
9 Tabula gratulatoria

12 Christiane Ruhmann/Petra Koch-Lütke Westhues • Vorwort

15 Alfons Hardt • Zum Geleit

19 Hans-Josef Becker • Die Äpfel des Korbinian Aigner. Gedanken zum 
Zusammenhang von Kunst, Natur und Religion

Von Forschern und Vorbildern

29 Ingo Herklotz • Kontroversen um mittelalterliche Skulpturen 
Erwin Panofsky im Austausch mit Richard Hamann

59 Gisela Tilly • „Was halten Sie davon?“ Ungehobene Schätze aus dem 
Nachlass von Alois Fuchs

Sehnsuchtsort Rom

71 Manfred Luchterhandt • Die ‚Nacht der Bilder‘ in Rom. Die Kultgeschichte 
der päpstlichen Salvatorikone im Spiegel neuer Handschriftenfunde

111 Michael Horstmann/Hendrik Sauerwald • Magister Gregorius
Die Wunder Roms

127 Sible de Blaauw • Die liturgische Inszenierung der Heiligen Lanze 
Politik, Ritual und Frömmigkeit bei Ankunft einer umstrittenen Reliquie 
in Rom

141 Michael Imhof • Päpstliche Generalaudienz auf dem alten Petersplatz um 1600
anhand einer neu entdeckten Bildquelle

161 Max-Eugen Kemper • Die Cappella Paolina im Vatikan mit den letzten 
Fresken Michelangelos

173 Erich Garhammer • Römische Betrachtungen. Blicke von Literaten auf die 
Ewige Stadt 

183 Christoph Brech • Wunder Roms – die Villa Massimo

Inhaltsverzeichnis



Vom Ausstellen und Bewahren – Erkenntnis und Selbsterkenntnis

355 Dorothee Kemper • Peter Bolg. Ein Rückblick auf 60 Jahre Restaurierung 
kirchlicher Goldschmiedewerke

371 Claudia Höhl • Für die Zukunft. Historische Sammlungen in neuem Kontext

383 Birgitta Falk • Kunstgeschichte und andere Herausforderungen in kirchlichen
Museen. Hendrick van Steenwijck der Ältere und das Aachener Gnadenbild

395 Lothar van Laak • „Wer kann durchs Fernrohr der Metaphern sehen?“ 
Beobachtungen an Durs Grünbeins Mond-Zyklus Cyrano oder Die Rückkehr 
vom Mond

Genius loci – Paderborn

403 Andreas Kilb • Ein Virtuose der Welterschließung. Eine Verbeugung vor 
Christoph Stiegemann

409 Bernhard Schulte/Christiane Ruhmann (mit einem Exkurs zur Museumstechnik
von Bernd Fieseler und Manfred Schniedermeier) • Perle der Provinz  – 
Zur Architektur des Paderborner Diözesanmuseums

433 Simone Buckreus • Wie kommt die Ausstellung in den Katalog?

439 Ulrike Frey • „Von ‚Aspergill‘ bis ‚Zingulum‘ – beharrlich unterwegs von Affeln
bis Züschen“. Die Kunstinventarisation als grundlegende Aufgabe der Fach-
stelle Kunst im Erzbistum Paderborn

451 Karin Wermert • „Denn diese Form, die im Inneren wohnt, ist präsent ...“ 
Zu Umgestaltungen und Neunutzung von Kirchenbauten im Erzbistum 
Paderborn

461 Hans-Ulrich Hillermann • Die Kunst des Josef Rikus im öffentlichen Raum

479 Richard Böger • Vom Mehrwert der Kunst – Kulturförderung der Bank für 
Kirche und Caritas e.G. Paderborn am Beispiel der großen Sonderausstellungen
des Diözesanmuseums seit 1999

489 Schriftenverzeichnis Christoph Stiegemann 
493 Ausstellungen des Erzbischöflichen Diözesanmuseums seit 1975
496 Autorinnen und Autoren

Von Bauten und Denkmälern

203 Birgitta Ringbeck • Karolingisches Westwerk und Civitas Corvey
Der Weg zum Welterbe in Westfalen

211 Matthias Exner • Von der Außenkrypta zum Westwerk. Der Beitrag der Wand -
malerei zum „Outstanding Universal Value“ von Corvey

231 Annika Pröbe/Karen Keller • Karolingisches Westwerk Corvey zwischen 
Bewahren und Vermitteln,  Vergangenheit und Zukunft

245 Leonhard Helten • Das Langhaus des Magdeburger Domes im 13. Jahrhundert

257 Uwe Lobbedey • Elias – Ein Prophet in der Paradiesvorhalle des Domes 
zu Münster

265 Matthias Wemhoff • Bischof und König in der Mitte des 19. Jahrhunderts 
Das Bildnis des Paderborner Bischofs Meinwerk im Neuen Museum in Berlin

277 Mareike Menne • Barock in Yuánmíng Yuán. Spuren von Europa in der 
Qing-Residenz

Die Vielheit der Dinge – von den Sammlungsobjekten 

287 Egon Wamers • Paradiesische Jagd. Ein karolingischer Pyxidendeckel im 
Metropolitan Museum of Art

299 Regula Schorta • Die Gewänder Bischof Meinwerks von Paderborn 
Eine Spurensuche

311 Harald Wolter-von dem Knesebeck • ET TU IUNGE PRECES CUM UIRGINE
 UIRGO IOHANNES – Zu zwei mittelalterlichen Kanonbildern aus Westfalen

323 Lothar Lambacher • Caput S. Blasii. Altes und Neues zum Büstenreliquiar des  
hl. Blasius aus dem Welfenschatz

343 Frits Scholten • Die Welt des Jan van Delen. Erwägungen zur flämischen 
Elfenbeinschnitzerei des 17. Jahrhunderts



K ultisch verehrte Bilder umgibt in vielen Religionen die
„einmalige Erscheinung einer Ferne“ (Benjamin), die

sich häufig in Ursprungserzählungen manifestiert: so die
plausible These vieler Bildhistoriker und -anthropologen, die
sich mit den kulturübergreifenden Mustern solcher Bilder-
zählungen beschäftigt haben.2 Prämisse dieser Argumenta-
tion ist die Vorstellung einer „Kultur als Text“ und Orientie-
rungssystem (Geertz): als eines Gewebes von Vorstellungen
und Symbolen, denen narrative Substrate zugrunde liegen.
Diese stiften Sinn und sozialen Zusammenhalt, begründen
Unterscheidungen, rechtfertigen aber auch die Ansprüche
von Gruppen oder Institutionen, die sakrale Objekte besit-
zen und verwalten.3

Doch was machen wir, wenn solche surrounding narrati-
ves in der Geschichte eines religiösen Bildes erst spät auftre-
ten, Jahrhunderte nach den ersten Zeugnissen für seinen
Kult? Akzeptieren wir das Überlieferungsdefizit, versuchen
wir, aus späten Textzeugen ältere Traditionskerne zu rekon-
struieren? Oder erkennen wir im Fehlen des Narrativs sogar
die spezifische Qualität einer Bildkultur: einer Bildkultur, in
der Praktiken wichtiger waren als Texte, in der das Geraune
des ut dicitur, das ‚Sich nicht-Erklären-Müssen‘, oder – mo-
dern gesprochen – die Ambiguitätstoleranz häufig der grö-
ßere Beweis von Autorität war?

Diese Frage richtet sich an die Christusikone im römi-
schen Lateranpalast (Abb. 1), ein Bild, das die Phantasie des
Mittelalters nicht weniger beschäftigt hat als seine bekann-
teren Zeitgenossen, das Schweißtuch der Veronica oder das
Mandylion.4 Unter den spätantiken Ikonen Roms ist sie
nicht nur die einzige, die sich immer noch an ihrem mittel-
alterlichen Standort befindet. Sie ist auch eine der unzu-
gänglichsten und rätselhaftesten. Denn obwohl die Prozes-
sion des Bildes in der Nacht zum 15. August, dem Fest der
Himmelfahrt Mariens, über 700 Jahre lang zu den religiösen
Hauptereignissen Roms gehörte,5 erfährt man über die Er-
zählungen, die man mit dem Bild verband, für viele Jahr-
hunderte kaum etwas. Nicht zuletzt die Restaurierung des
Objekts in den 1990er-Jahren hat die Diskrepanz zwischen
der materiellen Evidenz eines frühen Bildkultes in Rom und
dem wenigen, was wir über seine Praktiken und Vorstellun-
gen wissen, deutlich gemacht.6 Die einzigen Narrative über
dieses Bild, die wir kennen, lassen sich an zwei Stationen
seiner Geschichte festmachen: 752/753 unter dem grie-
chischen Ehrentitel acheropsita in einer päpstlichen Bußpro-
zession gegen die Langobardenbedrohung mitgeführt,7 wird
die Ikone erstmals in der zwischen 1073 und 1118 redigier-
ten Descriptio Lateranensis Ecclesiae (DLE I), der Zusammen-
stellung von Überlieferungen, Vorrechten, Reliquien, Papst-

1 Der vorliegende Beitrag entstand im Rahmen von Archivstudien zum La-
teranpalast. Für Hilfe und Auskünfte danke ich Sible de Blaauw, Thomas
Haye, Michael Lang, Marco Petoletti, Cornelia Linde, Niek Thate, Patrizia
Carmassi, Jörg Bölling, Esther Wipfler, Karlheinz Dietz und Zbigniew Izy-
dorczyk. Der Obertitel ist an HELAS/WOLF 2011 angelehnt. 

2 Das Zitat bei BENJAMIN 1963, S. 18. HOFFMANN/WOLF 2012, S. XIII: „holy
images are usually and necessarily surrounded by narratives (legends re-
counting their origin, translation and miraculous power)“; BELTING 2005;
BACCI 2014.

3 GOTTOWIK 2004.
4 Zur Ikone allgemein: WILPERT 1907; WOLF 1990, S. 37–78; ANDALORO 1991,

DIES. 2000; DI BERARDO 1994; WOLF 1998; CEMPANARI 2003, S. 127–143,
718–733; ROMANO 2002; NOREEN 2006, DIES. 2010; HELAS/WOLF 2011; MA-
TENA 2016; NIEHAUS 2016; NOREEN 2017.

5 WOLF 1990; KESSLER/ZACHARIAS 2000; PARLATO 2008; HELAS/WOLF 2011.
6 Zu den technischen Untersuchungen WILPERT 1907; PERSEGATI 1996; RO-

MANO 2002; NESSELRATH 2017.
7 LP I, S. 442f.; II, S. 135, Anm. 10; WOLF 1990, S. 38f.; ANDALORO 2000.

Die ‚Nacht der Bilder‘ in Rom
Die Kultgeschichte der päpstlichen Salvatorikone 
im Spiegel neuer Handschriftenfunde1

Manfred Luchterhandt

Mit einer Edition des ‚Tractatus de ymagine Salvatoris‘



1291, mit dem Nikolaus IV. die Sancta Sanctorum für Pilger
öffnete, auch als sacrosancta ycona.13 Nicht die Legende stand
dabei im Vordergrund, sondern die religiöse Würde des Bil-
des, die sich aber in seiner Inszenierung, in Riten, Stiftun-
gen, Baumaßnahmen und materiellen Spuren deutlicher
manifestierte als in einem Text. Dies gilt noch für den Um-
bau der Sancta Sanctorum unter Nikolaus III. (amt. 1277–
1280), der auf den wachsenden Kult um die Palastheiligtü-
mer eher reagierte, als diesen aktiv förderte.14

Diese Uneindeutigkeit sollte davor bewahren, die Vereh-
rung der päpstlichen Ikone als „nicht von Händen gemach-
tes Bild“ wie eine gesellschaftlich akzeptierte Gegebenheit
zu behandeln, statt ihren Diskurscharakter zu betonen.15

Zweifellos sind Bildkulte auch dort ‚soziale Tatsachen‘ im
Sinne Durkheims, wo sie nicht von allen geteilt werden.
Doch ihre Gruppenbezogenheit, ihre Interpretation durch
Beteiligte, Reichweite, Widerspruch und Abstinenz spiegeln
sich nur selten in den Quellen ausreichend wieder, was den
Historiker leicht verführt, Zuschreibungen zu verallgemei-
nern, die oft nur von einzelnen Gruppen ausgingen. Dies
verbindet die päpstliche Ikone mit der Quellenlage zu ande-
ren Tafelbildern Roms, deren Identität als Kultbild ähnlich
ambivalent bleibt. Zu denken ist an die Madonna della Cle-
menza in S. Maria in Trastevere (Abb. 2), die ihren Ge-
brauchsspuren und Überlieferungen zufolge lokal verehrt
und vielfach rezipiert wurde, aber außer einem Ehrentitel
niemals eine Textspur hinterlassen hat. Andere Bilder wie
die Veronica aus St. Peter haben eine vielfältige Produktion
von Legenden stimuliert und angezogen, die aber oft ihr ei-
genes, von Rom unabhängiges Leben lebten.16 Bei der Ikone
des päpstlichen Palastes schließlich hängt die überlieferte
Geschichte bisher an einer einzigen Handschrift. 

Bezeichnend für den ambivalenten Umgang der Römer
mit dem Genre der Bilderzählung ist die Tatsache, dass wir für
die Zeit vor 1000 mehr griechische Zeugnisse für einen Bild-

kult in Rom besitzen als solche aus Rom selbst.17 Die meisten
stammen aus ikonodulen Kreisen in Konstantinopel und Pa-
lästina, nennen aber keine konkreten Bilder, weil sie auf bild-
politische Debatten und ein anderes Publikum zielen. Deutlich
wird diese Asymmetrie der Überlieferung in der 1996 publi-
zierten Bilderliste des Codex Marcianus graecus 573 aus der
Zeit um 900: Von den drei aufgeführten Beispielen für „nicht
von Menschenhand gemachte Bilder“ in römischen Kirchen
sind zwei zugleich auch aus römischen Quellen bekannt – das
Tuch der Veronica und eine Marienikone in Trastevere.18 Doch

Die ‚Nacht der Bilder‘ in Rom 73

13 Über die Nachweise in Anm. 11 hinaus: OR Ben 45; OR Alb 3; OR Cenc 32;
Bulle Nikolaus IV. (Orvieto, 23.3.1291): ASV, Reg. Vat. 46, f. 20v, c. 108, ed.
LANGLOIS 1886–1893, S. 677, n. 4712. Erst die Erneuerung des Ablasses
durch Johannes XXII. 1318, die auch die Bruderschaft erwähnt, spielt auf
eine übernatürliche Entstehung des Bildes an, jedoch mit dem Vorbehalt
si creditur: ASV, Reg. Aven. 10, f. 497r/v; vgl. PAVAN 1978, S. 36; HELAS/
WOLF 2011, S. 35.

14 Die mit der Bulle Nikolaus IV. (siehe Anm. 13) geregelten Tarife für Pilger,
die aus Rom, über die Berge oder das Meer kamen, sprechen dafür, dass
es bereits einen beträchtlichen Pilgerverkehr im  Palast gab, der einen Um-
bau der Laurentiuskapelle notwendig machte: LUCHTERHANDT 2015, S. 78;
in diesem Sinne auch HORSCH 2014, S. 44–48.

15 So NOREEN 2017, S. 80, die den Ausdruck acheropsita wie einen überzeit-
lichen Bildtitel behandelt. In ähnlich anachronistischer Weise spricht NIE-
HAUS 2016 für das 12. Jahrhundert von „acheropita replicas“; vgl. auch
KESSLER 2007.

16 KESSLER/WOLF 1998; WOLF 2002A, S. 43–65; WOLF 2014; MURPHy/KESSLER/
PETOLETTI 2017.

17 Andreas von Kreta (?), De veneratione imaginum, PG 97, Sp. 1301–1304;
Adversus Constantinum Caballinum, PG 95, Sp. 321; Nikephoros Patriar-
ches, Refutatio, c. LXXXII.82, ed. FEATHERSTONE 1997; Vita Stefans d. J., PG
100, Sp. 1085: AUZéPy 1997, S. 99f.; Vita des Michael Synkellos, ed. CUN-
NINGHAM 1991, S. 64–67; Brief der drei Patriarchen an Kaiser Theophilos,
c. 7.14 b., ed. MUNITIZ/CHRySOSTOMIDES/HARVALIA-CROOK/DENDRINOS 1997,
S. 49; Giorgios Hamartolos, Chronicon, ed. DE BOOR/WIRTH 1904, II, S.
740f.; zur Bilderliste im Codex Marcianus gr. 573 vgl. Anm. 18. Für die
Quellen zum Lukaskult vgl. BACCI 2000; PENTCHEVA 2010, S. 165f.; zum
Problem allgemein WOLF 2002; DERS. 2005.

18 Cod. Marc. gr. 573, f. 23r–25, ed. ALEXAKIS 1996, S. 348–350. Die ‚Veroni-
ca‘ ist bezeugt durch das Chronicon des Benedikt von Soracte (ed. ZUC-
CHETTI 1920, S. 41), die Marienikone von S. Maria in Trastevere durch die
‚Salzburger Liste‘ (CT II, S. 122). Vgl. WOLF 2014, S. 431f.; VAN DIJK 2013,
S. 245f.; LIDOVA 2009, S. 24f.

gräbern und liturgischen Traditionen der römischen Bi-
schofskirche, als Werk des Evangelisten Lukas proklamiert,
also fast ein halbes Jahrtausend nach ihrer vermutlichen
Entstehungszeit.8

Doch auch über diese seit dem 13. Jahrhundert immer
häufiger adaptierte Erzählung bestand kein Konsens, wie die
Berichte der sonst gut informierten, an miracula interessier-
ten Romreisenden Gervasius von Tilbury und Gerald de Barri

zeigen.9 Die Päpste als Besitzer des Bildes haben sie sich
nicht zu eigen gemacht, und es wäre von einem hochgelehr-
ten Theologen wie Innozenz III., dem Kritiker des Präputi-
um-Kultes, auch nicht zu erwarten gewesen.10 Während an-
dere Ikonen im Lateran in den Zeremonienbüchern durch-
aus offiziöse Erklärungen erhalten,11 figuriert das Christus-
bild ihrer Palastkapelle stets nur als imago (sacra), manch-
mal gräzisierend als ycona,12 bei dem großen Ablass von

72 Manfred Luchterhandt

8 DLE I, c. XVIII, ed. GIORGI 1744, S. 546; eine neue Transkription nach dem
Codex Reg. lat. 712 bei OFTESTAD 2019, S. 217–224, hier S. 219; zur Chro-
nologie VOGEL 1956.

9 Giraldus Cambrensis, Speculum Ecclesiae, IV.6, ed. BREWER 1873, S. 278f.;
Gervasius von Tilbury, Otia imperialia, III.25, ed. BINNS/BANKS 2002, S. 604–
606; vgl. BOLTON 1992; CANETTI 2008; LUCHERINI 2014. Zum wissensge-
schichtlichen Hintergrund DASTON/PARK 2002, S. 25–30; QUENSTEDT/RENZ

2018. Zu den späteren Zeugnissen für den Lukaskult (Thomas von Aquin,
Summa theologica 3.25.3; Bartholomäus Tridentinus, Liber epilogorum)
WOLF 1990, S. 167f., 329; BACCI 1998, S. 260f.

10 De sacro altaris mysterio 4.30, PL 217, Sp. 876–877. Innozenz III. äußerte
sich 1207 auch zum Konflikt um die als Lukasbild verehrte Hodegetria-Iko-
ne, was ihren Kult betrifft, allerdings in vorsichtiger Wortwahl (PL 215, Sp.
1077: WOLFF 1948). Obwohl ein Förderer der Sancta Sanctorum und der

Veronica-Verehrung bleibt sein Verhältnis zum Bildkult eher unklar: vgl.
WOLF 1998, S. 166–179; EGGER 1998.

11 So die in den päpstlichen Possesso einbezogene Christusikone über dem
Portal der Silvesterkapelle que a quodam Judeo percussa olim in fronte
sanguinem emisit, und die Apostelikonen über dem Eingang der Basilica
Theodori quae per mare venerunt nullo ductore: OR Alb 3; OR Cenc 79–81.
Der offiziöse Charakter dieser Bilderklärungen zeigt sich darin, dass sie in
den Ordofragmenten von Basel und London fast gleichlautend wiederkeh-
ren: SCHIMMELPFENNIG 1970, S. 327f. c. 10 u. 19; DERS. 1968, S. 61 c. 13,
S. 63 c. 27; DERS. 1974, S. 244; vgl. LUCHTERHANDT 2015, S. 85–87.

12 Der Titel ycona begegnet in der Vita Leos IV., c. 18–19 (LP II, S. 110), in der
Restaurierungsinschrift Johannes X. (NESSELRATH 2017, S. 319) und im OR
50, c. 3.

1 Rom, Kapelle
Sancta Sanctorum,
Innenraum nach
Osten mit Salvator -
ikone

2 Madonna della Clemenza, Rom, Santa Maria in Trastevere



und Verlagshaus. Claudio Duchetti – bereits zu Lebzeiten
Lafreris als Verleger und Radierer tätig – führte den Betrieb
weiter. Stefano Duchetti hingegen verkaufte sein Erbe im
September 1581 an Paolo Graziano, einen ehemaligen Mit-
arbeiter Lafreris. Um dessen Werke weiterhin anbieten zu
können, kopierten Claudio Duchetti und seine Mitarbeiter
diese Druckplatten in Form von Radierungen.5 Die Peters-
platz-Ansicht wurde daher entweder um 1580 nachgesto-
chen oder, wenn sie Teil des Erbes von Claudio Duchetti war,
nachgearbeitet, denn der Druck der 1580er-Jahre unterschei-
det sich durch die Hinzufügung des Titels im Bereich des
Himmels und den Austausch der Namen der Urheber, die
nun mit Claudio Duchetti und Ambrogio Brambilla (Kup-
ferstecher und Kartograf, von 1579 bis 1599 in Rom nach-
weisbar) ersetzt sind. Von daher dürften Claudio Duchetti
(für die Vorlage und/oder als Verleger) und Ambrogio Bram-

billa für die Umsetzung als Radierer angenommen werden,
da sich beide auf der Grafik der 1580er-Jahre als Urheber be-
zeichnen.6

Die Datierung des Kupferstichs ist in der Literatur nicht
einheitlich, sollte aber aufgrund der dargestellten baulichen
Situation um das Jahr 1575 festgesetzt werden. Wahrschein-
lich erschien das Blatt im Zusammenhang mit dem Heili-
gen Jahr 1575, das Papst Gregor XIII. (amt. 1572–1585) aus-
gerufen hatte und für das dieser die bis heute genutzte Porta
Santa errichten ließ. 400.000 Pilger – potentielle Käufer der
Grafik – folgten dem Aufruf, im Heiligen Jahr nach Rom zu
kommen.7 Auch die im selben dreibändigen Werk veröffent-
lichte berühmte Radierung der sieben Hauptkirchen Roms
(vgl. Abb. 4) wurde eigens aus diesem Anlass gedruckt. Sie
dürfte besonders erfolgreich gewesen sein, da im Heiligen
Jahr 1575 der Papst denjenigen Pilgern einen vollkomme-

142 Michael Imhof

5 RUBACH 2016, S. 69–72.
6 Die Inschrift lautet: „CLAUDII DUCHETTI FORMIS AMBROSIUS BRAM. FE-

CIT“. Als Alternative käme als Künstler auch der Radierer und Architekt
étienne Dupérac (italienisch Stefano Duperac, um 1520/35–1604) infrage,
der als Stecher vieler Grafiken des Speculum Romanae Magnificentiae gilt.
Die Zuschreibung an Claudio Duchetti und Ambrogio Brambilla ist nach-

vollziehbar, da Dupéracs Werk eine größere Naturnähe und Freiheit in der
Linie zeigt, während die Petersplatz-Ansicht gewisse naive Züge enthält,
etwa in der Differenzierung des Ziegelmauerwerks durch gestrichelte Li-
nien und in der perspektivischen Wiedergabe der Rundbögen.

7 MöLLER 2018, S. 52, 58, 59.

1 Unbekannter Maler: Papstsegen auf dem Petersplatz um 1600, aquarellierte Federzeichnung auf Pergament, 1627, 9,5 x 14,5 cm, Auktion
vom 22. März 2017 bei Millon et Associés Paris

nen Ablass gewährte, die innerhalb von einigen Tagen die
vier Hauptkirchen – St. Peter, St. Paul, die Lateransbasilika
und S. Maria Maggiore – besucht und ihre Sünden gebeich-
tet hatten.

Die Petersdom-Ansicht (Abb. 3) der Radierung mit den
Hauptkirchen Roms zeigt die Bautätigkeit an St. Peter in
exakt demselben Zustand wie die Petersplatz-Darstellung
mit dem Papstsegen (Abb. 2), was insbesondere am fertig-
gestellten Tambour der noch nicht begonnenen Kuppel er-
sichtlich ist. Jüngere Zustände der Radierung mit den sieben
Hauptkirchen Roms, z. B. von 1593 (Abb. 4), wie sie in der
Ausstellung „Wunder Roms“ in Paderborn ausgestellt war,
dokumentieren bereits die vollendete Kuppel Michelangelos
(1475–1564) und den Obelisken auf dem Petersplatz.8

Päpstliche Generalaudienz auf dem alten Petersplatz um 1600 anhand einer neu entdeckten Bildquelle 143

8 KAT. PADERBORN 2017, S. 366–367, Kat.-Nr. 55 (Birte Rubach). Gleichfalls
zeigt die Radierung „öffnung der Porta Santa zum Heiligen Jahr 1575
durch Papst Gregor XIII.“ von Giovanni Battista de’ Cavallieri die Peterskup-
pel in diesem Bauzustand.

2 Claudio Duchetti und Ambrogio Brambilla: Papstsegen auf dem Petersplatz 1575, Radierung, 1575/80, 40 x 55 cm

3 Etienne Dupérac (zugeschrieben): St. Peter in Rom – Ausschnitt
aus der Radierung „Die Sieben Hauptkirchen Roms“, 1575, Gesamt-
blatt 40 x 55 cm



rück. „Ich hatte verloren, was am Anfang der Reise stand.
Sagt man dafür: den Glauben? Nein, nicht den Glauben,
nicht in Rom […].Es war nur ein Kinderglaube.“5

Er erlebt Rom als einen Tummelplatz für Scharlatane und
Hochstapler, Querulanten, Spione, Rechthaber und Juristen-
leute, die wie Motten das Licht suchten. Aber dennoch ent-
deckt Stadler auch das andere Rom: Er lernt neu „Ja“ sagen
nicht im Gehorsamsmodell einer Seminarerziehung, son-
dern er sagt „Ja“ zur Schöpfung aus einer Haltung des Stau-
nens. „Ist der Schriftsteller nicht derjenige, der eine andere
Geschichte schreiben muss, die als Glück gedacht war? […]
Mir blieb nichts anderes übrig als Ja zu sagen und ich sagte
noch einmal Ja.“6 Vom Theologen wird er zum Schriftsteller
und sein Schriftstellersein wird das formulierte „Ja“, in dem
auch das Unglücksglück Platz hat. Heute würde man Ambi-
guitätskompetenz dazu sagen. Und er lernt ein Bild kennen,
das ihn ein Leben lang begleiten wird: die „Berufung des
Matthäus“ von Caravaggio (1571–1610) in der Kirche San
Luigi dei Francesi in Rom. Die Berufung des Matthäus deu-

tet er als die eigene Berufung: Der Sünder wird in die Nach-
folge Jesu gerufen. „Diesen Schriftsteller hat Caravaggio ge-
malt im Augenblick seiner Berufung (zum Schriftsteller).“7

Ort der Krise und der Auferstehung: 
Hanns-Josef Ortheil

Zu nennen ist ferner Hanns-Josef Ortheil (* 1951). Im Jahr
1970 kommt Ortheil als Student nach Rom und studiert dort
am Konservatorium: eine Pianistenkarriere winkt – doch
dann plötzlich der Verlust, der Einschnitt. Eine Sehnenschei-
denentzündung an der Hand – er muss das Klavierspielen
aufgeben. In einer dramatischen Krisenerfahrung findet er
schließlich den Weg in die Literaturwissenschaft und ins ei-
gene Schreiben, ein Weg, der ihn zu einem der erfolgreichs-
ten Literaten der Gegenwartsliteratur, ausgezeichnet mit vie-
len Preisen, gemacht hat. Er wurde zum Inhaber des Lehr-
stuhls für kreatives Schreiben an der Universität Hildesheim. 

Römische Betrachtungen 175

5 STADLER 2009B, S. 353.
6 STADLER 2014, S. 301.

7 STADLER 2008, S. 223.

vor Augen und will unscheinbare Szenen einfangen. In ih-
rem Text „Meine acht römischen Wohnungen“ beschreibt
sie ihre Wohnorte in Rom: das erste Zimmer in der Via Au-
reliana, eine dunkle und eiskalte Kammer, bis hin zu ihrer
Atelierwohnung in der Villa Massimo. Nach dem Wegzug
aus Rom kommt sie noch jedes Jahr in die Stadt zurück.
Jetzt ist sie beides, Touristin und Kennerin, Fremde und Ver-
traute der Stadt. Nun kann sie die schönsten Museen aufsu-
chen wie eine Touristin oder bei einem Espresso oder Glas
Wein herumsitzen und mit den Römern sprechen, „[…] de-
nen all das von uns Gepriesene so herrlich selbstverständ-
lich ist und die dieselben Sorgen haben wie alle Leute in al-
len großen Städten der Welt.“3 Staunender Touristenblick
und beiläufiger Alltagsblick sind miteinander verschmolzen.

Arnold Stadler verliert in Rom seinen Kinder -
glauben, aber nicht seinen Glauben

Als Arnold Stadler (* 1954) 1998 von der Evangelischen Aka-
demie in Tutzing den Marie-Luise-Kaschnitz-Preis verliehen
bekam, überschrieb er seine Preisrede: „Im Grunde war alles
nach Hause geschrieben.“ Es war eine Reminiszenz an den
Satz von Kaschnitz aus ihren römischen Tagebüchern. Und
er bekräftigt in seiner Rede: „Ich sage das auch.“4 Er hatte
ein ganz anderes Rombild als Marie Luise Kaschnitz: Der
Theologiestudent und Priesteramtskandidat Stadler, der
durch das Ministrieren und das Stufengebet Introibo ad
 altare Dei – Ad Deum qui laetificat iuventuten meam die
Schönheit des Glaubens kennengelernt hatte, verliert diesen
Glauben in Rom und kehrt – wie er in seinem Roman „Mein
Hund, meine Sau, mein Leben“ schreibt – desillusioniert zu-

174 Erich Garhammer

3 KASCHNITZ 1982, S. 707. 4 STADLER 2009A, S. 119.

1 Blick in die Ausstellung „WUNDER ROMs im Blick des Nordens“, Diözesanmuseum Paderborn 2017

2 Christoph Brech, Musei Vaticani, Terrasse über dem Nicchione, Blick auf Rom



Wunder Roms – die Villa Massimo 195194 Christoph Brech

8 Piazza di San Pietro 2016

9 Piazza di San Pietro 2016



den zweiten zur Verfügung stehenden Platz mit der ehema-
ligen Abtei in Höxter zu besetzen. Dieser Vorschlag wurde
am 16. Juni 1998 von Ilse Brusis, der Ministerin für Stadt-
entwicklung, Kultur und Sport, gebilligt. Mit Schreiben vom
23. Juni 1998 wurde der Kulturdezernent des Landschafts-
verbandes Westfalen-Lippe mit dem Hinweis in Kenntnis
gesetzt, dass das Denkmalamt zugesagt habe, die Erarbei-
tung des Welterbeantrags zu unterstützen. Darüber hinaus
wurde aber keine Notiz von der Entscheidung genommen,
Corvey für die Welterbeliste vorzuschlagen; selbst im Rah-
men der Ausstellung „799 – Kunst und Kultur der Karolin-
gerzeit“ (Abb. 2), die gemeinsam von der Stadt Paderborn,
dem Erzbistum Paderborn und dem Landschaftsverband
Westfalen-Lippe zwischen dem 23. Juli und 1. November 1999
in Paderborn ausgerichtet wurde, hatte sie keinen Nachrich-
tenwert. 

Für die 21 Kultur- und Naturgüter, mit denen der Kultur-
ausschuss der KMK auf seiner 205. Sitzung am 25./26. Juni
1998 die Tentativliste vom 4. Dezember 1992 fortschrieb1,
wurde eine zeitliche Rangfolge festgelegt: Zollverein nahm
den ersten, Corvey den achtzehnten Platz auf der für den
Zeitraum von 2000 bis 2010 ausgelegten Liste ein. Es blieb
also genügend Zeit, um den Antrag zu bearbeiten. Zudem
schränkte das Welterbekomitee im Laufe der 2000er-Jahre
die Nominierungsmöglichkeiten immer stärker ein, um die
Einschreiberate zu verlangsamen, eine bessere geographi-
sche Verteilung zu erreichen und der Unausgewogenheit
der in der Welterbeliste vertretenen Typen entgegenzuwir-
ken.2 Die Frist für die Antragstellung verschob sich dadurch
immer weiter nach hinten.

Zwar hatte der Kulturkreis Höxter-Corvey 2006 eine Stelle
für die Antragskoordinierung eingerichtet, aber bis zum

Karolingisches Westwerk und Civitas Corvey  205

1 Von der UNESCO wurde die revidierte deutsche Tentativliste mit dem Ein-
trag “Former Benedictine abbey and monastery church of Corvey“ mit den
Dokumenten für die 23. Sitzung des Welterbekomitees im Jahr 1999 ver-
öffentlicht: http://whc.unesco.org/archive/199/whc-99-conf209-10e.pdf.
99, S. 19 (16.4.2020).

2 Evaluation of the Global Strategy for a representative, balanced and credi-
ble World Heritage List (1994–2004); siehe: http://whc.unesco.org/archi-
ve/2004/whc04-28com-13e.pdf (16.4.2020).

204 Birgitta Ringbeck 

1 Westwerk 
Corvey – 
Ansicht von 
Nordwesten 

2 Ausstellung Diözesanmuseum Paderborn „799 – Kunst und Kultur der Karolingerzeit“ (1999); Blick in die Ausstellungsabteilung zu Corvey



Antrag nur bei Fokussierung auf das karolingische Welterbe
eine Chance haben würde, dessen Bedeutung das Westwerk
und die als Bodendenkmal unter den barocken Abteigebäu-
den erhaltene frühmittelalterliche Klosteranlage zum Aus-
druck bringen. Die neue Justierung führte auch zu einer Än-
derung des Titels der Nominierung, die von „Abtei/Kloster
Corvey“ in „Karolingisches Westwerk und Civitas Corvey“
umbenannt wurde. Die Bezeichnung der schon früh umfrie-
deten Klosteranlage mit „Civitas“, für deren Schutz und He-
ge mit der Inschrift auf der karolingischen Tafel an der Fas-
sade des Westwerks göttlicher Beistand erbeten wurde (Abb. 3),
war in der Arbeitsgruppe nicht unumstritten, denn dieser
Begriff war bislang für die Stadtwüstung im Weserbogen
verwandt worden. Letztendlich aber einigte man sich einver-
nehmlich auf den neuen Titel, der die wertbestimmenden
Attribute des Welterbes eindeutig benennt.6

Der außergewöhnliche universelle Wert wurde damit be-
gründet, dass das Westwerk eines der wenigen in wesentli-
chen Teilen noch erhaltenen karolingischen Bauwerke und
das einzige überlieferte Beispiel eines solchen Bautyps aus
dieser Zeit ist. Es vereint Innovation mit dem Rückgriff auf
antike Vorbilder auf höchstem Niveau. Die im Original er-
haltene gewölbte Halle mit Säulen und Pfeilern im Erdge-
schoss und der dreiseitig von Galerien umgebene Haupt-
raum im Obergeschoss machen Corvey zu einem der präg-
nantesten Beispiele der „karolingischen Renaissance“. Dies
gilt auch für die an den noch vorhandenen Elementen nach-
vollziehbare, ursprüngliche künstlerische Ausgestaltung des
Erd- und Obergeschosses einschließlich lebensgroßer
Stuckfiguren und mythologischer Friese, die das einzige be-
kannte Beispiel von Wandmalereien christlich umgedeuteter
antiker Mythologie in karolingischer Zeit sind. Als Gebäu-
detyp hat das Westwerk die westliche romanische und goti-
sche Sakralarchitektur erheblich beeinflusst. Das als Boden-
denkmal erhaltene karolingische Großkloster zeichnet sich
durch seine planmäßige Anlage mit Schule, Bibliothek Pilger-

Karolingisches Westwerk und Civitas Corvey  207

6 Protokoll der Besprechung vom 2. März 2011 (Ministerium für Wirtschaft,
Energie, Bauen, Wohnen und Verkehr des Landes Nordrhein-Westfalen, Ak-
tenzeichen Abt. IX A4-60.02 -1529/11).

Jahr 2009 passierte bis auf die Erstellung einer Fotodoku-
mentation wenig. Allmählich aber drängte die Zeit, also
wurde eine Arbeitsgruppe eingerichtet, in der das Land
Nordrhein-Westfalen, das Herzogliche Haus Ratibor, die Kir-
chengemeinde St. Stephanus und Vitus, das Erzbistum Pa-
derborn, die Stadt Höxter, der Kreis Höxter, der Landschafts-
verband Westfalen-Lippe und der Kulturkreis Höxter-Corvey
GmbH zur Erarbeitung der Antragsunterlagen vertreten wa-
ren. Die Leitung des Autorenteams3 zur Erarbeitung des
Welterbeantrags und des Managementplans wurde der Re-
feratsleitung Baudenkmalschutz und Baudenkmalpflege im
Städtebauministerium des Landes Nordrhein-Westfalen
übertragen.

Die inhaltlichen Rahmenbedingungen für Anträge auf
Eintragung von Kulturerbegütern in die Welterbeliste der
UNESCO hatten sich seit 1998 geändert. Ergebnis der von
ICOMOS4 im Auftrag des Welterbekomitees erstellten Stu-
die zu den Lücken auf der Welterbeliste aus dem Jahr 2004
war, dass Europa im Allgemeinen und historische Stadtzen-
tren, christliche Sakralbauten und Schlösser aus Renais-
sance und Barock im Besonderen überrepräsentiert waren.

Das hatte Konsequenzen auf die als „Abtei/Schloss Corvey“
angemeldete Nominierung. Es war klar, dass es keinen Sinn
hatte, die Begründung des außergewöhnlichen universellen
Wertes auch auf die Klosterkirche und die Klosteranlage aus
der Barockzeit zu stützen. Die ICOMOS-Studie zeigte aber
auch, dass die christliche Sakralarchitektur des Frühmittel-
alters und das archäologische Erbe noch vergleichsweise
selten auf der Welterbeliste vertreten waren. Auch Kultur-
landschaften galten noch als unterrepräsentiert, weshalb bei
der Feinjustierung des Antrags zunächst auch dieser Ansatz
in Betracht gezogen wurde. 

Zum Klärungsprozess trugen die internationale Tagung
„Corvey – eine karolingische Reichsabtei aus internationaler
Sicht“, die vom 30. September bis zum 2. Oktober 2010 in
Corvey stattfand, und das Kolloquium „Die Reichsabtei Cor-
vey“ am 10. Dezember 2010 an der Universität Paderborn
bei. Die Teilnehmer und Referenten aus Frankreich, Italien,
der Schweiz und Deutschland befassten sich mit den The-
menbereichen „Westwerke und Westbauten“, „Frühmittelal-
terliche Klosteranlagen und -kirchen“ und „Klosterland-
schaft und monastisches Erbe“.5 Es wurde deutlich, dass der

20< Birgitta Ringbeck 

3 Dazu gehörten: Ludger Eilebrecht, Otfried Ellger, Henning Fischer, Bettina
Heine-Hippler, Albert Henne, Christoph Heuter, Michael Koch, Andreas Kö-
nig, Claudia Konrad, Kristina Krüger, Uwe Lobbedey, Hans-Werner Peine,
Viktor von Ratibor, Birgitta Ringbeck, Christoph Stiegemann und Günter
Tiggesbäumker.

4 http://whc.unesco.org/uploads/activities/documents/activity-590-1.pdf
(16.4.2020).

5 Die Tagungsbeiträge wurden als Anlage unter dem Titel „Corvey – Eine ka-
rolingische Reichsabtei aus internationaler Sicht“ dem Antrag beigefügt;
englische Fassung siehe http://whc.unesco.org/uploads/nominations/
1447.pdf (16.4.2020).

3 Inschriftentafel vom Westwerk Corvey

4 Übergabe der Welterbe-Urkunde der UNESCO durch Frank-Walter Steinmeier 



D er Personalausweis einer gotischen Kathedrale sollte
zwingend eine Ablichtung der Grundrisszeichnung des

Chores enthalten: ausgenommen Magdeburg (Abb. 1). Hier
genügt schon ein Ausschnitt des Langhauses. Denn an Chor
und Querschiff schließt in Magdeburg ein dreischiffiges ba-
silikales Langhaus mit einer singulären Gewölbezeichnung
an: Das Mittelschiff überspannen je zwei zu einem Quadrat
zusammengefasste queroblonge Joche, die Seitenschiffe
fünfteilige Gewölbe. Getrennt werden Mittel- und Seiten-
schiff von hohen und weiten Arkaden mit schweren längs-
rechteckigen Hauptpfeilern ohne Zwischenpfeiler. Im
Scheidbogen ein einfacher Unterzug über einem Rund-
dienst, zu den Schiffen hin abgesetzt auf rechteckiger Vor-
lage als Gurtbogendienst und mit seitlichen Runddiensten
für die Gewölberippen. Im Ergebnis eine völlig singuläre,
weite offene Langhausarkatur mit einem hohen zweizoni-
gen Wandaufriss (Abb. 2).

Ein erster Langhausplan war archäologisch lange nur auf
der Nordseite greifbar, mit der Forschungsgrabung im Mag-
deburger Dom in den Jahren 2006 bis 2009 wurde auch die
entsprechende Fundamentmauer der Südseite freigelegt: Sie
zeigte ein deutlich schmaleres Langhaus im Gebundenen
System (Abb. 3).1

Diese erste Langhausplanung im Gebundenen System
gehört nach Heiko Brandl und Christian Forster (2011) noch
zur allerersten Bauphase des Magdeburger Domes nach
dem Brand an Karfreitag, dem 20. April 1207: „Ohne vorhe-
rige Beräumung war dies auch schon 1207 in jenem Bereich

möglich, der durch die Achsverschwenkung des Neubaus
nach Norden auf (wie die bisherigen archäologischen Gra-
bungen bestätigen) unbebautem Gelände errichtet wurde.
[…] Im ersten Bauabschnitt von 1207 bis 1220 begannen die

1 BRANDL/FORSTER 2011, S. 48f. Für wichtige Hinweise und gemeinsame
Analysen danke ich dem profunden Kenner der Baugeschichte des Mag-
deburger Domes Dr. Heiko Brandl.

Das Langhaus des Magdeburger Domes
im 13. Jahrhundert

Leonhard Helten

1 Magdeburg, Dom, Grundriss



Elias – Ein Prophet in der Paradies vorhalle des Domes zu Münster 259

Portalwand und zwei an den Seitenwänden unmittelbar ne-
ben der Portalwand vor (Abb. 3). Mit ihrem ikonographi-
schen Konzept hatten sie sich offensichtlich an die Figu -
renzyklen der Westportale an den Kathedralen des 12. und
frühen 13. Jahrhunderts in Frankreich angelehnt. Unvoll-
ständige Apostelreihen kommen vor. Mit der Zumauerung
der seitlichen Vorhallenbögen entstanden acht weitere Fi-
gurenplätze. Das ging über die für einen Apostelzyklus be-
nötigten Stellen weit hinaus. Man kann also die Planung ei-
nes weiteren Zyklus von möglichst gleichrangigen Heiligen
vermuten.

Nun gibt es eine Figur, die sich von der Apostelreihe
deutlich abhebt, es ist die an der westlichen Seitenwand
ganz in der Ecke zur Portalwand (Abb. 4). Es fragt sich, ob
sie für diese Stelle geschaffen wurde. Zum einen steht sie
hier sehr beengt, aber, wichtiger noch, der Baldachin über
ihrem Kopf gehört nicht zur Architektur der Vorhalle, son-
dern ist nachträglich, wohl um die Mitte des 13. Jahrhun-
derts, eingefügt worden, ebenso wie das Gegenstück an der
Ostseite, wo sich gemäß der zeichnerischen Dokumentation

von 18793 zwar eine Nische mit entsprechendem Baldachin,
aber keine Figur befand. Nach Aufstellung der genannten
Figur an der Westwand wäre ein nachträgliches Anbringen
des Baldachins dort kaum noch möglich gewesen.

Wie alle Apostel hat die Figur eine rückwärtige Platte, die
aus demselben Steinblock gearbeitet und mit dem umge-
benden Mauerwerk verklammert ist.

Die Figur steht wie alle anderen frontal, mit erhobenem
rechtem Arm und einem Buch, das die Linke vor der Brust
hält. Der Kopf ist zu seiner linken Seite hin geneigt und wird
von einem Nimbus hinterfangen (Aufschlagseite). Wie bei al-
len Apostelfiguren gibt es zwei Fußplatten, von denen aber
nur eine als solche genutzt wird. Der rechte Fuß ist nämlich
erhoben und steht auf zwei kleinen knienden Figuren, von
denen nur die vordere deutlich sichtbar ist (Abb. 5).

Zunächst zum Erhaltungszustand: Der rechte Unter-
arm der stehenden Figur fehlt auf der Zeichnung von 18794

25= Uwe Lobbedey

3 LOBBEDEy ET AL. 1993, S. 110, Abb. 79.
4 Ebd.

1 Münster, Dom, Paradiesvorhalle

2 Münster, Dom, Paradiesvorhalle, nach Nord-Westen

3 Münster, Dom, Paradiesvorhalle, Figurenreihe nach Nord-Westen



mit Kurfürst Moritz wurde zugunsten Wittenbergs mit Kur-
fürst Friedrich dem Weisen verzichtet. Die Reformation hatte
also, noch bevor die Entscheidung über das sechste große
Wandgemälde im Treppenhaus gefallen war, eine erste Be-
rücksichtigung im Bildkonzept gefunden. Die zweite Verän-
derung betrifft das Bild der Stadt Lübeck. Hier wurde der
ursprünglich vorgesehene Bischof gegen den Ratsherren
Alexander von Soltwedel ausgetauscht, der nach einer vom
Lübecker Lehrer Ernst Deecke 1852 publizierten Sagen-
sammlung durch eine List die dänische Herrschaft über Lü-
beck beendet haben soll – ein damals aktuelles politisches
Statement wenige Jahre nach der so genannten Schleswig-
Holsteinischen Erhebung 1848–1851, die mit dem däni-
schen Sieg endete. Allerdings weist der oben vorgelegte Plan
nur beim Lübecker Bild heftige Radierspuren auf. Sollte der
Bischof den zunächst vorgeschlagenen Ratsherren ersetzen
oder war noch jemand anderes vorgesehen? Passte mögli-
cherweise ein bürgerlicher Rädelsführer nicht in das Konzept
des Königs? An diesen Beispielen wird deutlich, dass jedes
Bild auch eine für die Gegenwart der Mitte des 19. Jahrhun-
derts relevante Aussage besitzen kann.

Die Wandmalerei

Das Pendentiv mit der Darstellung Bischof Meinwerks wur-
de 1995 aus der Ruine abgenommen.4 Es ist knapp der Zer-
störung im Zweiten Weltkrieg entgangen, denn der südöst-
liche Kuppelsaal wurde bei einem Bombenangriff vernich-
tet. Die Bogenstellungen zum Mittelalterlichen Saal öffneten
sich ins Freie und die an diese Wand direkt angrenzenden
Malereien sind nicht erhalten geblieben. Das Pendentiv zeig-
te nur leichte Schäden, der Aufwand der Restaurierung wur-
de als gering eingeschätzt. Es handelt sich um eine Harz-Öl-
Malerei in freier Grisaillemanier, der Fond besitzt ab dem
angedeuteten Horizont eine Metallauflage, Malschicht und
Metallauflage sind gedunkelt. Die ursprüngliche konkave
Wölbung ist gut erhalten. Auch die Rahmung ist mit Aus-
nahme der oberen südlichen Spitze vollständig erhalten. Vor
der Instandsetzung des Raumes wurde das Pendentiv in ei-
ner Größe von 200 cm Breite und 165 cm Höhe ausgebaut.
(Abb. 2)

Der Bischof wird im vollen Ornat auf einem Stuhl mit
hoher Lehne sitzend in Schrägansicht gezeigt. Auf seinem
Schoß liegt ein aufgeschlagener Foliant, in den er mit einem
Federkiel schreibt oder zeichnet. Der Bischof ist als älterer
Mann mit einem langen, in zwei Enden auslaufenden Bart
dargestellt. (Abb. 3) Es sind keine Bezüge zu den wenigen

Bischof und König in der Mitte des 19. Jahrhunderts 2<7

4 Vgl. auch im Folgenden Archiv MVF – Neues Museum: Archiv der Abnah-
men und Bergungen Baufassung/Wandbild Pos. A 0511.

Wilhelms IV.2 Es ist damit ein Beleg für die engste Abstim-
mung aller gestalterischen Maßnahmen mit dem König und
für dessen direkte Mitwirkung.

Besetzung der Zwickel der kleinen Kuppeln 
(Abb. 1 b)

Die Zuordnung von Herrscher und den jeweiligen Persön-
lichkeiten im Zwickel ist nicht immer zeitlich gegeben. So
ist unter den Heinrich I. beigesellten Personen mit Hraba-

nus Maurus ein Zeitgenosse Karls des Großen vertreten.
Dies gilt auch für die Einordnung Bischof Meinwerks (amt.
1009–1036). Seine Platzierung wäre bei Heinrich II. ange-
messen gewesen, er findet sich jedoch in Gesellschaft von
Bischof Bernward von Hildesheim bereits bei Otto I.

Von den einst 36 Gemälden in den Zwickeln sind heute
noch 21 mehr oder weniger gut erhalten. Das vorliegende
Konzept ist in einigen wenigen, aber gewichtigen Punkten
noch geändert worden.3 Die am weitesten gehende Verände-
rung wurde im chronologisch letzten Gewölbe mit Kaiser
Maximilian I. vorgenommen. Auf die Darstellung von Halle

2<< Matthias Wemhoff

2 MINKELS 2012, S. 487f. Diese Einschätzung teilt Jürgen Kloosterhuis, ehe-
maliger Direktor des Geheimen Preußischen Staatsarchivs.

3 Folgende Auffälligkeiten auf dem Blatt: Goslar: Bleistifteintrag überschrie-
ben, evtl. andere Nennung darunter; Basel, Trier, Freiburg: Bleistifteintrag

gleich in Tinte überschrieben; Tegernsee, Lübeck, Stendal: ? bei Ortsna-
men; Erfurt: Bleistifteintrag kräftig überschrieben; Lübeck: starke Radier-
spuren; Worms: Bleistifteintrag überschrieben, mit Bleistift Jahreszahl
1107–1115; Nürnberg: Bleistiftzusatz o. Peter Fischer?

1 a Konzept für die Ausmalung der Decke des Mittelalterlichen
Saales im Neuen Museum, 1853 (GSTA PK 1846–1856, Bl. 80)

1 b Umschrift des Konzeptes der Ausmalung

2 Die wiedereinge-
baute Wandmalerei

mit Bischof Meinwerk
(Paderborn) 



Zu zwei mittelalterlichen Kanonbildern aus Westfalen 315314 Harald Wolter-von dem Knesebeck

3 Ratmann-Sakramentar, 1159, fol. 118v–119r: Textzierseiten zur Präfation der Opfermesse 

2 Kanonbild aus dem Paderborner Dom, um/bald nach 1200, ehemalige Versoseite mit Kreuzigung als Kanonbild 

zusammenstellung der Miniatur bietet schon der vom Gold-
grund umfangene Rahmen mit in regelmäßigen Abständen
aufgelegten goldenen Scheiben, weist er doch außen einen
gelbbraunen Rahmenstreifen und innen einen solchen in
tiefem Blau auf. Diese drei Farben dominieren als Gold-
grund und Nimbus- bzw. Gewandfarben der Hauptfiguren
das Bildfeld. Bei der bildbeherrschenden Darstellung Christi
ist es ein blauer Nimbus, ehemals wohl mit weißer Kreuz-
angabe, und ein blaues Lendentuch, mit dem er an dem als
grünender Lebensbaum ausgewiesenen Kreuz hängt, das
auf dem rotgrünen Golgathahügel steht, den weiße Pflan-
zenstengel ebenfalls mit einem Hinweis auf Leben verse-
hen. Der Kreuzestitulus ·I·N·R·I· wird auf einem gelblich-
bzw. rötlichbraunen Träger mit den Rahmenleisten paralle-
lisiert, was auch in einem solchen Detail die strenge Sym-
metrie des Bildentwurfs betont. Bei den beiden ebenfalls
blau nimbierten Figuren, die das Kreuz Christi flankieren,
kehren die Farben von Kreuz und Rahmen wieder. Ein gelb-

brauner Mantel liegt jeweils über einem blauen Ärmelge-
wand, das anscheinend etwas stärker mit hellen und zudem
geometrisierteren Partien versehen ist als das Lendentuch
Christi. Es läuft unten dalmatikaartig in einer mit rotem
Punktmuster versehenen Schmuckborte aus. Unter diesem
Gewandteil staut sich jeweils über den Füßen ein eher weich
charakterisiertes grünes Untergewand. Nur die Person zur
Rechten Christi, in der mit der Forschung weiterhin Maria
zu sehen ist, hat zudem ein grünes Kopftuch und schwarze
Schuhe. Die Figur zur Linken Christi ist hingegen barfuß
und zieht ihren gelbbrauen Mantel velumartig über ihren
Kopf. Die in rotgrünlichem Grisaille angelegten Scheiben
von Sonne und Mond über dem Kreuzesbalken zeigen halb-
figurig die trauernd mit verhüllten Händen ihr Gesicht be-
deckenden Personifikationen dieser Himmelslichter, die auf
die kosmischen Dimensionen der Kreuzigung verweisen.
Sie verbinden sich farblich mit dem rötlichen Kern des Gol-
gathahügels. Neben ihnen erscheinen innen zwei trauernd



gossene und montierte Relief wurde anschließend in ver-
schiedenen Metallfarben polychrom gestaltet.26

Als Meisterstück legte Bolg 1964 eine Monstranz vor, die
zwischenzeitlich zum Gottesdienst in der Kapelle des Ma-
ternushauses zu Köln benutzt wurde (Abb. 3). Das Stück
zeichnet sich durch funktionsbezogene moderne Formen
und schlichte Ornamente aus, die die präsentierte Hostie
durch aufsteigende Streben hervorheben.27

Spätere eigene Werke sind unverkennbar durch die in-
tensive Auseinandersetzung mit dem Dreikönigenschrein
geprägt; sie reflektieren in Technik und Motiven auch bei
Damenschmuck die Formen der Zeit um 1200. Von diesen
kamen 2019 zwei Objekte in die Kunstauktion, ein Pektoral-
anhänger mit Filigrandekor von 1965 und ein Saphirarm-

35= Dorothee Kemper

26 Köln Fest in Gold, Karnevalsorden 1958, in: GOLDSCHMIEDEZEITUNG 1 (1958).
27 Silber, vergoldet, Bergkristall, H. 58 cm, vgl. KAT. KöLN 2000 (D12). Für die

Information und die Beschaffung einer Neuaufnahme sei Joachim Oepen,
Christine di Costanzo und Leonie Becks (Köln) sehr gedankt.

1 Messingvase, Peter Bolg, Köln, 1956 (Privatbesitz) 3 Köln, Domschatzkammer, Monstranz, Meisterstück von Dom-
goldschmied Peter Bolg

2 Karnevalsorden, Peter Bolg, Köln, 1958 (Privatbesitz?)

band aus der Endphase der Restaurierungsarbeiten am Drei-
königenschrein, um 1972 (Abb. 4).28

Als eigener Entwurf kann auch ein Proberelief in getrie-
benem, vergoldetem Silber gelten, die Taufe Jesu im Jordan
darstellend. Es entstand im Kontext der Restaurierung der
Dachflächen des Dreikönigenschreins und greift die dort
vorgefundenen historischen Formen in eigener Interpreta-
tion auf (Abb. 5).29

Zu weiteren Werken, die Bolg in Anlehnung an vorhan-
dene Emails, Filigrane und Beschläge des Schreins zwi-
schen 1961 und 1973 schuf, siehe unten (Abb. 7–9).

Restaurierungen

Den Berufseinstieg und letztlich das gesamte spätere Le-
benswerk prägten die umfangreichen konservierenden und
nachschaffenden Restaurierungsarbeiten am Dreikönigen-
schrein (1961–1973) in Köln (Abb. 6).

Hitzige Debatten hatten die hierfür einberufene, interna-
tional besetzte Beraterkommission 1962 zu der Entscheidung
geführt, das monumentale Goldschmiedewerk um 40 cm
auf seine ursprüngliche Länge zu erweitern. In der Konse-
quenz mussten ein adäquater „Stil“ und schließlich Künstler
gefunden werden, die diesem ambitionierten Entschluss ge-

recht wurden.30 Nach etlichen Probearbeiten, die von ver-
schiedenen renommierten Meistern in modernen oder an-
gleichenden Formen auf die Fehlstellen am Schrein hin ge-
arbeitet wurden (Hanns Rheindorf, Alfons Dreher, Lioba
Munz, Ludwig Gies)31, entschied man sich für die bereits am
Schrein geschulten Goldschmiede Fritz Zehgruber und sei-
ne Schüler – deren Entwürfe für die neu zu schaffenden Be-
schläge überzeugten mit angleichenden Erscheinungsfor-
men. Dabei entsprach diese Entscheidung durchaus dem bis
in die 1970er-Jahre des 20. Jahrhunderts gültigen „Dogma
der Wiedergewinnung der ursprünglichen Wirkung“.32

Peter Bolg – Ein Rückblick auf 60 Jahre Restaurierung kirchlicher Goldschmiedewerke 359

28 KAT. LEMPERTZ-AUKTION 1130, Lot 145: Der 5,7 cm hohe ovale Pektoralan-
hänger mit 18 kt Gelbgold und 24 kt Gelbgold wird beschrieben als „Flä-
chenfüllend historisierend dekoriert“ mit Filigran, Ceylon-Saphircabochon
und Zuchtperlen. Der Katalog erläutert weiter, dass der Anhänger trotz des
irreführenden Meisterzeichens „FZ“ (Fritz Zehgruber) ein Werk Peter Bolgs
sei, der 1965 noch in Zehgrubers Werkstatt arbeitete. Zum Saphirarmband
mit Filigrandekor, 18 kt Gelbgold, 24 kt Gelbgold (Filigran) aus acht Plat-
tengliedern mit Kastenschließe vermerkt der Katalog ebenfalls: „Sehr auf-

wändig im historisierenden Stil dekoriert. L 18,7 cm. B 2 cm. Gewicht
72,81 g, Peter Bolg, Köln, um 1972“.

29 Privatbesitz, um 1972, siehe KEMPER 2014, Bd. 1, Abb. 76.
30 Die Debatten sind nach dem Archivmaterial dokumentiert bei KEMPER

2014, Bd. 1 passim.
31 Zuletzt ebd. Abb. 57, 58, S. 138–144 und Abb. 56, 57, 65, 66.
32 ULLMANN 2004, S. 17.

4 Saphirarmband nach Motiven des Dreikönigenschreins, Peter
Bolg, um 1972 (Privatbesitz)

5 Proberelief für die Restaurierung der Dächer des Dreikönigen-
schreins, Peter Bolg, um 1972 (Privatbesitz)



Ein Virtuose der Welterschließung 405

unterschiedlich, dass man den Hauptsaal der Canossa-Prä-
sentation von 2006 im lichten Prolog der „Caritas“-Schau
von 2015 kaum wiederzuerkennen vermochte (Abb. 1). Vor
allem aber brachten sie nicht nur die Räume des Museums
zum Klingen, sondern, viel wichtiger, das, was darin aufbe-
wahrt und dargeboten war: die Dinge selbst.

In jener Ausstellung beispielsweise, die den etwas byzan-
tinischen Titel „Wunder Roms – Im Blick des Nordens. Von
der Antike bis zur Gegenwart“ trug (Abb. 2): Wie da ein Trio
von Objekten, ein Pasticcio, eine Collage, am Anfang den
Leitgedanken aussprach, der dann im anschließenden
Rundgang in zahllosen Konstellationen variiert wurde. Rom
war, als Stadt der Kaiser und Päpste, ein Sehnsuchtsziel
Nordeuropas, aber auch, als alte Hauptstadt des Heiden-
tums, ein magisches Gegenbild; es lockte mit Wundern des
Glaubens und schreckte mit Bildern des Verfalls. Deshalb
begann die Ausstellung mit der Bronzekugel von der Spitze
des vatikanischen Obelisken, von der man im Mittelalter
glaubte, sie enthielte die Asche Julius Cäsars; als sie jedoch
im Jahr 1586 geöffnet wurde, fand man darin nur Staub, der
durch die Einschusslöcher des Sacco di Roma, der Erobe-
rung Roms durch Frundsbergs antipäpstlich gesonnene

Landsknechte, binnen sechzig Jahren hereingeweht worden
war. Dann folgte die rechte Hand der Kolossalstatue Kon-
stantins des Großen aus dem Konservatorenpalast: ein Fin-
ger, der zum Himmel zeigt, ein Kaiser an der Zeitenwende
von heidnisch-synkretistischer zu christlicher Reichsreli -
gion. Schließlich der Kopf seines Sohnes Constantius, des
ersten wahrhaft christlichen Imperators: Ein Gesicht fast oh-
ne individuelle Züge, Zeichen einer neuen, nachklassischen,
spätantiken Weltauffassung. 

Nach diesem Präludium wurde der Weg von Konstantin
zu Karl dem Großen in Objekten entfaltet, aber so, dass
man am beispielhaften Exponat stets zugleich das Einzel-
stück bewundern konnte: eine Pyxis aus Konstantinopel,
ein Elfenbeindeckel aus Ägypten mit der Blindenheilung
Christi; ein Mosaik aus dem Lateranspalast, eine antike

404 Andreas Kilb

2 rechte Seite Impressionen der Ausstellung WUNDER ROMs im
Blick des Norden (2017): 2.1 Rechte Hand der Kolossalstatue

 Konstantins des Großen, Globus des vatikanischen Obelisken und
Kopf der Kolossalstatue eines Sohnes Konstantins des Großen
(Rom, Musei Capitolini); 2.2 Gesteinigte Venus aus Trier (Trier,

 Rheinisches Landesmuseum)

1 Blick in die Ausstellung CARITAS – Nächstenliebe von den frühen Christen bis zur Gegenwart (2015)



I m Jahr 1979 nahm Christoph Stiegemann als Assistent
des Direktors Professor Karl Josef Schmitz (1932–1994)

seine Arbeit im Erzbischöflichen Diözesanmuseum auf. Die
Stelle war erst 1975 mit der Einweihung des Neubaus einge-
richtet worden – Stiegemann war hier jedoch bereits der
dritte Kunsthistoriker in dieser Funktion. Die hohe Fre-
quenz der Neubesetzung der Position verwundert nicht, be-
kam man es doch als Assistent im Diözesanmuseum mit ei-
nem Bau zu tun, der bis heute vor große Herausforderun-
gen stellt und polarisiert. 

Ziel dieses Beitrags ist es nicht allein, Christoph Stiege-
mann nach über 40jähriger Tätigkeit für das Erzbistum Pa-
derborn zu ehren. Vielmehr soll im Folgenden eine Art Re-
sümee der wechselvollen Geschichte eines Gebäudes ver-
sucht werden, welches sich im Laufe seines recht stürmi-
schen Daseins – Dank der nicht immer konsensualen, doch
stets konstruktiven Bemühungen von Architekten, Inge-
nieuren, Technikern, Konservatoren, Kuratoren und Bauher-
ren – zu etwas Eigenem und Unverwechselbarem entwickelt
hat und dessen Weiterentwicklung hoffentlich noch andau-
ern wird.

1967–1969: Planungen für einen Neubau

Die Innenstadt Paderborns war in den letzten Monaten des
Zweiten Weltkriegs stark zerstört, ja geradezu dem Erdbo-
den gleich gemacht worden (Abb. 1). In den folgenden Jahr-
zehnten wurde der Wiederaufbau unter Einbeziehung der
in ihrer grundlegenden Bausubstanz mehr oder weniger er-
halten gebliebenen, bedeutenden Bauwerke der Stadt – zu
nennen sind u.a. der Dom und die übrigen historisch bedeut-
samen Kirchengebäude sowie das Rathaus – versucht.

Letzte Baulücken im Bereich des Doms galt es zu schlie-
ßen, und so entschied sich das Erzbistum Paderborn im Jahr
1967 zu einem Neubau für die Sammlung des Diözesanmu-
seums2 im Areal südwestlich des Doms. Bislang waren die
Museumsstücke in den Archivräumen und im ehemaligen
Kapitelsaal des 1913 provisorisch bezogenen Generalvikari-
ats sehr beengt präsentiert worden. Karl Josef Schmitz – da-
maliger Direktor der Sammlung – vermerkt, der Schritt zu
einer Neuunterbringung sei seit langem überfällig „[…], weil
die Museumsbestände von teilweise ungewöhnlich hohem
künstlerischen Wert weder museumstechnisch noch für den
Besucher auch nur annähernd sachgemäß untergebracht
sind, […].“3 (Abb. 2)

1 Der Titel „Perle der Provinz“ wurde aus einem Beitrag des Digitalmagazins
„The Link“ zum Diözesanmuseum 2016 übernommen https://thelink.ber-
lin/ 2016/09/dioezesanmuseum- paderborn-gottfried-boehm-architektur-
ausstellung-wunder-roms/ (28.1.2020). 

2 Das Diözesanmuseum Paderborn ist das älteste seiner Art im deutsch-
sprachigen Raum, zu seiner Entstehung, SCHMITZ 1983, S. 212–214; vgl.
STIEGEMANN 1994, S. 9f. (Vorwort); KöB 2015, S. 38–40.

3 SCHMITZ 1969/1970, S. 11.

Bernhard Schulte und Christiane Ruhmann 
(mit einem Exkurs zur Museumstechnik von Bernd Fieseler und Manfred Schniedermeier)

„Je mehr Ablehnung […] sie beim Betrachter auslöst, je größer ihr Störfaktor im Stadtbild, desto wahr-
scheinlicher, dass es sich entweder um die Spektakelarchitektur eines Stararchitekten oder um eine gute
Bausünde handelt […]. Sie verfügt über eine herausragende Bildqualität und hebt sich souverän aus
dem unendlichen Meer der gesichtslosen, allgegenwärtigen Banalitäten ab […].“ (Turit Fröbe 2013, S. 7f.)

Perle der Provinz1 – 
Zur Architektur des Paderborner Diözesanmuseums 



baurat Josef Rüenauver entstand, sowie ein Entwurf des Pa-
derborner Architekten Aloys Dietrich für das Domkapitel
von Paderborn – berücksichtigen die Ergebnisse der archäo-
logischen Untersuchungen zumindest teilweise.6 Die Pla-
nungen sahen die Abgrabung des Geländes südlich des
Doms – zwischen Markt und der Straße „Am Bogen“ vor,
um die Südfassade des Gotteshauses voll zur Geltung zu
bringen. Südwestlich vor dem Dom sollte sodann der Bau-
körper des neuen Diözesanmuseums platziert werden.

Auch eine städtebauliche Untersuchung der TU Berlin
(Prof. O. M. Ungers) im Jahr darauf zeigte diverse Möglich-
keiten der Situierung eines Diözesanmuseums sowie einer
Stadthalle im Domumfeld auf. Hier war die Paderinsel mit
den Ruinen der Domdechanei das bevorzugte Areal und
auch die Regelung des in den Innenstädten immer mehr zu-
nehmenden Autoverkehrs spielte bei diesen Überlegungen
eine große Rolle.7 Die Entwürfe Ungers’ sahen die Domum-
gebung in eine große, teilweise in Terrassen aufgelöste,

Perle der Provinz – Zur Architektur des Paderborner Diözesanmuseums 411

4 SCHMITZ 1983, S. 214.
5 Ebd., S. 214, zu den Grabungsergebnissen GAI/MECKE 2004.
6 RASCHE/KIRCHNER UNPUBL., S. 49f. – die Seite 50 zeigt sehr schön die Ent-

wicklung des Areals um den Dom herum von der Vorkriegszeit bis in die
60er-Jahre des 20. Jahrhunderts. 

7 Auf eine Lösung der Probleme, die sich durch den zunehmenden Autover-
kehr in der Innenstadt ergaben, versuchte man auch im Rahmen des dann
tatsächlich 1969 durchgeführten Architektenwettbewerbs hinzuarbeiten,

vgl. RÜENAUVER 1971, ohne Seitenangabe. Hier ist von einer wünschens-
werten Domplatzabsenkung zur Schaffung eines Parkhauses die Rede,
dies ein Lösungsansatz, der sich bis in die jüngste Vergangenheit immer
wieder als undurchführbar erwies, hatten doch die Paderborner bis ins
18. Jahrhundert hinein an ebendieser Stelle ihre Toten begraben – jede
Baugrube hätte also durch meterdicke Schichten an Bestattungen hin-
durch abgetieft werden müssen.

Der Südwesten des Doms war jedoch nicht ab ovo die be-
vorzugte Stelle für den Bau des Museums gewesen. Das be-
reits zu Beginn des 20. Jahrhunderts gefasste Vorhaben, die
nordöstlich des Doms gelegene Domsingschule als Museum
einzurichten, musste in der Zeit von Inflation und Erstem
Weltkrieg aufgegeben werden.4 Nach dem Zweiten Welt-
krieg dann waren in den Jahren 1966 und 1967 Pläne zur
Neuordnung des zerstörten Geländes um den Dom herum

vorgelegt worden. In dieser Zeit hatten Ausgrabungen nörd-
lich des Gotteshauses spektakuläre archäologische Befunde
erbracht, nämlich die Reste der karolingischen und der ot-
tonischen Kaiserpfalz aus der Zeit Karls des Großen bzw.
Heinrichs II., so dass dieser Bereich für ein neues Diözesan-
museum nicht in Frage kam.5 Zwei Entwürfe aus dem Jahr
1966 – der Bebauungsplan 24 der Stadtverwaltung Pader-
born, der in Zusammenarbeit mit dem damaligen Diözesan -

410 Bernhard Schulte und Christiane Ruhmann 

1 Zerstörung nach dem Zweiten Weltkrieg – südwestlicher Bereich
des Paderborner Doms

2 Unterbringung der Sammlung des Diözesanmuseums bis 1975

3 Vorkriegsbebauung
südwestlich des
 Paderborner Doms 

4 Wettbewerbsmodelle für das Diözesanmuseum 1969 – 4.1 Kleffner; 4.2 Hülsmann; 4.3 Haas; 4.4 Plückebaum; 4.5 Deilmann; 4.6 Böhm

Kleffner Hülsmann Haas

Plückebaum Deilmann Böhm



stellungseinheit ging es um die Frage der Investitur, die den
kirchenrechtlichen und schließlich auch politischen Rah-
men für das Ereignis von 1077 bildete, das die damalige Welt
erschütterte (Abb. 2). Im Aufsatzband des Katalogs sind die
Themenbereiche vertiefend und separat behandelt, nämlich
als „Sakrales Herrschertum – Universales Papsttum“ und
„Die Bischöfe zwischen Reichsdienst und römischem Zen-
tralismus“, so dass auch Aspekte dargeboten werden, die in
der Ausstellung nicht eigens behandelt werden konnten. Ein
gutes Beispiel also auch dafür, wie sich Ausstellung und Ka-
talog ergänzen können.

Als es mich dann von „Canossa“ und Paderborn nach Re-
gensburg führte, wechselte ich von Ostwestfalen in die
Oberpfalz und vom Museum in den Verlag – beides brachte
gänzlich neue Erfahrungen mit sich. Ich arbeitete jetzt „auf
der anderen Seite“ und durfte 2009 auch gleich den Pader-
borner Meinwerk-Katalog im Lektorat betreuen. Gleich vor-
ab: Die Kontakte nach dort sind nach wie vor sehr gut …
Aber im Ernst, der Verlag ist stets das letzte Glied in der Ket-
te und muss am Ende des Tages dafür sorgen, dass der Ka-
talog passend zur Ausstellungseröffnung erscheint. Da frei-

lich auch das Museum ein beträchtliches Interesse daran
hat, arbeiten beide Seiten zumeist glücklicherweise mit dem
gleichen Elan an der Erfüllung dieses Ziels – auch wenn der
Weg dahin bisweilen etwas steinig ist. 

Zwei Gesetzmäßigkeiten lassen sich unabhängig vom
Museum und Thema feststellen: Autorinnen und Autoren
haben in der Regel viel mitzuteilen, oft mehr, als man ihnen
am Anfang zugesteht, wenn man ganz optimistisch einen
Umfang für den Katalog festlegt. Auch mit den Abgabefris-
ten halten sie es nicht immer so ganz genau, wobei hiermit
zunächst die Katalogredaktion im Museum zu kämpfen hat.
Nicht ohne Grund fragt die Lektorin bei der Druckerei stets
den letztmöglichen Termin für die Drucklegung an. 

So gibt es bereits Schreibrichtlinien und Korrekturschlei-
fen, bevor – wie es bei uns so schön heißt – die Manuskripte
„satzfertig“ an den Verlag übergeben werden, was letztlich
dem Korrekturen-Wildwuchs im fertigen Layout vorbeugen
soll. Auch die Arbeit der Grafiker unterliegt nämlich physi-
kalischen Gesetzmäßigkeiten: Ein zusätzliches Bild im
Hochformat oder umfangreiche Textergänzungen in einen
Beitrag hineinzuquetschen, bei dem am Fahnenende noch

Raum für höchstens drei zusätzliche Zeilen wäre, ist schlicht
nicht möglich, ohne zuvor woanders Platz zu schaffen. Ger-
ne werden auch ohne Not Abbildungen kleiner gewünscht,
wobei die Angabe „1,5-spaltig“ in einem zweispaltigen Lay-
out die Redaktion auch vor ästhetische Probleme stellt. Was
macht man bitte mit der übrigbleibenden halben Spalte? Die
größten Interessenskonflikte gibt es allerdings, wenn Nu-
mismatiker mit im Boot sind. Toll, denken sich Verleger und
Lektorin, wenn man die Mini-Münze vergrößert, lässt sich
endlich was darauf erkennen. Um Gottes Willen, entgegnen
die Numismatiker, die Münze muss in Originalgröße abge-
bildet werden – auch wenn man dann eine Lupe beim An-
gucken braucht. Da plädiere ich doch für mehr Mut zur An-
schaulichkeit, kann der Katalog doch nicht nur mit den für
den Kontext wichtigen Aufsätzen, sondern auch mit großen
Abbildungen einen Mehrwert schaffen. Überhaupt ist das
Layout wesentlich für das Gesicht eines Ausstellungskata-
logs. Im Optimalfall spiegelt es das Ausstellungsdesign wi-
der: die Farben, die Schrift der Objektbeschilderung, wieder-
kehrende grafische Elemente (Abb. 3 – Abb. 5). Wenn Be-

gleitband und Ausstellung optisch aus einem Guss sind,
kann der Katalog den Lesern auch zu Hause ein „Ausstel-
lungsfeeling“ bescheren.

Zudem bieten die Druckereien heute immer mehr Mög-
lichkeiten, das beste Ergebnis aus den Daten herauszuholen –
brillante Farben, Schärfe, Kontrast –, sei es im Ultra HD-
Print, Infinity Print, Low Energy UV-Druck und wie sie alle

Wie kommt die Ausstellung in den Katalog? 435434 Simone Buckreus

2 Blick in die Ausstellung Canossa 1077 – Erschütterung der Welt (2006): Die Bischöfe im Investitutstreit

3 Wortmarke der Mein-
werk-Ausstellung in

 Paderborn 2009, gestal-
tet vom belgisch-ameri-

kanischen Künstler
Brody Neuenschwander

und auch im Katalog
 jeweils als Kapitelauf-

takt verwendet

4 Meinwerk-Ausstellung Paderborn 2009, Eingang ins Diözesanmuseum mit Wortmarke



A nfang 1998 kam ich von Münster nach Paderborn, um
Vorstandsmitglied der Bank für Kirche und Caritas zu

werden. Zu diesem Zeitpunkt waren mir das Paderborner
Diözesanmuseum und die Kunst und Kulturszene von Pa-
derborn völlig unbekannt. Die Münsteraner kultivierten da-
mals ein – wie ich heute weiß – falsches, klischeehaftes Bild
von Paderborn und schauten selbstgefällig auf die Bischofs-
stadt an der Pader in der ostwestfälischen Provinz herab.
Auch ich hatte keine hohen Erwartungen, was das kulturelle
Leben in Paderborn betraf.

Meine erste Berührung mit dem Diözesanmuseum er-
gab sich im Mai 1998 im Rahmen einer Aufsichtsratssit-
zung unseres Instituts. Das Erzbistum Paderborn bereitete
sich damals auf das 1200ste Jubiläum der Bistumsgrün-
dung im Jahr 1999 vor. Aus diesem Anlass plante das Mu-
seum zusammen mit der Stadt Paderborn und dem Land-
schaftsverband Westfalen-Lippe seine erste große gemein-
same Ausstellung „799 – Kunst und Kultur der Karolinger-
zeit“. Neben anderen Banken und weiteren potentiellen Un-
terstützern wurde auch die Bank für Kirche und Caritas an-
gefragt, diese Ausstellung mit einem nennenswerten Betrag
zu unterstützen.

Angesichts der Situation, dass die Sparkasse Paderborn
bereits 300.000 DM zur Verfügung gestellt hatte, wurde von
der Bank für Kirche und Caritas eine Summe von nicht un-
ter 200.000 DM erwartet. Im Sitzungsprotokoll vom 25. Mai
1998 wurde Folgendes vermerkt: „Herr Berthold Naarmann
(mein Vorgänger als Vorstandsvorsitzender) betonte, dass er
aufgrund seiner Vorgespräche kaum eine Möglichkeit sieht,
diese Summe zu unterschreiten, wobei er allerdings deutlich
gemacht hat, dass dieser Betrag nicht verwandt werden soll,
um eine derart kurzfristige Ausstellung mitzufinanzieren,

die damit nur eine zeitlich begrenzte Wirkung hat, sondern
die Mittel zur Beschaffung eines bestimmten herausragen-
den Objektes zu verwenden, an dem das Erzbistum, seine
Gläubigen und alle Besucher des Diözesanmuseums, ein-
schließlich der Stadt Paderborn, noch lange Freude haben
können.“

Als solch ein herausragendes Objekt schwebte Berthold
Naarmann eine monumentale Reiterstatue des Bildhauers
Heinrich Gerhard Bücker (* 5. März 1922; † 11. August
2008) vor, welche die Begegnung von Papst Leo III. (amt.
795–816) mit Karl dem Großen (reg. 768–814) im Jahr 799
in Paderborn zeigen sollte. In kleiner Ausführung hatte
Naarmann diese Statue Herrn Erzbischof Johannes Joachim
Degenhardt im Jahr 1996 zu dessen 70. Geburtstag verehrt
(Abb. 1). 

Vom Mehrwert der Kunst
Kulturförderung der Bank für Kirche und Caritas e.G. Paderborn
am Beispiel der großen Sonderausstellungen des Diözesanmuseums
seit 1999 

Richard Böger

1 Heinrich Gerhard Bücker, Karl der Große und Papst Leo III.,
 Begegnung zu Pferde, Bronze, 1996


