Suhrkamp Verlag

Leseprobe
Peter Sloterdijk

s\ [- 2

A Y
-
e

”\" wy e
[ 4
. Den

zZum
Sptge.chen

ringen

Suhrkar

Sloterdijk, Peter
Den Himmel zum Sprechen bringen

Elemente der Theopoesie

© Suhrkamp Verlag
978-3-518-42933-4



SV






Peter Sloterdijk

Den Himmel zum
Sprechen bringen

Uber Theopoesie

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Erste Auflage 2020
© Suhrkamp Verlag Berlin 2020

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung, des
offentlichen Vortrags sowie der Ubertragung durch Rundfunk
und Fernsehen, auch einzelner Teile. Kein Teil des Werkes darf
in irgendeiner Form (durch Fotografie, Mikrofilm oder andere
Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages repro-
duziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbei-

tet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.

Satz: Satz-Offizin Himmer GmbH, Waldbiittelbrunn
Druck: GGP Media GmbH, Péfineck
ISBN 978-3-518-42933-4



Inhalt

Vorbemerkung 7

I Deus ex machina, Deus ex cathedra

I

—

1 Gotter auf dem Theater 11

2 Platons Einspruch 33

3 Von der wahren Religion 39

4 Gott darstellen, Gott sein: Eine dgyptische Losung 46
s Vom besten aller méglichen Himmelsbewohner 59

6 Poesien der Kraft 68

7 In Plausibilititen wohnen 76

8 Die theopoetische Differenz 83

9 Offenbarung woher? 100

10 Gottersterben 111

11 »Religion ist Unglaube«: Karl Barths Intervention 114
12 Im Garten der Unfehlbarkeit: Denzingers Welt = 127

Unter hohen Himmeln
13 Erdichtetes Zusammengehdren 141
14 Gotterdimmerung und Soziophanie 166
15 Herrlichkeit: Poesien des Lobs 183
16 Poesie der Geduld 198
17 Poesien der Ubertreibung:
Die religiésen Virtuosen und ihre Exzesse 220

18 Kerygma, Propaganda, Angebotsoffensiven oder: Wenn die

Fiktion nicht mit sich spafen lifft 259
19 Von Prosa und Poesie der Suche 307
20 Religionsfreiheit 324

Statt eines Nachworts 339
Gruflworte 343



In Erinnerung an Raimund Fellinger



Vorbemerkung

Dader Titel dieses Buchs mehrdeutig klingt, soll darauf hingewiesen
werden, daf8 im folgenden weder vom Himmel der Astrologen noch
von dem der Astronomen die Rede sein wird, auch nicht von dem der
Raumfahrer. Der zum Sprechen gebrachte Himmel ist kein mégli-
cher Gegenstand visueller Wahrnehmung. Doch dringten sich beim
Blick nach oben von alters her bildliche Vorstellungen auf, von voka-
len Phinomenen begleitet: das Zelt, die Hohle, das Gewdlbe; im
Zelt tonen die Stimmen des Alltags, die Hohlenwinde werfen alte
Zaubergesinge zuriick, im Gewdlbe hallen die Kantilenen zu Ehren
des Herrn in der Hohe wider.

Aus dem Gesamt von Tag- und Nachthimmel ergab sich seit je ein
archaisches Konzept des Umfassenden. In ihm lief§ sich das Unge-
heure, Offene, Weite mit dem Beschiitzenden, Hiuslichen in einem
Symbol kosmischer und moralischer Integritit zusammendenken. Das
Bild der dgyptischen Himmelsgottin Nut, die, sternenbesetzt, tiber
der Erde eine vorwirtsgewandte Briicke macht, bietet das schonste
aus dem Altertum iiberlieferte Emblem eines Schutzes durch das
Umgreifende. Dank ihres Abbilds ist der Himmel auch an den In-
nenseiten von Sirgen gegenwirtig. Ein Toter, der im Sarg die Augen
offnete, wiirde durch den Anblick der Gottin in eine wohltuende Of-
fenheit begleitet.

Als der Himmel im Gang der Sikularisation seine Bedeutung als
kosmisches Immunititssymbol verloren hatte, wandelte er sich zum
Inbegriff der Beliebigkeit, in der menschliche Absichten verhallen.
Nun ruft das Schweigen der unendlichen Riume bei Denkern, die
in die Leere horchen, metaphysischen Schrecken hervor. Heinrich
Heine hatte die Tendenz noch mit milder Ironie iibermalt, als er
in seiner Verserzahlung Deutschland. Ein Wintermdrchen (1844) be-
schlof$, den Himmel, von dem ein Midchen zur Harfe das »alte Ent-



LRGN

Barrh alf o ]
gg ﬂ‘ug b ; e ."I‘slaI @ .'-""
hunrsgh"" j e ?(‘ .}?

L T T T T YT AT R TR Y rIInmnuumnrmmmmmmmmmﬁm.mum@uum

Detail des Greenfield-Papyrus (0. Jahrhundert v.u.Z.). Die Himmelsgdttin
Nut beugt sich iiber den Erdgott Geb (liegend) und den Luftgott Schu (kniend).
Agyptische Darstellung von Himmel und Erde, Illustration nach einem alten
4gyptischen Papyrus, in: The Popular Science Monthly, Band 10., 1877, S. 546,
Foto: Wikimedia Commons

sagungslied« sang, den Engeln und den Spatzen zu tiberlassen. Char-
les Baudelaire hingegen hat in den Blumen des Bisen (1857) eine neo-
gnostische Gefangenenpanik ins Bild gebracht, als er den Himmel
als einen schwarzen Deckel auf dem groffen Topf beschrieb, in dem
die weite unsichtbare Menschheit kocht.

Nach den kontriren Diagnosen der Dichter ist es ratsam, dritte
und weitere Meinungen zu héren. Im folgenden soll vorwiegend
von mitteilsamen, hellen und zu Aufschwiingen einladenden Him-
meln die Rede sein, weil sie, dem Auftrag poetologischer Aufklirung
entsprechend, gemeinsame Herkunftszonen von Géttern, Versen und
Autheiterungen bilden.



I
DEUS EX MACHINA, DEUS EX CATHEDRA



... und er sprach zu ihnen nicht, es sei denn in Gleichnissen
Matthius 13,34



11

I
Gotter auf dem Theater

Die Verkniipfung der Vorstellungen von Gétterwelt und Dichtung
ist so alt wie die fritheuropiische Uberlieferung; ja, sie reicht bis in
die iltesten schriftlichen Quellen der Zivilisationen in aller Welt zu-
riick. Wer sich an den zeitlosen Wellenschlag der Verse Homers erin-
nert, wird noch wissen, wie der Dichter die olympischen Gotter tiber
die Schicksale der Kimpfer in der Ebene vor Troja sich beratschlagen
1a3t. Er bringt die Himmlischen ohne Umschweife zum Reden, nicht
immer mit der bei Wesen ihres Ranges angebrachten Gravitit.

Auch am Beginn der Odjyssee ist zu horen, wie Zeus das Wort nimmit,
um die eigenwilligen Auflerungen seiner Tochter Athene zu mif3bil-
ligen. Er redet hoheitlich auf sie ein: »Mein Kind, welch Wort ist dem
Gehege deiner Zihne entflohen!«! Selbst der Erste unter den Bewoh-
nern des Olymps kann einer fiir Weisheit zustindigen Géttin nicht
umstandslos den Mund verbieten. Der Gottervater ist, um seinen
Unmut zu duflern, zu rhetorischem Aufwand angehalten, sogar zum
Gebrauch poetischer Formeln.

Darf man behaupten, Homer sei der Dichter gewesen, der dich-
tende Gotter in die Welt setzte? Wie auch immer man auf die anziig-
liche Frage antwortete, als Dichter wiren die Gotter Homers nur im
dilettantischen Modus titig gewesen, sofern Dichtung ein Metier ist,
das studiert werden will, dem Geriicht von den Wundertaten der un-
gelernten Inspiration zum Trotz. Das Beharren auf dem Standpunkt
des dilerto zeugte fiir die olympische Aristokratie. Keine Macht der
Welt hitte einen amtierenden Gott nétigen konnen, ein Handwerk
bis zur Stufe der Meisterschaft zu erlernen.

Die Gotter altgriechisch-olympischen Typs verhalten sich zur

1 Odyssee, Erster Gesang, Vers 64.



12 I Deus ex machina, Deus ex cathedra

Welt meistens als losgeloste Zuschauer. In irdische Handlungen grei-
fen sie nicht weiter ein, als Schlachtenbummler es zu tun pflegen; bei
Kriegen sitzen sie in ihren Logen wie Besucher, die auf Favoriten wet-
ten. Verstrickungen sind ihre Sache nicht. Sie gleichen Zauberern,
die das plotzliche Erscheinen wie das Verschwinden gleich gut be-
herrschen. Selbst wenn sie nicht mehr blof8 diffuse Naturgewalten,
meteorologische Phinomene und Triebkrifte botanischer und ani-
malischer Fruchtbarkeit verkdrpern, sondern abstrakteren ethischen,
kognitiven, auch politischen Prinzipien zur Personifikation verhel-
fen, behalten sie einen leichtgewichtigen Zug. Man kénnte die Olym-
pier fiir eine sociery von Oligarchen halten, die sich zublinzeln, so-
bald der Duft der Opferfeuer zu ihnen aufsteigt.

Die Wahl ihrer Residenz verrit, sie sind Geschopfe der Antigravi-
tation. Sie haben das Existieren, den Aufenthalt im Feld der Schwer-
kraft verlernt, mit der ihre Vorganger aus der titanischen Géttergene-
ration sich plagten. Den amorphen Krafttitanen war vorherbestimmt,
im Dunkeln zu versinken, als die Wohlgestalteten die Oberhand ge-
wannen — Hephaistos ausgenommen, der Mobilitdtsbeschrinkte un-
ter den Géttern, der als Schmied und hinkendes Werkstattgewichs
nie ganz gesellschaftsfihig wurde. Die olympische Korona, Gotter-
volk zweiter Generation, wird seit dem Untergang ihrer Vorldufer
von der Vorahnung beunruhigt, das Besiegte konne irgendwann wie-
derkehren. Gétter dieser Stufe wissen, alle Siege sind vorldufig. Hit-
ten Gotter ein UnbewufStes, wire in ihm eingraviert: Wir sind Toten-
geister, die es weit gebracht haben.? Unseren Aufstieg verdanken wir
einem namenlosen Lebensschwung, von dem nicht auszuschlieflen
ist, er werde eines Tages tiber uns hinausfiihren.

Hieran ist fiir das Weitere vor allem ein Aspekt von Bedeutung:

2 Vgl Emile Durkheim, Die elementaren Formen des religiosen Lebens, Berlin
2017 [1912], S. 427: »Ein grofler Gott ist in der Tat nur ein besonders wichtiger
Ahnec, das heifdt einer, der den Kreis eines Clans iiberschreitet. Durkheims
Aussage bezieht sich auf die Vorstellungswelt australischer Ureinwohner, na-
mentlich beim Stamm der Arunta.



1 Gotter auf dem Theater 13

dafl Homers Gotter sprechende Gotter gewesen sind. Auch sie wa-
ren, wie Aristoteles von den Menschen sagte, Lebewesen, »die die
Sprache haben«. Durch Dichtung wurden sie in die Hérweite von
Menschen gebracht. Mogen die héheren Wesen zumeist nur unter-
einander sich ausgetauscht haben, die Konversationen der Unsterb-
lichen wurden zuweilen von Sterblichen mitgehért — als wiirden Pfer-
de vor dem Rennen die Wetten der Zuschauer belauschen.

Das Phinomen der sprechenden Gotter wurde Jahrhunderte nach
Homer in die griechische Theaterkultur aufgenommen. Das Biih-
nenspiel Athens setzte vor der versammelten Biirgerschaft Handlun-
gen in Gang, die durch ihre allgemeine Verstindlichkeit der emotio-
nalen Synchronisierung des stidtischen Publikums zugute kamen.
Demokratie begann als affektiver Populismus; sie machte sich von
Anfang an die infektise Wirkung von Emotionen zunutze. Wie Ari-
stoteles spiter resiimierte, empfand das Zuschauervolk im Theater
»Furcht und Mitleid«, phobos und eleos, besser: Schauder und Jam-
mer, zumeist an denselben Passagen der tragischen Stiicke. Die von
den Schauspielern dargestellten Erschiitterungen wurden von der
Mehrheit der Besucher, den Minnern wie den Frauen, im Gleichtakt
durchlebt; sie reinigten sich von ihren Spannungen durch nahezu di-
stanzlose Anteilnahme an den Leiden der Zerrissenen auf der Biihne.
Das Griechische besafs fiir diesen Effekt ein spezifisches Verbum: syn-
homoiopathein,?® gleichzeitig das gleiche Leid empfinden. Auch in den
Komédien, die auf die Tragddien folgten, lachte das Volk in der Re-
gel an denselben Stellen. Fiir die erbauliche Wirkung des Dramas
war entscheidend, daff man bei der Betrachtung der Schicksalswen-
dungen auf der Bithne gemeinsam an die Grenze geriet, von der an
man aufhérte, weitere Fragen zu stellen. Das Verhiillte, das Uberver-
niinftige, man sagt auch: das Numinose, erfillte in realer Gegenwart
die Szene. Da dieser Effekt selten eintrat und in den mediokren Stiik-
ken der nachklassischen Zeit unterging, verlor das athenische Publi-
kum sein Interesse. Im 4. Jahrhundert v. u. Z. wurden die Zuschauer,

3 Aristoteles, Rhetorik 111, 7, 4, 140a.



14 I Deus ex machina, Deus ex cathedra

die einen Tag fiir die ermatteten Darbietungen der Dionysos-Biithne
geopfert hatten, mit einem Theaterobolus entschidigt.

Vor diesem Hintergrund ist auf eine ingeni6se Erfindung der atti-
schen Bithnenkunst naher einzugehen. Die Dramaturgen (»Ereignis-
macher«) — noch weitgehend identisch mit den Dichtern — hatten ver-
standen, dafd Konflikte zwischen Menschen, die fiir Unvereinbares
streiten, dazu neigen, an einen toten Punkt zu gelangen. Mit mensch-
lichen Mitteln steht dann kein Ausgang offen. Solche Momente wur-
den vom antiken Theater als Vorwinde fiir die Einfithrung eines
Gottesschauspielers begriffen. Weil ein Gott nicht einfach wie ein
Bote von der Seite her auftreten durfte, war es nétig, ein Verfahren
zu ersinnen, wie man ihn aus der Hohe einschweben lassen konnte.
Zu diesem Zweck erbauten athenische Theateringenieure eine Ma-
schine, die Gottererscheinungen von oben erméglichte. Apo mecha-
nes theos: Ein Kran schwenkte tiber die Szene, an dessen Ausleger eine
Plattform, ein Pult befestigt war — von dort her redete der Gott in die
Menschenszene hinab. Das Gerit trug bei den Athenern den Namen
theologeion.

Wer auf dem staunenerregenden Kran agierte, war naturgemifs
kein Priester, der Theologie studiert hatte — eine solche gab es nicht,
und ihr Begriff war noch nicht geprigt —, sondern ein Schauspieler
unter einer erhabenen Maske. Er hatte den Gott, die Gottin als gebie-
tend-problemlésende Instanz darzustellen. Offensichtlich empfan-
den die Dramaturgen keine Scheu, »theurgisch« titig zu werden —
Gottererscheinungen galten fiir sie als machbare Effekte, so wie spi-
ter manche Kabbalisten iiberzeugt waren, theotechnische Prozeduren
ausiiben zu konnen, indem sie die Buchstabentricks des Schopfers
wiederholten. Andere hellenische Spielorte begniigten sich damit,
das theologeion als eine Art von Empore oder als erhéhten Balkon
an der Riickwand des Theaters einzurichten, dann unter Verzicht
auf die faszinierende Dynamik des Hereinschwebens.

Die stirkste Bithnen-Epiphanie geschieht, wenn Athene in den
Eumeniden des Aischylos (in Athen aufgefiihrt 458 v. u.Z.) gegen En-
de des Dramas auftritt, um in der Sache des Muttermérders Orest



1 Gotter auf dem Theater 15

die Pattsituation zwischen der Rachepartei und der Verzeihungspar-
tei zugunsten der versdhnenden Option aufzuldsen — wodurch die
richerischen Erinnyen sich zu den »Wohlmeinenden« wandeln. Ana-
loges wird inszeniert, wenn im Philoktet des alten Sophokles (auf-
gefiithrt 409 v.u. Z.) der vergéttlichte Herakles einschwebt, um den
trotzigen, auf seinem Leid beharrenden Griechenfeind umzustimmen,
bis er den Bogen herausgibt, ohne den der Krieg vor Troja dem Wil-
len der Gotter gemif nicht zugunsten der Hellenen enden kann.
Das theologeion ist kein Rednerpult, keine Predigtkanzel, sondern
eine durchaus Theater-eigene Vorrichtung. Es stellt eine triviale »Ma-
schine« im urspriinglichen Wortsinn dar, einen Spezialeffekt, der die
Aufmerksamkeit des Zuschauervolks bannen soll. Thre Funktion ist
nicht trivial: einen Gott aus dem Zustand der Nicht-Sichtbarkeit in
den der Sichtbarkeit zu versetzen. Man sieht tiberdies den Gott, die
Géttin nicht nur iiber der Szene schweben, man hort ihn — oder sie —
sprechen und Weisungen erteilen. Ohne Zweifel ist es »blof3es Thea-
ter«, doch gibe es das anfingliche Theater nicht, wiren nicht alle
Handelnden, Sterbliche wie Unsterbliche, zeitweilig von der Annah-
me der Darstellbarkeit erfafSt worden. Zeigen die Gotter sich nicht
von selbst, bringt man ihnen das Erscheinen bei. Von Effekten dieses
Typs handelt der spitere lateinische Terminus dewus ex machina, des-
sen dramentechnischer Sinn sich etwa so auf den Punkt bringen lie-
f3e: Nur eine von auflen eingreifende Figur kann in einem aussichts-
los verknoteten Konflikt die befreiende Wendung aufzeigen. Daf der
Gott, die Gottin am Wendepunkt der Handlung coram publico auf-
taucht, ist zunichst nicht mehr als ein dramaturgisches Erfordernis;
jedoch bedeutet ihre Erscheinung auch ein moralisches Postulat, ja
geradezu die Pflicht des Theaters. Man kénnte es den »dramaturgi-
schen Gottesbeweis« nennen: Gott wird fiir die Lésung des Knotens
im Drama gebraucht, also gibt es ihn. Es wire respektlos, doch nicht
ganz falsch, den Gott, der plétzlich auftaucht, als Happy-end-provi-
der zu bezeichnen. Wiinschbare Losungen, gleich auf welchem Ge-
biet, sind oft nur mit Hilfe hoherer Michte zu erreichen, und wiren
es nur geistesgegenwirtige Einfille. »Lésungen« werden als Dienst-



16 I Deus ex machina, Deus ex cathedra

leistungen des Himmels denkwiirdig® — lange bevor sie als Antwor-
ten auf mathematische Aufgaben und unternehmerische Probleme
in den Verkehr gelangen. Fligen wir die Beobachtung an, daf zahlrei-
che Opernlibretti des der Tragodie abgeneigten 18. Jahrhunderts oh-
ne den Gott aus der Maschine nicht zu denken gewesen wiren.
Vor dem Hintergrund griechischer Theodramatik 143t sich die
Frage aufwerfen, ob nicht die meisten entwickelteren »Religionen«
ein Aquivalent zu dem Theaterkran bzw. zu dem Balkon fiir die ho-
heren Wesen besaflen? Ich nehme mit dem unheilvollen Ausdruck
»Religion« bis auf weiteres vorlieb, obwohl er von Konfusionen, Spe-
kulationen und Unterstellungen tiberfrachtet ist — vor allem seit Ter-
tullian in seinem Apologeticum (197) die Ausdriicke Aberglaube
(superstitio) und religio gegen den romischen Sprachgebrauch um-
kehrte: Aberglauben nannte er die herkommliche refigio der Romer,
indes das Christentum »die wahre Religion des wahren Gottes« hei-
Ben sollte. Damit gab er Augustinus die Vorlage zu dessen epochema-
chendem Traktat De vera religione (390), mit dem der rémische Be-
griff definitiv durch das Christentum appropriiert wurde. Inzwischen
steht er fiir alles Mogliche, was den Tagesverstand mit Suggestionen
aus Zwielicht und dunkler Materie aufler Kraft setzt,> obgleich es

4 Bis hinzu dem Lésegeld (/ytron), das der Himmel fiir die Lésung des Siinden-
knotens beim Menschen bzw. als Ablosesumme fiir den Ubergang des Men-
schen aus der Dienstbarkeit des Teufels in die Freiheit unter Gott entrichtet.

s Vgl. Ludwig Feuerbach, Das Wesen des Christentums, Koln 2014 [1841],
S. 347: »Die Nacht ist die Mutter der Religion.«

Der generalisierte Religionsbegriff entsteht nach dem 16. Jahrhundert als Zwit-
ter aus christlicher Weltmission und aufklirerischer Anthropologie. Die erste
unterstellte, alle Menschen auf Erden hitten auf die Heilsbotschaft der Todes-
tiberwindung gewartet. Die zweite zieht aus der Tatsache, daff der Tod allge-
mein ist, den Schluf}, die Religion miisse es ebenfalls sein. Zwar bestatteten
viele Menschen in vielen Kulturen ihre engsten Verwandten mit einiger Sorg-
falt (religio), gelegentlich mit wertvollen Grabbeigaben —was etwa durch eisen-
zeitliche Fiirsten- und Kindergriber bezeugt wird; das dndert nichts an der
Tatsache, daf fiir eine Mehrheit von Menschen in der Mehrheit der Kulturen



1 Gotter auf dem Theater 17

auch nicht an Bemiihungen fehlt, die mégliche Kongruenz von Ra-
tionalitit und Offenbarung zu demonstrieren, um den Religionsbe-
griff zu retten.® Gewif§ wurde das zheologeion im engeren Sinn des
Worts nur einmal erfunden und ein einziges Mal so benannt. In
einem erweiterten Sinn und unter anderen Namen sind die Verfah-
ren, die oberen Gétter zum Erscheinen zu dringen und zum Spre-
chen zu bringen, wenn nicht allgegenwirtig, so doch vielfach nach-
weisbar.

Was auf der attischen Bithne dramaturgisch verhandelt wurde,
quasi stellvertretend fiir alle anderen Kulturen, war nicht weniger
als die Frage, ob die Zuschauer einer feierlichen Handlung sich im-
mer nur mit theotechnischen Effekten zufriedengeben mufiten oder
ob nicht »letztlich doch die Gotter selbst« hinter dem Zauber des
Schauspiels ihre Gegenwart erwiesen. Von alters her teilen Schama-
nen, Priester und Theaterleute die Beobachtung, wonach auch die
tiefere Ergriffenheit im Bereich des Machbaren liegt. Jedoch: Sofern
sie nicht dem latenten Zynismus ihres Metiers erlagen, glaubten sie
selber, das Ergreifende als solches gewinne im Gang der heiligen Pro-
zedur eine dichtere Prisenz. Rituellen Handlungen wohnt wie allen
»tiefen Spielen« die Méglichkeit inne, daf§ das Dargestellte als das
Darstellende zum Leben erwacht. Wenn der Gott auch »nah ist und
schwer zu fassenc, schliefit seine Undeutlichkeit den Ernst unserer
Zuwendung zu ihm und unseres Eintauchens in seine atmosphiri-
sche Prisenz nicht aus.”

Gegenstiicke zur hellenischen Bithnenmaschine entstehen, wo
Gotter diversester Herkunft, auch solche von monotheistischer Kon-

die simple, kultisch profilschwache »Leichenbeseitigung« (Jérg Riipke) ausrei-
chen mufSte.

6 Jan Rohls, Offenbarung, Vernunft und Religion. Ideengeschichte des Chri-
stentums, Band 1, Tiibingen 2012.

7 Walter Burkert erldutert in seinem Werk Kulte des Altertums. Biologische Grund-
lagen der Religion (Miinchen 2009, S. 18f.) den von Protagoras verwendeten
Begriff adelotes (Undeutlichkeit, Unbestimmtheit) als ein Definitionsmerk-
mal der religiosen Sphire.



18 I Deus ex machina, Deus ex cathedra

stitution und mit starken Hohe-Pridikaten ausgestattete, beginnen,
ihrer Erscheinungspflicht, sprich: ihrem Ruf zur Herablassung in die
Wahrnehmbarkeit fiir menschliche Sensorien, zu gehorchen. Im Prin-
zip hitten die Gotter so gut wie ganz verborgen bleiben kénnen, da
sie ihrem Wesen nach latent, transzendent und der mundanen Wahr-
nehmung entzogen sind. Nicht ohne Grund nennt man sie die Un-
sichtbaren. Vor allem die Unterirdischen hatten die Diskretion geliebt;
sie gaben sich mit der jéhrlichen Machtprobe des Friihlings zufrieden;
die wurde besonders bei den mittelmeerischen Vélkern in kultischer
Verstarkung nachgespielt, etwa bei den athenischen Phallophorien,
das heifSt den Erektionsparaden, die den Matronen der Stadt anlif-
lich des Dionysoskults im Frithjahr Gelegenheit boten, riesige Phal-
loi, aus rotem Leder geniht, in einem Zustand anbetender Verspot-
tung durch die Stadt zu tragen.

Fiir die Bewohner des Jenseits von einst kann das »Erscheinenc
nicht mehr als eine Nebentitigkeit bedeutet haben; Epikur traf den
wesentlichen Punkt, als er bemerkte, Gotter seien zu selig, um sich
fiir die Angelegenheiten der Menschen zu interessieren. Sein Vorgin-
ger Thales hatte zwar behauptet: »Alles ist voll von Géttern« — doch
konnte dies sehr Verschiedenes bedeuten: entweder daf$ von den Hun-
derten griechischer Gottheiten immer eine die an der Ubergangsstel-
le zur Menschenwelt diensthabende sei, einer himmlischen Ambu-
lanz vergleichbar, oder daf§ wir vom Géttlichen allseits und stindig
umgeben sind, ohne dafl wir, alltagstaub, ihre Gegenwart bemerkten.
Homer hatte en passant notiert, die Gétter liebten es, unerkannt an
menschlichen Gelagen teilzunehmen und einsamen Wanderern zu
begegnen® — sie werden erst nachtriglich an ihrem ritselhaften Leuch-
ten erkannt.

Aus epiphanischen Episoden, wie auch immer man sie deuten
wollte, ergaben sich mit der Zeit kultische Verbindlichkeiten. Sobald
Kulte stabil wurden, fiigten die Gétter sich in das Okosystem der
Evidenzen ein, das ihren Erscheinungsraum umschrieb. Gétter sind

8 Odyssee, Siebter Gesang, Verse 201-205.



1 Gotter auf dem Theater 19

Vagheiten, die durch Kult prizisiert werden. In alter Zeit wurden sie
fast tiberall zum »Erscheinen« eingeladen, um nicht zu sagen geno-
tigt, zumeist an eigens hierfiir eingerichteten Orten, den Epiphanie-
tauglichen Rdumen, die man ihnen als Tempel (lateinisch: zemplum,
ausgeschnittenes Gebiet) zuordnete, und zu festgelegten Zeiten, die
darum die »Feste« hielen. Sie erfiillten ihre Erscheinungs- oder Of-
fenbarungsaufgaben bevorzugt dank menschlicher Orakelmedien, die
Sinnspriiche oder mehrdeutige Prophezeiungen duflern, oder mit
Hilfe von Mitteilungen im Medium von Schriften, die eine Aura der
Heiligkeit umgab; nicht ungern erschienen einige von ihnen in luzi-
den Triumen, wihrend des Tempelschlafs oder am Vorabend wich-
tiger Entscheidungen.

Thr bevorzugter Zustand war die an Gleichgiiltigkeit grenzende
Geduld, mit welcher sie ihre Anrufungen durch die Sterblichen er-
trugen. Man durfte zu ihnen beten, sie mit Groflopfern beschimen,
sie anklagen, sie der Ungerechtigkeit bezichtigen, ihre Weisheit in
Frage stellen, ja sogar sie beschimpfen und verfluchen, ohne soforti-
ge Antworten zu riskieren.” Die Gotter konnten es sich leisten, so zu
tun, als gibe es sie nicht. Dank ihrer Abstinenz wanderte der tiberan-
gerufene Himmel durch die Zeiten.

SchlieSlich gaben sie sich, die zu sehr Angerufenen, auch im Me-

9 Der locus classicus einer im Affekt begangenen Gotteslisterung in der Literatur
des 20. Jahrhunderts findet sich im zweiten Teil von Thomas Manns Tetralo-
gie Joseph und seine Briider, wenn Jaakob in seiner Trauer {iber den vermeint-
lichen Tod seines Lieblingssohns Joseph einen Klageexzef§ veranstaltet, der
ihm nach dem Abklingen peinlich wird: »Mit stiller Beschimung gedachte
er seines ausgelassenen Haderns und Rechtens mit Gott in erster Jammers-
bliite und fand es durchaus nicht zuriickgeblieben, sondern wirklich recht
fein und heilig, daf$ dieser ihn nicht kurzerhand zerscheitert, vielmehr ihm
den Elendsiibermut in schweigender Demut hatte hingehen lassen.« Thomas
Mann, Joseph und seine Briider, Roman 1: Die Geschichten Jaakobs, Roman 11:
Der junge Joseph, herausgegeben und textkritisch durchgesehen von Jan Ass-
mann, Dieter Borchmeyer und Stephan Stachorski unter Mitwirkung von Pe-
ter Huber, Frankfurt am Main 2018 [1933], S. 656.



20 I Deus ex machina, Deus ex cathedra

dium personaler Verkorperung zu erkennen: Sie nahmen sich nicht
selten die Freiheit, Scheinkorper einzusetzen, die gingen und kamen,
wie es ihnen beliebte. Oder sie verdichteten sich, »als die Zeit erfiille
war, in einem erldsungbringenden Menschensohn, einem Messias.
Nachdem Kyros II., der fiir seine religiose Toleranz beriihmte Konig
der Perser, im Jahr 539 v.u.Z. den nach Babylon tiberfiihrten Juden
am Ende eines fast sechzigjihrigen Exils die Riickkehr nach Palistina
gestattet hatte, war deren geistliche Elite fiir messianische Botschaf-
ten erhoht empfinglich — der zweite Jesaja setzte hierfiir den Ton.
Aus Lobreden auf Kyros, das Werkzeug Gorttes, gingen Messias-Ide-
en hervor, die tiber zweieinhalbtausend Jahre hinweg wirksam blie-
ben. Fiir ein ganzes Weltalter wird zutreffen, was Adolf von Harnack
iiber Marcion, den Verkiinder der Lehre vom unbekannten Gott, be-
merkte: »Religion ist Erldsung — der Zeiger der Religionsgeschichte
stand im 1. und 2. Jahrhundert an dieser Stelle; niemand konnte mehr
ein Gott sein, der nicht ein Heiland war.«'® Der Beiname »Heiland«
oder »Retter« (soter) war bereits von Ptolemius I. verwendet worden,
der sich nach dem Tod Alexanders des Groflen zum Herrscher Agyp-
tens aufgeschwungen hatte; er setzte den Kult der »rettenden Gétter«
in Kraft. Sein Sohn Ptolemius II. trug den einem Pharao zustehen-
den »Goldnamen«: »Sein Vater hat ihn erscheinen lassen.«
Erscheinende Gétter gaben ihrer Klientel so viel zu sehen, zu ho-
ren, gelegentlich zu lesen, wie zu deren Lenkung, Bindung und Be-
lehrung geboten schien — in der Regel genug, um die »Plausibilitits-
struktur« aufrechtzuerhalten, durch welche die Anhinglichkeit einer
rituell geprigten Gemeinschaft an ihre kultischen Vorstellungen (an-
tik: das Bleiben bei den Sitten der Alten, patrioi nomoi, mos maiorums
christlich: fides, »Treue im Festhalten an dem, was Halt gibt«) gesi-
chert wurde. Plausibilitit meint hier: theorieloses Geltenlassen von
Ublichkeiten, auch von solchen mit Bezug zu jenseitigen Dingen.

10 Adolf von Harnack, Marcion. Das Evangelium vom fremden Gott. Eine Mo-
nographie zur Geschichte der Grundlegung der katholischen Kirche, Leipzig
1921, S. 17.



