
Alber 48960 / p. 1 /14.8.2020

Godehard Brüntrup, Ludwig Jaskolla,
Tobias Müller (Hg.)

Prozess – Religion – Gott

VERLAG KARL ALBER A



Alber 48960 / p. 2 /14.8.2020

Whitehead Studien
Whitehead Studies 5
Herausgegeben von

Godehard Brüntrup (München)
Christoph Kann (Düsseldorf)
Franz Riffert (Salzburg)



Alber 48960 / p. 3 /14.8.2020

Godehard Brüntrup, Ludwig Jaskolla,
Tobias Müller (Hg.)

Prozess –
Religion –
Gott
Whiteheads Religions-
philosophie im Kontext
seiner Prozessmetaphysik

Verlag Karl Alber Freiburg/München



Alber 48960 / p. 4 /14.8.2020

Godehard Brüntrup, Ludwig Jaskolla,
Tobias Müller (Hg.)

Process – Religion – God
Whitehead’s philosophy of religion in the context
of his process metaphysics

In his philosophical cosmology, Alfred NorthWhitehead offers a con-
ceptual framework by which reality can be understood primarily in
terms of its processuality. Such a processual conception of reality con-
sequently has effects on how we think of religion and the God-world-
relationship. This volume aims to contribute to a systematic recon-
struction of Whitehead’s theory and philosophy of religion and at the
same time to show how its potentials can be made fruitful for the
current debate.

The editors:

Godehard Brüntrup is professor of metaphysics, philosophy of lan-
guage and philosophy of mind at the Munich School of Philosophy.

Ludwig Jaskolla is Head of Communication and Media at Munich
School of Philosophy.

Tobias Müller, Dr. phil., studied philosophy, theology, physics, educa-
tion and religious studies in Mainz, Marburg and Frankfurt/M. Lec-
turer for philosophy of nature and religion at the Munich School of
Philosophy.



Alber 48960 / p. 5 /14.8.2020

Godehard Brüntrup, Ludwig Jaskolla,
Tobias Müller (Hg.)

Prozess – Religion – Gott
Whiteheads Religionsphilosophie im Kontext
seiner Prozessmetaphysik

Alfred NorthWhitehead bietet in seiner philosophischen Kosmologie
einen Deutungsrahmen, mit dem Wirklichkeit primär von ihrer Pro-
zesshaftigkeit begriffen werden kann. Eine solche prozesshafte Kon-
zeption der Wirklichkeit hat folgerichtig auch Auswirkungen darauf,
wie Religion und damit zusammenhängend das Gott-Welt-Verhältnis
gedacht wird. Der Band möchte einen Beitrag zu einer systemati-
schen Rekonstruktion von Whiteheads Religionstheorie und -phi-
losophie leisten und zugleich zeigen, wie ihr Potential für die aktuelle
Debatte fruchtbar gemacht werden kann.

Die Herausgeber:

Godehard Brüntrup ist Professor für Metaphysik, Philosophie der
Sprache und des Geistes an der Hochschule für PhilosophieMünchen.

Ludwig Jaskolla ist Abteilungsleiter Kommunikation und Medien an
der Hochschule für Philosophie München.

Tobias Müller, Dr. phil., Studium der Philosophie, Theologie, Physik,
Pädagogik und Religionswissenschaft in Mainz, Marburg und Frank-
furt/M. Dozent für Natur- und Religionsphilosophie an der Hoch-
schule für Philosophie München.



Alber 48960 / p. 6 /14.8.2020

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2020
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48960-4



Alber 48960 / p. 7 /14.8.2020

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Prozess, Religion, Gott. Whiteheads Religionsphilosophie im
Kontext seiner Prozessmetaphysik: Eine kurze Einleitung . . . . 11

Godehard Brüntrup / Ludwig Jaskolla / Tobias Müller

Siglen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18

Die Immanenz von Spontaneität und ihre transzendente Quelle.
Die Funktion von Whiteheads Gottesbegriff für den Prozess der
Evolution. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

Regine Kather

Mensch – Religion – Gott: Whiteheads Beitrag zur Zivilisierung
der Menschheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50

Bernhard Dörr

Ein Gott ohne Gewalt.
Zur Aktualität von Whiteheads Religionsphilosophie . . . . . . 92

Reto Luzius Fetz

Gott im Prozess.
Begründung, Entwicklung und Status des Gottesbegriffs in
Whiteheads Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115

Tobias Müller

7



Alber 48960 / p. 8 /14.8.2020

Fußnoten zu Platon?
Gott in den Systemen Whiteheads und Platons . . . . . . . . . 142

Helmut Maaßen

Die Zeitlichkeit des werdenden Gottes: Whiteheads Folgenatur
Gottes und Bergsons lebendige Ewigkeit . . . . . . . . . . . . 163

Spyridon A. Koutroufinis

Philosophische Theologie als Machtkritik
Whiteheads Gottesgedanken als Einholung biblischer Intuitionen 184

Klaus Müller

Prozesstheologie und Panentheismus . . . . . . . . . . . . . 206

Godehard Brüntrup

Gibt es empirische Evidenz für »Gott«?
Eine Spurensuche in der Tradition Alfred North Whiteheads . . 229

Michael Schramm

Die Komplementarität von Polarität und Pleroma im
Prozess-Panentheismus.
Die Metaphysik der Gott-Welt-Beziehung bei Whitehead und
Teilhard . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 251

Valerian Mendonca

Autoren und Herausgeber . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 285

8

Inhalt



Alber 48960 / p. 9 /14.8.2020

Vorwort

Nach Alfred North Whitehead muss die Wirklichkeit primär von
ihrer Prozesshaftigkeit her begriffen werden. Dies veranlassteWhite-
head zu der Konzeption einer umfassenden philosophischen Kosmo-
logie, mit deren Hilfe sich alle Bereiche der Erfahrung deuten lassen.
Wenn mit einer solchen Kosmologie die allgemeinsten Grundbestim-
mungen der Wirklichkeit erfasst werden sollen, dann hat dies natür-
lich auch Auswirkungen auf die Weise, wie man Religion und Gott
denken kann.

Dieser Band setzt sich daher das Ziel, nicht nur die Bedeutung,
Stellung und Funktion von Religion und Gottesbegriff in Whiteheads
Philosophie zu rekonstruieren, es soll auch darum gehen, die Rele-
vanz dieser Konzepte für die aktuelle Debatte auszuloten und syste-
matisch weiterzuführen. Als Grundlage für diesen Band diente eine
Konferenz, die im Januar 2017 in Kooperation mit der Deutschen
Whitehead Gesellschaft in München durchgeführt wurde.

Für die finanzielle Unterstützung sind wir der Hochschule für
Philosophie München, pro philosophia e.V. und der NoMaNi-Stif-
tung zu Dank verpflichtet. Die genannte Konferenz und dieser Band
sind Teil des Projektes »Analytic Theology and the Nature of God«.
Für die großzügige Projektunterstützung danken wir der John Tem-
pleton Foundation; dem Alber Verlag danken wir für die Aufnahme
des Bandes in das Verlagsprogramm und Korbinian Friedl für das
Korrekturlesen.

Die Herausgeber München, im Februar 2020

9



Alber 48960 / p. 10 /14.8.2020



Alber 48960 / p. 11 /14.8.2020

Prozess, Religion, Gott.
Whiteheads Religionsphilosophie im Kontext
seiner Prozessmetaphysik:
Eine kurze Einleitung

Godehard Brüntrup / Ludwig Jaskolla / Tobias Müller

Alfred North Whitehead (1861–1947) gilt im englischsprachigen
Raum als bedeutender Erneuerer der Naturphilosophie und Meta-
physik, und auch in Deutschland nimmt die Beschäftigung mit seiner
Philosophie immer mehr zu. Hierzulande ist er vor allem als Autor
der »Principia Mathematica« bekannt, die er zusammen mit seinem
Schüler Bertrand Russell verfasste. Whitehead begann zwar als Phy-
siker undMathematiker, aber seine Interessen richteten sich im Laufe
der Zeit immer stärker auf naturphilosophische und metaphysische
Fragen, so dass er in Abkehr von der Substanzmetaphysik eine pro-
zessorientierte philosophische Kosmologie konzipierte, deren An-
spruch es ist, der naturwissenschaftlichen Erfahrung ebenso Rech-
nung zu tragen wie der ästhetischen, religiösen und ethischen.

Zur Gewinnung dieses kosmologischen Ideenschemas gelangt
man durch die Methode der »deskriptiven Verallgemeinerung«, in
der von einer konkreten Erfahrung ausgegangen und versucht wird,
die allgemeinen metaphysischen Prinzipien zu eruieren, die darin
enthalten sind. Diese Verallgemeinerung ist aber nicht mit unkriti-
scher Phantasterei zu verwechseln. Die erhobenen Prinzipien und Ka-
tegorien haben sich wiederum an neuer Erfahrung zu bewähren. Tun
sie das nicht, muss das Ideenschema erweitert oder gegebenenfalls
korrigiert werden. Das Ziel ist eine approximative Annäherung an
die die Wirklichkeit beschreibenden Prinzipien und Kategorien.

Durch die spezifische Methode der Einzelwissenschaften ist eine
Ausklammerung anderer, in den Einzelwissenschaften nicht themati-
sierter Aspekte der Wirklichkeit, bedingt. Diese Aspekte können
durch die »deskriptive Verallgemeinerung« nachvollziehbar themati-
siert werden. Besonders herauszuheben gilt es, dass eine solche Me-
taphysik prinzipiell alle Erfahrungsbereiche und immer wieder neue
Erfahrung berücksichtigen möchte, also empirische Erkenntnisse ein-
bezieht und somit revidierbar bleibt. Die so gewonnenen Aussagen

11



Alber 48960 / p. 12 /14.8.2020

haben im Gegensatz zur klassischen Metaphysik keinen apodikti-
schen Status, sind prinzipiell korrigierbar und müssen sich immer
wieder an neuer Erfahrung bewähren.

Diese philosophische Kosmologie übernimmt somit die traditio-
nell der Metaphysik zugeschriebene Aufgabe, allgemeinste Prinzi-
pien zu formulieren, und verbürgt durch ihre Methode zugleich die
Dialogfähigkeit der Philosophie mit anderen Wissenschaftsdiszipli-
nen. Dabei bietet sich diese philosophische Kosmologie durch ihre
charakteristischen Grundmerkmale in mehrfacher Weise für eine
philosophische Religionstheorie und eine Betrachtung des Gott-
Welt-Verhältnisses an:

1. Whitehead versucht vor dem Hintergrund seiner Kosmologie
und des Prozessgedankens die Entstehungsbedingungen der Re-
ligion und deren Angewiesenheit auf den kulturellen Kontext zu
rekonstruieren, wodurch schon ein strukturelles Moment der
Religion auf die Notwendigkeit eines Dialogs mit demmodernen
Denken inklusive der Ergebnisse der Naturwissenschaften hin-
weist.

2. Die Prozessphilosophie bestimmt den Status und das Verhältnis
der jeweiligen Einzelwissenschaften, wodurch einerseits natur-
wissenschaftliche Verabsolutierungen, die Religion als ein zu
überwindendes Relikt ansehen, kritisiert werden und anderer-
seits sich auf der Basis seiner philosophischen Kosmologie die
Möglichkeit ergibt, Naturwissenschaft und Religion – nach
Whitehead die beiden treibenden Kräfte der Gesellschaft – in
ein vernünftiges Verhältnis zu setzen.

3. Whiteheads Kosmologie erweist sich durch ihre Methode der
»deskriptiven Verallgemeinerung« selbst als dynamischer Be-
zugsrahmen, insofern es um die allgemeinsten Bestimmungen
der Welt geht, wobei durch den Anspruch und die Methode der
Kosmologie der Bezug zu anderen Erfahrungsgebieten gesichert
wird. Eine auf diesen Bezugsrahmen bezogene Religionstheorie
ist dadurch von vornherein immer schon erfahrungsbezogen.

4. Die Prozessphilosophie bietet zudem einenmetaphysischen Got-
tesbegriff, der sich organisch in die Analyse der Prozesshaftig-
keit der Wirklichkeit einfügt und der zudem – als metaphysi-
sches Minimalkonzept der prozesshaften Weltbezogenheit
Gottes – theologisch aufgegriffen und weiterbestimmt werden
kann.

12

Godehard Brüntrup / Ludwig Jaskolla / Tobias Müller



Alber 48960 / p. 13 /14.8.2020

Diese Überlegungen deuten an, dass Whiteheads Grundüberzeu-
gung, die Wirklichkeit primär von ihrer Prozesshaftigkeit zu begrei-
fen, auch Auswirkungen auf die theoretische Verfasstheit von Welt-
deutungen hat: So ist nicht nur die Wirklichkeit in einem Prozess
begriffen, auch ihre Deutungen müssen in einem gewissen Sinn pro-
zesshaft sein, insofern für deren Beschreibung sprachliche Ausdrücke
verwendet werden müssen, die einer bestimmten kulturellen Sphäre
angehören, und so einem bestimmten Erkenntnis- und Entwick-
lungsstand entsprechen. Dies muss sich dann aber auch in der theo-
retischen Konzeption von Religion und Gott widerspiegeln, was sich
kurz wie folgt skizzieren lässt.1

Nach Whitehead ist Religion als Institution von ihrer Struktur
her auf Dialog mit dem jeweiligen Erkenntnistand angelegt. Dazu ist
es sinnvoll, sich in Erinnerung zu rufen, was nach Whitehead die
Aufgabe der Religion ist: Religion in ihrer höchsten Form hat die
Aufgabe, im Individuum einWert- undWeltbewusstsein zu schaffen,
das sich zunächst auf das Individuum selbst und dann auf die ganze
Welt bezieht. Um diese Weltinterpretation kohärent durchführen zu
können, muss die Religion ein System von allgemeinen Aussagen
definieren, deren Einsicht sich aus tiefen religiösen Erfahrungen
speist.2 Aus dieser Perspektive bestimmt sich auch der Status der re-
ligiösen Dogmen: Sie sind Versuche, die in der religiösen Erfahrung
enthülltenWahrheiten präzise zu formulieren. Damit haben religiöse
Dogmen strukturell einen ähnlichen Status wie die Sätze der Physik,
die nach Whitehead als Versuche anzusehen sind, die in der Sinnes-
wahrnehmung gegebenenWahrheiten zu formulieren.3 Der Versuch,
dieseWahrheiten zu formulieren, ist auf dem Gebiet der Religion viel
stärker an eine bestimmte kulturell geprägte Denksphäre gebunden
als es in der Physik der Fall ist. Mit anderen Worten: Die Formulie-
rung von Überzeugungen vollzieht sich nicht im luftleeren Raum,
sondern benutzt schon in der jeweiligen kulturellen Umwelt vertrau-
te sprachliche Formen. Die Endgültigkeit eines Dogmas zu akzeptie-
ren hieße demnach auch, seine Denksphäre als letztgültig anzuerken-
nen.4 Dies schließt zunächst nicht aus, dass man in einem Dogma

13

Prozess, Religion, Gott

1 Vgl. für folgende Ausführungen genauer T. Müller, Gott – Welt – Kreativität. Eine
Analyse der Philosophie A. N. Whiteheads, Paderborn 2009.
2 Vgl. Whitehead, Religion in the Making (Im Folgenden wird die deutsche Ausgabe
RMd, die englische RM abgekürzt): RMd, 47, RM, 58.
3 Vgl. RMd, 47, RM, 58.
4 Vgl. RMd, 97, RM, 130.



Alber 48960 / p. 14 /14.8.2020

einen wahren Kern einer religiösen Erfahrung zum Ausdruck ge-
bracht hat. Allerdings sollte man sich bewusst sein, dass die zur
Formulierung verwendeten Begriffe einem bestimmten Kontext ent-
nommen sind und der Status der Begriffe für weitere Bestimmungen
bleibt offen.

Demnach gilt, dass der Fortschritt der Wahrheit, sei sie religiös
oder wissenschaftlich, in derWeiterbestimmung der verwendeten Be-
griffe zu sehen ist. Dies bedeutet zum einen Kritik an zu abstrakten
Begriffen, die sich zu sehr von der Erfahrung entfernt haben. Zum
anderem die Entwicklung neuer und adäquaterer Vorstellungen, die
zu einer angemesseneren Darstellung des Dogmas führen können.5

Dies ist eben auch einer der Gründe, warum es einen Entwick-
lungsprozess der Religion gibt, was sich in zwei Aspekten nieder-
schlägt:
1. Religion muss, wenn sie die Gehalte der religiösen Erfahrung in

Dogmen ausdrücken will, auf kulturell bedingte Formen und
Begriffe zurückgreifen, deren Bedeutung im Lauf der Zeit wan-
delbar ist. Verändern sich die Formen und Bedeutungen der Be-
griffe, dann ist es Aufgabe der Religion, sich in den nun zur Ver-
fügung stehenden Begriffen auszudrücken. Man könnte diesen
Prozess als fortlaufende Rationalisierung bezeichnen, der gleich-
zeitig als Motor zur eventuellenWeiterentwicklung der Religion
dient. Verweigert sich Religion dieser Aufgabe, dann ist sie für
die jeweilige Zeit nicht mehr verständlich und verliert damit
letztlich an Bedeutung.

2. Religiöse Aussagen werden unter Berücksichtigung eines be-
stimmten Erfahrungshorizonts formuliert. Treten nun neue Er-
fahrungen auf – beispielsweise aus anderen religiösen Traditio-
nen oder aus dem Bereich der Naturwissenschaften –, die für
religiöse Aussagen direkt oder indirekt relevant sind, dann soll-
ten diese bei einer Reformulierung berücksichtigt werden.

Aufgabe einer Religion, die rationalen Standards entsprechenmöchte,
ist es dann, den Inhalt eines Dogmas seiner jeweiligen Zeit angemes-
sen zum Ausdruck kommen zu lassen, was dann aber wiederum
nichts anderes heißt, als den Inhalt innerhalb einer neuen Denk-
sphäre zu reformulieren. Anders ausgedrückt: Sofern philosophische
oder theologische Überlegungen innerhalb einer religiösen Tradition

14

Godehard Brüntrup / Ludwig Jaskolla / Tobias Müller

5 RMd, 98/99, RM, 131.



Alber 48960 / p. 15 /14.8.2020

als reflexives Moment zur Modifikation der religiösen Begriffe unter
heutigen Verstehensbedingungen beitragen, geht es angesichts neuer
Erfahrungen und Erkenntnisse um neue Formulierungen bestimmter
Einsichten. Der Dialog mit den empirischen Wissenschaften und der
interreligiöse Dialog sind so schon vorgezeichnet.

Mit Whiteheads Kosmologie ist auch ein metaphysischer Got-
tesbegriff verbunden, ohne den sein System nicht kohärent zu den-
ken ist und der ebenfalls für die aktuellen Debatten interessant sein
könnte, wird mit ihm doch eine Grundlage für Gottes prozesshafte
Weltbezogenheit geboten. Um den Status des Gottesbegriffs kurz zu
skizzieren, ist die metaphysische Situation zu beschreiben, in der er
von Whitehead eingeführt worden ist.

»Gott« kommt metaphysisch dann ins Spiel, wenn für die meta-
physische Beschreibung der Welt Eigenschaften angenommen wer-
den müssen, die prinzipiell nicht mehr durch Funktionen innerhalb
der Welt erklärt werden können.6 Somit kommt Gott durch die me-
taphysische Analyse der Welt in den Blick, und diese Analyse thema-
tisiert die göttlichen Eigenschaften nur insofern, als diese in der me-
taphysischen Grundsituation der die Welt konstituierenden Prozesse
eine Rolle spielen. Dabei hat der Gottesbegriff bei Whitehead zumin-
dest auf einer operationalen Ebene den Status eines Grenzbegriffs.

Ähnlich wie schon in »Science and the Modern World« hat Gott
auch in »Process and Reality« die Funktion, die Möglichkeiten, die
jeder »actual entity« in ihrem Werdeprozess zur Verfügung stehen,
zu begrenzen, da es sonst nicht einsichtig wäre, wie trotz der vielen
Möglichkeiten eine gewisse Konstanz im Weltverlauf gewährleistet
werden kann. Gott spannt somit einen Rahmen von Möglichkeiten
auf. Allerdings sieht Whitehead Gottes Funktion hinsichtlich der
Welt nicht nur in der Begrenzung, sondern in einer gleichzeitigen
Bewertung der möglichen Bestimmtheiten. Diese zusätzliche Zu-
schreibung wird dadurch legitimiert, dass die Tendenz der Welt,
immer neuere und komplexere Formen zu verwirklichen, dadurch
erreicht werden kann, dass Gott zu mehr Komplexität und Harmonie
»überredet«, wobei das spontane Moment in der Wirklichkeit be-
wahrt wird. Gott »lockt« gewissermaßen die Welt zu tieferer Er-
fahrung, ohne ihr die Freiheit zu nehmen.

15

Prozess, Religion, Gott

6 Zur Einführung des Gottesgedankens und sein Status als Grenzbegriff bei White-
head vgl. Müller 2009, a. a.O., 117–260.



Alber 48960 / p. 16 /14.8.2020

Was bedeutet diese Analyse für das Gotteskonzept? Analog zu
den weltlichen Entitäten führt die metaphysische Analyse hinsicht-
lich des Gotteskonzepts zu einer Bipolarität Gottes, durch die er mit
der Welt verbunden ist:7 Während sein »mentaler Pol«, der »Ur-
natur« (primordial nature) genannt wird, alle möglichen Formen als
Potentiale für die Welt enthält und diese für den Konstitutionspro-
zess der weltlichen Entitäten als mögliche zu realisierende Formen
gerade so abstimmt, dass die Verwirklichung dieser Formen zu größt-
möglicher Erfahrungstiefe bei gleichzeitiger größtmöglicher Sozial-
verträglichkeit führen würde, nimmt Gott die weltlichen Entitäten
durch seine Folgenatur (consequent nature), die sein »physischer
Pol« ist, in seinen eigenen Prozess auf, sobald diese vollständig be-
stimmt und so in der Welt vergangen sind. Es gibt also nicht nur eine
organische Verwobenheit der weltlichen Entitäten untereinander,
eine solche findet sich – wenn man den Grundannahmen der meta-
physischen Analyse Whiteheads folgt – notwendig auch zwischen
Gott und Welt.8

Diese Auffassungen Whiteheads hinsichtlich der Religions-
theorie und des Gott-Welt-Verhältnisses bieten also zahlreiche An-
knüpfungspunkte für die aktuelle Debatte, deuten aber auch auf eine
der Religion innewohnende Spannung hin: In der Religion wird ein
überzeitliches Wertbewusstsein angestrebt, in dem auch eine un-
vergängliche (aber trotzdem im Prozess begriffene) Dimension der
Wirklichkeit (z.B. »Gott«) thematisiert wird, wobei aber die Erkennt-
nisse immer nur in kontextrelativen Termini und Metaphern aus-
gedrückt werden können und dadurch prinzipiell revidierbar bleiben.
Diese Kontextbezogenheit eröffnet aber auch den aktuellen religions-
philosophischen Debatten die Möglichkeit, das Verhältnis von Gesell-
schaft bzw. Kultur und Religion anhand der strukturellen Verwiesen-
heit der religiösen Erkenntnisansprüche auf eine bestimmte kultu-
relle Sphäre neu zu bedenken.

16

Godehard Brüntrup / Ludwig Jaskolla / Tobias Müller

7 Es muss hier schon kurz darauf hingewiesen werden, dass die bipolare Struktur
analog ist, womit auch schon innerhalb von Whiteheads Ansatz eine bleibende An-
dersartigkeit im Vergleich zu den weltlichen Prozessen bleibt. Vgl. Müller 2009, 154–
156.
8 Es bleibt auch hier darauf hinzuweisen, dass dies keine Austauschbarkeit von Gott
und Welt nach sich zieht und dass beide einen unterschiedlichen ontologischen Status
haben. Ferner nimmt Gott die »actual entities« auch in besonderer Weise in sich auf
und verbindet diese mit seinem eigenen Prozess.



Alber 48960 / p. 17 /14.8.2020

Während die Rezeption der Whiteheadschen Philosophie im
deutschsprachigen Raum bislang vorwiegend in naturphilosophi-
schen Debatten stattfand, ist die explizite Aufarbeitung und Rezep-
tion seiner Religionstheorie und -philosophie, die beispielsweise die
oben skizzierte strukturelle Spannung, das Verhältnis von Religion
und metaphysischer Beschreibungsebene oder das Potential für die
aktuelle Debatte berücksichtigen, immer noch ein Desiderat, das mit
diesem Band adressiert werden soll. Für dieses Unterfangen sollen
vor allem folgende Fragen leitend sein:

Welchen Status hat eine genuin religiöse Betrachtung von Gott
und Welt? Wie verhalten sich metaphysische Beschreibung und Re-
ligion zueinander? Lässt sich das Phänomen der Religion adäquat in
prozessmetaphysischen Kategorien fassen? Wie lässt sich in White-
heads Ansatz das Verhältnis von Naturwissenschaft und Religion
sinnvoll denken? Welche systematischen Funktionen hat der Gottes-
begriff in dem System Whiteheads? Können die Funktionen des
Gottesbegriffs auf die Welt übertragen werden, wie das einige White-
headinterpreten wie beispielsweise Donald Sherburne vorgeschlagen
haben? Welche Entwicklung durchläuft die metaphysische Gottes-
konzeption in Whiteheads späten Werken? Wo ergeben sich frucht-
bare Anschlussmöglichkeiten an die aktuellen Debatten?

Somit soll der Band nicht nur dazu dienen, Aspekte und Proble-
me innerhalb der Whitehead-Forschung zu thematisieren, die bislang
noch nicht die nötige Aufmerksamkeit erhalten haben. Darüber hi-
naus soll auch ausgelotet werden, inwiefern sich die Prozessphiloso-
phie für die aktuellen religionsphilosophischen Debatten als frucht-
bare und längst noch nicht ausgeschöpfte Ressource erweisen könnte.

Literatur

Müller, Tobias (2009). Gott – Welt – Kreativität: Eine Analyse der Philosophie
A. N. Whiteheads. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Whitehead, Alfred North (1926). Religion in the Making. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

17

Prozess, Religion, Gott



Alber 48960 / p. 18 /14.8.2020

Siglen

Bei den deutschen Übersetzungen wird in der Abkürzung ein kleines
»d« hinzugefügt.

AI/Ald Adventures of Ideas,NewYork (1933).Dt.:Abenteuer der Ideen,
Frankfurt(1971).

CN/CNd The Concept of Nature, Cambridge (1920). Dt.: Der Begriff der
Natur,Weinheim(1990).

ESP EssaysinScienceandPhilosophy,NewYork(1947).
FR/FRd The Function of Reason, Princeton (1929). Dt.: Die Funktion der

Vernunft,Stuttgart(1974).
MT/MTd ModesofThought,NewYork(1938).Dt.:Denkweisen,Frankfurt

(2002).
PR/PRd Process and Reality. An Essay in Cosmology. Corrected Edition.

Ed. by David R. Griffin and Donald W. Sherburne, New York
(1971). Dt.: Prozeß und Realität. Entwurf einer Kosmologie
(1987).

RM/RMd Religion in theMaking,Cambridge, zweite, neugesetzteAuflage
(1927).Dt.:WieentstehtReligion?,FrankfurtamMain(1985).

SMW/SMWd Science and theModernWorld, Cambridge, zweite, neugesetzte
Auflage (1927). Dt.:Wissenschaft undmoderneWelt, Frankfurt
(1984).

T Time, in: A. H. Johnson [Hrsg.], The Interpretation of science,
Indianapolis /NewYork (1961), S. 240–247.Auchvorhanden in:
Edgar Sheffield Brightman [Hrsg.], Proceedings of the Sixt
InternationalCongressofPhilosophy,NewYork/London(1927),
S. 59–64.

PNK An Enquiry Concerning the Principles of Natural Knowledge
(1919),NewYork2007.

18



Alber 48960 / p. 19 /14.8.2020

Die Immanenz von Spontaneität und ihre
transzendente Quelle

Die Funktion von Whiteheads Gottesbegriff
für den Prozess der Evolution.

Regine Kather

1. Einleitung

Bis weit ins 19. Jh. ging man davon aus, dass alle Formen in der Natur
mit einem Schlag gleichzeitig ins Dasein getreten sind. Doch seit der
Entdeckung der Evolution der Lebensformen und sogar des gesamten
Universums ist diese Vorstellung unhaltbar geworden. Die ent-
scheidende Frage lautet daher: Wie ist es möglich, dass in der Natur
qualitativ neue Formen entstehen? Lassen sich alle Prozesse des
Werdens letztlich durch eine, wenngleich unüberschaubare Verket-
tung von Wirkursachen erklären? Ist also die Unberechenbarkeit
von Ereignissen wie bei chaotischen Systemen, Erdbeben oder ther-
modynamischen Prozessen lediglich auf unser Unwissen aufgrund
der Komplexität kausaler Interaktionen zurückzuführen? Entstehen
Ereignisse demnach nur durch die Verbindung von Naturgesetzen
mit der zufälligen Konstellation einmaliger Randbedingungen? Sind
also Organismen nur das Produkt der Umweltbedingungen?

Zumindest die Quantentheorie kennt noch einen anderen Grund
für die Indeterminiertheit von Ereignissen: Nicht unser Unwissen,
sondern die Interaktion von Beobachter und Beobachtetem im Expe-
riment und die Verschränkung von Ereignissen führen dazu, dass sich
nur noch ein Spielraum von Wahrscheinlichkeiten angeben lässt.

Wegen der objektivierenden Methode der Naturwissenschaften
bleibt jedoch eine Form der Verursachung prinzipiell unberücksich-
tigt: die Dimension von Spontaneität und Freiheit, die mit einemMo-
ment von Subjektivität oder Innerlichkeit verbunden ist und neben
der Fähigkeit zu einem kausal nicht ableitbaren Neubeginn, einem
Initium im buchstäblichen Sinn des Wortes, dem Geschehen auf-
grund qualifizierter Perzeptionen, von Strebungen und Urteilsakten
Richtung, Bedeutung und Ziel verleiht.

Vor dem Hintergrund der cartesischen Trennung von Körper

19



Alber 48960 / p. 20 /14.8.2020

und Geist wurde Subjektivität an das Ich-Bewusstsein gebunden,
während körperliche Funktionen naturwissenschaftlich erklärt wur-
den; im Rahmen reduktionistischer Programme in Soziobiologie und
Neurophysiologie erschien schließlich sogar die Fähigkeit zu Wahl
und Urteil als unwirksames Epiphänomen, Freiheit mithin als Illu-
sion.

Doch ist diese Erklärung angesichts der Bandbreite der Formen
von Innerlichkeit, die sich im Laufe einer Jahrmillionen währenden
Evolution entwickelt hat, tatsächlich plausibel? Mit der Differenzie-
rung des Begriffs der Ursache stellen sich daher mehrere Fragen:
Welche Bedeutung kommt dem Moment von Subjektivität für das
Werden von Organismen und das Entstehung neuer Formen zu? Gibt
es möglicherweise schon in anorganischen Prozessen Vorformen kau-
saler Indeterminiertheit? Ist der Seinsgrund des Universums, der al-
les Werden ermöglicht, nicht nur, wie viele Theologen und Naturwis-
senschaftler denken, der Grund objektivierbarer und mathematisch-
formal darstellbarer Naturgesetze, sondern auch von Subjektivität
und damit von Bedeutung, Freiheit, Wert und Zielgeleitetheit, die
zumindest im Verhalten höherer Lebensformen beobachtbar sind
und die wir unmittelbar von uns selbst kennen? Betrachten wir unter
dieser Fragestellung den Zusammenhang von Evolution und Gottes-
begriff bei Whitehead.

2. Ein Rückgriff auf die Philosophie Spinozas:
Einzelwesen als causa sui

Für Whitehead kann die Vielschichtigkeit der Wirklichkeit nicht
durch eine einzige Methode erfasst werden. Es bedarf einer zwar er-
fahrungsgestützten, gleichwohl jedoch spekulativen Erweiterung der
Begrifflichkeit, um eine integrative Sicht der Wirklichkeit zu ent-
wickeln.1 Um die für die Wirklichkeit konstitutiven Entitäten zu cha-
rakterisieren, greift Whitehead sowohl in seinem 1925 verfassten
Werk Science and the Modern World wie in seinem 1929 vollendeten
Hauptwerk Process and Reality explizit auf Spinozas Begriff der
causa sui zurück: »Auf diese Weise erfüllt ein wirkliches Einzelwesen
Spinozas Begriff der Substanz: es ist causa sui.«2

20

Regine Kather

1 Vgl. Kather 1998; Kather 2010; Kather 2012, 114–144.
2 PRd, 406; – auch: PRd, 38: »Die organistische Philosophie steht Spinozas Denk-



Alber 48960 / p. 21 /14.8.2020

Spinoza selbst beginnt seine ›Ethik‹ mit folgender Definition:
»Unter Ursache seiner selbst verstehe ich das, dessen Wesenheit die
Existenz in sich schließt, oder das, dessen Natur nur als existierend
begriffen werden kann.«3 Im Begriff der causa sui ist demnach ihr
Sein eingeschlossen; im Unterschied zu endlichen Entitäten könnte
sie also nicht überhaupt nicht oder nur dem Wesen nach existieren.
Als Ursache ihrer selbst existiert sie unabhängig von jeder Form äu-
ßerer Verursachung mit innerer Notwendigkeit. In diesem Sinne ist
sie frei, sich in Übereinstimmung mit ihremWesen zum Ausdruck zu
bringen. Freiheit versteht Spinoza somit gerade nicht im Sinne der
Willensfreiheit eines höchsten Wesens, sondern als Freiheit, sich in
seinem Sein zum Ausdruck zu bringen. Obwohl Spinoza die causa sui
als Substanz bestimmt, gilt sie ihm nicht als ruhendes Sein, sondern
als schöpferische Dynamik, die allerdings keiner zeitlichen Verände-
rung unterliegt. Ihr Sein ist ihre Wirksamkeit.4 Diese Dynamik,
durch die zahllose endliche Entitäten entstehen, ist daher nicht kau-
salmechanisch zu erklären; aus demselben Grund wird die causa sui
von endlichen Entitäten ihrerseits nicht rückwirkend kausal beein-
flusst.5 Die vielen endlichen Dinge sind bestimmte und begrenzte
Modifikationen der einen Substanz bzw. ihrer Attribute und als sol-
che zwar von ihr unterschieden, jedoch nicht vollständig von ihr ge-
trennt. Als unerschöpfliche Wirkungsmacht6 ist die causa sui natura
naturans; endliche Entitäten dagegen, die nie in der Lage sind, sich
uneingeschränkt zum Ausdruck zu bringen, sind natura naturata.7

21

Die Immanenz von Spontaneität und ihre transzendente Quelle

schema sehr nahe. Allerdings unterscheidet sie sich dadurch von ihm, daß sie die Sub-
jekt-Prädikat-Formen des Denkens verläßt, soweit sie auf der Voraussetzung be-
ruhen, diese Form sei eine direkte Verkörperung der elementarsten Kennzeichnung
des Tatsächlichen.« – Vgl. Kather 1994.
3 Spinoza 1976, 3 – Vgl. Hadot 1971.
4 Spinoza 1976, I Def.7: »Das Ding soll frei heißen, das nur kraft der Notwendigkeit
seiner Natur existiert, und allein durch sich selbst zum Handeln (ad agendum) be-
stimmt wird; notwendig dagegen, oder besser gezwungen, das Ding, das von einem
anderen bestimmt wird, auf gewisse und bestimmte Weise zu existieren und zu wir-
ken (ad operandum).«
5 Spinoza 1976, I Def.3: Die Bestimmung der causa sui hängt aufs engste mit der
Bestimmung der Substanz zusammen als »dasjenige, was in sich ist und durch sich
begriffen wird, das heißt das, dessen Begriff, um gebildet werden zu können, den
Begriff eines anderen Dinges nicht bedarf.«
6 Spinoza 1976, I LS 11, Anm.
7 Spinoza 1976, I LS 29, Anm.: Wir haben »unter naturender Natur das zu ver-
stehen …, was in sich ist und durch sich begriffen wird, oder solche Attribute der
Substanz, die ewige und unendliche Wesenheit ausdrücken. … Unter genaturter Na-



Alber 48960 / p. 22 /14.8.2020

Schöpferische Ursache aller endlichen Entitäten ist die causa sui nicht
in einem die Natur transzendierenden Sinne, obwohl sie auch nicht,
wie ein pantheistisches Missverständnis nahelegt, völlig in ihr auf-
geht. Es handelt sich vielmehr um einen Panentheismus: für Spinoza
ist alles, was ist, in Gott.8 Die causa sui ist die »inbleibende«9 oder
immanente Ursache endlicher Entitäten, die gleichwohl äußerer, zeit-
licher Ursachen bedürfen, um existieren zu können.10 Endliche Enti-
täten befinden sich in gewisse Weise im Fadenkreuz zweier Formen
von Ursache: Als natura naturata sind sie den kausalen Wirkungen
anderer Entitäten ausgesetzt und werden unter deren Einfluss ir-
gendwann zugrunde gehen;11 insofern sie jedoch gleichzeitig ein be-
grenzter Ausdruck der causa sui sind, beinhaltet ihr Wesen die Kraft,
die sie zum Streben nach Selbsterhaltung befähigt (conatur)12. »Denn
obwohl jedes von ihnen (den Einzeldingen, R. K.) von einem anderen
Einzelding bestimmt wird, auf gewisse Weise zu existieren, so folgt
doch die Kraft, mit der jedes in der Existenz beharrt, aus der ewigen
Notwendigkeit der Natur Gottes.«13 Etwas ist daher umso wirklicher,
je mehr Wirkungsvermögen es hat.14 Alles Streben zielt daher letzt-
lich auf die höchstmögliche Partizipation an der causa sui selbst.

Was Leibniz ausführen wird, bahnt sich bei Spinoza an: Die Ord-
nung der natura naturata untersteht den Gesetzen der Mechanik,
während die natura naturans als schöpferischer Seinsgrund der Dinge
deren eigentliche Wirklichkeit ausmacht und der empirischen Be-

22

Regine Kather

tur dagegen verstehe ich alles, was aus der Notwendigkeit der Natur Gottes oder eines
jeden von Gottes Attributen folgt, das heißt, die gesamten Modi der Attribute Gottes,
sofern sie als Dinge betrachtet werden, die in Gott sind, und die ohne Gott weder sein
noch begriffen werden können.« Im Unterschied zur causa sui sind bei den endlichen
Entitäten Essenz und Existenz voneinander verschieden. Die Essenz schließt die kon-
krete, zeitlich begrenzte Existenz nicht notwendig in sich.
8 Spinoza 1976, I LS 15, Anm.: »Alles … ist in Gott, und alles, was geschieht, ge-
schieht allein durch die Gesetze der unendlichen Natur Gottes, und folgt aus der
Notwendigkeit seiner Wesenheit.«
9 Spinoza 1976, I LS 18.
10 Spinoza 1976, I LS 17, Anm.; I LS 24, 25.
11 Spinoza 1976, II LS 30: Die zeitliche Existenz unterliegt demWerdegang der Natur,
der sich in einer unabschließbaren Verkettung von Ursachen und Wirkungen aus-
drückt. Die Reihenfolge in der Existenz gibt nur Aufschluss über äußerliche Bestim-
mungen und Verhältnisse, aus denen keine Erkenntnis des inneren Wesens der Dinge
zu gewinnen ist.
12 Spinoza 1976, III LS 7.
13 Spinoza 1976, II LS 45.
14 Spinoza 1976, I LS 11, Anm.



Alber 48960 / p. 23 /14.8.2020

obachtung verborgen bleibt.15 Das 20. Jahrhundert leitet nicht zuletzt
durch die Erkenntnisse der Naturwissenschaften selbst eine neue
Epoche des Verhältnisses von Natur und Geist ein, das eine Überwin-
dung der Trennung von objektiven Aussagen über die Welt ohne Re-
flexion auf das erkennende Bewusstsein einerseits und nur für die
menschliche Subjektivität gültigen Erkenntnissen der Geisteswissen-
schaften andererseits fordert. Insofern verwendet auch Whitehead
den Begriff der causa sui nicht exakt im Sinne Spinozas, sondern
transformiert ihn in Verbindung mit einem neuen Kontext.16

Während in der Tradition von Descartes und Newton Substan-
zen als in sich bestehende Seiende ohne wesentlichen Bezug zu ande-
rem und Körper als im Raum lokalisierbar erscheinen,17 gelten in der
Quantenphysik die kleinsten materiellen Einheiten nicht mehr als
unwandelbar und undurchdringlich.18 Es handelt sich um dynamische
Elemente, die entstehen und vergehen können, so dass sich Be-
wegung nicht auf Ortsbewegung beschränken lässt.19 Indem der klas-
sische Begriff der Materie obsolet wird, eröffnet sich auch der Raum
für eine Neuinterpretation des Verhältnisses von Materie und im-
materieller Form. Außerdem muss das Werden des gesamten For-
menreichtums der Natur erklärt werden.20 Doch nicht nur in Physik
und Biologie, auch in der Lebenswelt bietet sich, so argumentiert
Whitehead, ein Bild, das der Interpretation der Seienden als abgeson-
derter Substanzen widerspricht. Biologische Prozesse ebenso wie qua-

23

Die Immanenz von Spontaneität und ihre transzendente Quelle

15 Vgl. Kather 2003, 54–62.
16 SMWd, 167; 170 f.
17 Vgl. PRd, 110: »Das ›Besondere‹ wird nur als sein individuelles Selbst, ohne not-
wendige Relevanz für irgendein anderes Besonderes gefaßt. Es entspricht Descartes’
Definition der Substanz. »Unter Substanz können wir uns ein Ding vorstellen, das so
existiert, daß es zu seiner Existenz kein anderes Ding bedarf.« Dies ist eine richtige
Ableitung von Aristoteles’ Definition: Eine erste Substanz »ist die, die weder von
einem Subjekt ausgesagt wird, noch in einem Subjekt ist.« … Genau diese Seite der
Philosophie des siebzehnten Jahrhunderts wird hier preisgegeben.«
18 Whitehead 1934, 30 f.: »Matter has been identified with energy and energy is sheer
activity; the passive substratum composed of self-identical enduring bits of matter has
been abandoned. … in the modern concept the group of agitations which we term
matter is fused into its environment. There is no possibility of a detached, self-con-
tained local existence. The environment enters into the nature of each thing.«
19 Vgl. Kather 1992 zur Bedeutung des Begriffs der causa sui für das Problem der
Selbstorganisation. – Zum Problem der Kausalität vgl. Sachsse 1987b, 65–84.
20 PRd, 406: »Das Universum [ist] ein kreatives Fortschreiten ins Neue. Die Alter-
native zu dieser Lehre ist ein statisches, morphologisches Universum.« – Vgl. auch
SMWd, 122 ff.; 130 und FRd, insb. Kap. 1.



Alber 48960 / p. 24 /14.8.2020

lifizierte Perzeptionen verbinden Organismen mit ihrer Umwelt und
sind konstitutiv für deren psycho-physische Entwicklung – ein Ge-
danke, der durch die moderne Epigenetik noch einmal eine bislang
ungeahnte Aktualität erhält.21

Im Unterschied zu Spinoza ist Whiteheads Ausgangspunkt da-
her nicht mehr die Frage, wie sich die Vielfalt endlicher Entitäten von
einem letzten Seinsgrund herleiten lässt, sondern wie sich die in-
determinierte und unabgeschlossene Genese endlicher Formen voll-
zieht. Dadurch gewinnt das Werden der Formen einen Primat vor
deren Sein. Wie, so lautet die entscheidende Frage, kann man er-
klären, dass sich im Strom des Werdens überhaupt diskrete Entitäten
bilden? Aufgrund dieser Problemstellung gilt es eine neue Lösung für
das fundamentale Problem von Einheit und Vielheit zu entwickeln,
die die Klippen von Monismus wie Dualismus umgeht.

3. Organismen als Akteure

Da anorganische wie organische Formen, wie Whitehead betont, eine
Geschichte haben, muss es eine der Natur innewohnende Dynamik
geben, die den Aufbau komplexerer Formen ermöglicht. Nicht das
schiere Überdauern, sondern die Steigerung der Intensität des Er-
lebens ist eines der bemerkenswertenMerkmale der Evolution. Orga-
nismen können daher, so Whitehead, nicht nur Produkte der Um-
weltbedingungen und damit durch Passivität gekennzeichnet sein. Es
muss, so der Schluss, schon in den kleinsten Elementen der Wirk-
lichkeit, aus denen sich alle komplexeren Entitäten bilden, eine rein
physikalisch nicht zu erklärende Eigendynamik geben. Wirkliche
Einzelwesen, so definiert Whitehead, »sind komplexe und ineinan-
dergreifende Erfahrungströpfchen.«22 Sowohl die Möglichkeit zur
Bildung abgegrenzter Entitäten wie die zu Relationen zwischen ihnen
beruht für Whitehead auf Erfassungen, auf Prehensionen. Die Inter-
aktion zwischen Entitäten hat nicht nur eine objektivierbare Di-
mension, sondern beinhaltet auch die Möglichkeit zu qualifizierten
Perzeptionen und spontaner Eigenaktivität, die dem Prozess eine
Richtung verleihen.

24

Regine Kather

21 Vgl. Kegel 2015; Bauer 2008.
22 PRd, 58.


