
PHILOSOPHISCHE ABHANDLUNGEN

HERAUSGEGEBEN VON ROLF-PETER HORSTMANN,
ANDREAS KEMMERLING UND TOBIAS ROSEFELDT

BAND 103

VITTORIO KLOSTERMANN · FRANKFURT AM MAIN



RALF BECKER

Der menschliche Standpunkt

Perspektiven und Formationen  
des Anthropomorphismus

VITTORIO KLOSTERMANN · FRANKFURT AM MAIN



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet über

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Vittorio Klostermann GmbH Frankfurt am Main 2011
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere die des Nachdrucks und der Übersetzung.

Ohne Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet, dieses Werk oder Teile in einem  
photomechanischen oder sonstigen Reproduktionsverfahren oder unter Verwendung  

elektronischer Systeme zu verarbeiten, zu vervielfältigen und zu verbreiten.
Gedruckt auf Alster Werkdruck der Firma Geese, Hamburg,

alterungsbeständig ∞ ISO 9706  und PEFC-zertifiziert .
Satz: Michael Sellhoff, Kiel

Druck: Wilhelm & Adam, Heusenstamm
Bindung: Litges & Dopf, Heppenheim

Printed in Germany
ISSN 0175-6508

ISBN 978-3-465-03715-6



i
i
“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 5 — #1 i

i

i
i

i
i

À la mémoire de mon grand-père



i
i
“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 6 — #2 i

i

i
i

i
i



i
i
“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 7 — #3 i

i

i
i

i
i

VORWORT

Die Philosophie der Neuzeit hat ein gespaltenes Verhältnis zum Men-
schen. Einerseits vollzieht sich die Wende zum Subjekt seit der Re-
naissance über die Zentrierung des Menschen, andererseits muß das
Erkenntnissubjekt vom konkreten Menschen gereinigt werden, um die
Objektivität wissenschaftlicher Beobachtung zu gewährleisten. Das cogi-
to fungiert zwar seit Descartes als das unerschütterliche Fundament aller
Bestimmung von Wirklichkeit – der Mensch darf sich deshalb aber nicht
zum Maß aller Dinge erklären.

Im Lichte dieser allgemeinen Fragestellung steht insbesondere das
Anthropomorphismus-Problem, das heißt die Schwierigkeit, daß wir
nicht anders als menschlich in die Welt hineinschauen können, wodurch
diese grosso modo auch ,menschlich‘ zurückblickt. Mag es unsere Vorstel-
lung von einem göttlichen Wesen sein, der Kraftbegriff der Physik oder
das Bewußtsein von Tieren – überall laufen wir Gefahr, Nichtmenschli-
ches zu vermenschlichen. Über die Möglichkeit, den Anthropomorphis-
mus gänzlich zu vermeiden oder zumindest kritisch zu wenden, ist in
der Philosophie seit Hume und Kant bis in unsere Tage viel diskutiert
worden. Bislang blieb diese Debatte jedoch weitgehend unerforscht: Es
gibt keine monographische Abhandlung, die den Anthropomorphismus-
Diskurs in Neuzeit und Moderne aufarbeitet – ein Desiderat, dem diese
Studie erstmals Abhilfe zu schaffen versucht.

Historisch verfolgt sie die Diskussion über den Anthropomorphis-
mus von Hume, Hamann und Kant über Feuerbach und Nietzsche
zu Husserl, Cassirer und Hans Jonas. Dabei werden drei Typen von
Anthropomorphismus unterschieden (symbolischer, schematischer und
hermeneutischer Anthropomorphismus), die zugleich als geschichtlich
sich entfaltende Paradigmen der Erkenntnistheorie verstanden werden
können: So löst in der Analyse der anthropomorphen Beobachtung der
Wirklichkeit das konstruktivistische Zuschreibungsparadigma das Analo-
giedenken ab, um schließlich der zirkulären Struktur einer Hermeneutik
des Selbstverständnisses und der teilnehmenden Beobachtung Platz zu
machen. Der Mensch steht der Welt nicht nur gegenüber, sondern ist
selbst Teil dessen, was er beobachtet. So erschließt sich das Ganze (z.B.
organisches Leben, Kultur) ebenso vom Teil (der Mensch als animal
symbolicum) wie der Teil vom Ganzen.

Gerade das ausführliche Studium von Jonas’ philosophischer Biologie
zeigt, daß beim Anthropomorphismus und dem Versuch seiner Vermei-



i
i
“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 8 — #4 i

i

i
i

i
i

8 Vorwort

dung nicht nur unsere epistemologische Integrität auf dem Spiel steht:
Die Idee seiner vollständigen Elimination hat Folgen für unser Selbst-
verständnis als Menschen. Unsere anthropomorphe Sprache artikuliert,
wer wir in der Welt sind – und sein wollen. Der puristische Versuch,
unser Weltverhältnis von den anthropomorphen Elementen zu reinigen,
droht, wenn er über das Ziel hinausschießt, unseren Aufenthaltsort in
der Welt zu verwischen. Den Abschluß der Überlegungen zum mensch-
lichen Standpunkt bildet daher die Skizze einer Ethik des Beobachtens,
die unter anderem auch über die hermeneutischen Widersprüche des
szientifischen Reduktionismus aufzuklären vermag.

Die vorliegende Arbeit wurde im Sommersemester 2010 von der Phi-
losophischen Fakultät der Christian-Albrechts-Universität zu Kiel als
Habilitationsschrift angenommen. Der Verfasser hat Vielen für viel-
fältige Hilfe vielfach zu danken: sorgfältiges Korrekturlesen und kri-
tische Lektüre, inspirierende Gespräche und kluge Hinweise, dezente
Begleitung und moralische Unterstützung. In der originellen Reihenge-
rechtigkeit des Alphabets sind dies: Christoph Fischer, Raphael Heibel,
Wolfgang Kersting, Ralf Konersmann, Manfred Kugelstadt, Claus Lang-
behn, Daniel Lorenz, Astrid von der Lühe, Nikolai Mähl, Ernst Wolfgang
Orth, Manfred Sommer und Dirk Westerkamp. Michael Sellhoffs ebenso
geduldigem wie geschicktem Einsatz verdankt das Buch seinen anspre-
chenden Satz.



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 9
#5 i

i

i
i

i
i

INHALT

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Einleitung
1. Vom Standpunkt des Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
2. Vom Beobachten des Beobachters der Beobachter . . . . . . . . . . 21
3. Anthropomorphismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29

ERSTER TEIL
DAS UNBEKANNTE DENKEN

SYMBOLISCHER ANTHROPOMORPHISMUS

I. Der Kampfplatz der Streitigkeiten um den Anthropomorphismus im
18. Jahrhundert: natürliche Theologie und Physikotheologie . . . . . 39

II. Vom Kampfbegriff zum Reflexionsbegriff: Anthropomorphismus-
Kritik bei David Hume
1. Humes Anthropologie der Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
2. The believer’s fork: Anthropomorphismus und Mystizismus . . . . 51
Exkurs: Zur Begriffsgeschichte des Kampfbegriffs ,Anthropomorphit‘ 56
3. Strategien und Aporien der Begründung . . . . . . . . . . . . . . . 63
4. Arachnomorphismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74
5. Jenseits des Zweifels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78

III.Das Privileg der Anthropomorphie: Johann Georg Hamann
1. „wie Saul unter den Propheten“:
Hume als Vorbild für Hamanns Lehre vom Glauben . . . . . . . . 83

2. „Commercio göttlicher und menschlicher idiomatum“:
Hamanns Herder-Kritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

3. Das „Senfkorn der Anthropomorphose und Apotheose“:
Die „Herablassung“ des Schriftsteller-Gottes zu den Menschen . . 93

4. Ein „preußischer Hume“: Metakritik an Kants Purismus der Vernunft 97
5. Hamann und die Folgen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

IV. Der Anthropomorphismus innerhalb der Grenzen der bloßen
Vernunft: Immanuel Kant
1. Kants Schlummer und Hamanns Weckdienst . . . . . . . . . . . . 106
2. Theologie des Als-ob . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110
3. Die Grenzbestimmung der reinen Vernunft durch symbolischen
Anthropomorphismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126

4. Vom Schaden der „Abgötterei in praktischem Verstande“ . . . . . 134
5. Kein Newton des Grashalms . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140
6. Kant und die Außerirdischen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 10
#6 i

i

i
i

i
i

10 Inhalt

ZWEITER TEIL
DIE HUMANISIERUNG DERWELT

SCHEMATISCHER ANTHROPOMORPHISMUS

I. Menschlich von der Welt reden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155

II. Vom Kandidaten des Jenseits zum Studenten des Diesseits:
Ludwig Feuerbach
1. Feuerbachs Kehre und die Anthropomorphisierung der Philosophie 168
2. Der Mensch auf Umwegen zu sich selbst . . . . . . . . . . . . . . 174
3. Beobachtung des Spiegels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181
4. Feuerbachs vierter Gedanke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187

III.„Die Metamorphose der Welt in den Menschen“: Friedrich Nietzsche
1. Kritik der konkreten Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
2. Metaphern, Metonymien und Anthropomorphismen . . . . . . . . 196
3. Das produktive Subjekt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
4. Wie die „wahre Welt“ zur Fabel wurde . . . . . . . . . . . . . . . 209
5. Die Krise des anthropozentrischen Weltbildes . . . . . . . . . . . . 214

DRITTER TEIL
DAS LEBEN BEZEUGEN

HERMENEUTISCHER ANTHROPOMORPHISMUS

I. Der anthropologische Schlaf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221

II. Das Purgatorio der konkreten Vernunft: Anthropologismus-Kritik
und transzendentales Menschtum bei Edmund Husserl
1. Logischer Anthropologismus: Tatsache und Wesen . . . . . . . . . 233
2. Transzendentaler Anthropologismus: Kritik an Kant . . . . . . . . 237
3. Phänomenologischer Anthropologismus: Kritik an Scheler und
Heidegger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 245

4. Hermeneutischer Anthropomorphismus: Auslegung der
vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution . . . . . . . . . . . . . 251

III. Kultur als Anthropomorphismus: Ernst Cassirer
1. Psychologischer und kritisch-transzendentaler Anthropomorphismus 260
2. Anthropomorphismus in Kultur- und Naturwissenschaft . . . . . . 271
3. Die Unhaltbarkeit des Vico-Axioms . . . . . . . . . . . . . . . . . 277
4. Animal symbolicum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 282



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 11
#7 i

i

i
i

i
i

Inhalt 11

IV. Für eine Philosophie des Lebens „ohne Furcht vor dem Tadel des
Anthropomorphismus“: Hans Jonas
1. Hermeneutische Phänomenologie des Lebens . . . . . . . . . . . . 287
2. Destruktion der Geschichte der Ontologie . . . . . . . . . . . . . . 296
3. Der Mensch als Zeuge der Natur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 303
4. Die Sorge als Sinn des Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 311
5. Was Löwe und Torpedo unterscheidet . . . . . . . . . . . . . . . . 318
6. Achtung vor dem Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 323

Schluß
1. Selektionseffekte der Beobachtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 329
2. Leben in Metaphern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 333
3. Ethik des Beobachtens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 340

Bibliographie
1. Zur Zitation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345
2. Texte der primär behandelten Autoren . . . . . . . . . . . . . . . 345
3. Weitere Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 352

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 378



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 13
#9 i

i

i
i

i
i

Wie kann ein Mensch Sinn für etwas haben, wenn er nicht den Keim
davon in sich hat?

Novalis

So long as a tree is a tree, it does not frighten us at all. It begins to
be something alien, to be something strange, only when it looks like
ourselves. When a tree really looks like a man our knees knock under us.
And when the whole universe looks like a man we fall on our faces.

Gilbert Keith Chesterton

The proposal to avoid anthropomorphism is as absurd as the suggestion
that we should take an unbiased outside view of ourselves by jumping
out of our skin.

Ferdinand Canning Scott Schiller



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 15
#11 i

i

i
i

i
i

EINLEITUNG

1. Vom Standpunkt des Menschen

Diese Arbeit behandelt die Frage, inwieweit der Mensch Maßstab sei-
ner Beobachtungen ist. Sie orientiert sich dabei an einer spezifischen
Reflexion unserer Standpunktabhängigkeit im Begriff des Anthropomor-
phismus. Er steht für den Sachverhalt, daß der Mensch Objekte auf
menschliche Weise beobachtet. Begriffsgeschichtlich zunächst auf den
Bereich des Überweltlichen beschränkt, dann auf innerweltliche Gegen-
stände ausgeweitet, bezeichnet der Terminus die Vermenschlichung des
Nichtmenschlichen. ,Anthropomorphismus‘ wird also in erster Linie
ein Objektivitätsverlust genannt, dessen Vermeidbarkeit oder Unver-
meidbarkeit seit dem 18. Jahrhundert zur Entscheidung freigegeben
ist. Der Begriff zeigt eine Beobachtung zweiter Ordnung an. Denn in
ihm manifestiert sich terminologisch die Beobachtung menschlicher
Beobachtung.1

Die Vorlage für die erste effektvolle Inszenierung der Maßstabsfrage
liefert – lange vor Bildung des Ausdrucks ,Anthropomorphismus‘ – im
fünften vorchristlichen Jahrhundert Protagoras von Abdera. Der Eröff-
nungssatz seines verschollenen Werks, das den Titel Ἀλήϑεια (Wahr-
heit) oder Καταβάλλοντες (Niederwerfende [Reden]) getragen haben
soll, lautet nach der Überlieferung: „Aller Dinge (χρημάτων) Maß ist
der Mensch, der seienden, daß (ὡς) sie sind, der nichtseienden, daß (ὡς)
sie nicht sind.“2 Die unzähligen Interpretationen, die seither Protago-
ras’ ,Homo-Mensura-Satz‘ entschlüsseln wollen, unterscheiden sich vor-
nehmlich durch verschiedene Deutungen der drei Ausdrücke χρημάτα,
ἄνϑρωπος und ὡς. Χρῆμα kann sowohl eine beliebige Sache als auch
einen Gebrauchsgegenstand bezeichnen. Im ersten Fall wäre demzufolge
der Mensch das Maß wirklich aller Dinge, im zweiten nur derjenigen, die
er selbst hervorgebracht hat oder die zumindest Spuren seines Umgangs,
den er mit ihnen pflegt, zeigen.3 Doch auch welcher Mensch gemeint ist,
geht aus der tradierten Formulierung nicht eindeutig hervor: der Einzel-

1 Zu der Unterscheidung von Beobachtung erster und zweiter Ordnung vgl. Luhmann (1990),
85ff.

2 Platon: Theaitetos 152a. Vgl. auch Aristoteles: Metaphysica 1053a; Sextus Empiricus: Adver-
sus Mathematicos VII, 60f.; Diogenes Laertius: Vitae philosophorum, IX, 51; Diels/Kranz (1996),
Bd. 2, 263 (Fragment 1).

3 Zur ersten Variante vgl. Gomperz (1912), 204; zur zweiten Variante Nestle (1942), 271.



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 16
#12 i

i

i
i

i
i

16 Einleitung

ne, ein Kollektiv oder die Gattung Homo sapiens?4 Die größte Einigkeit
besteht noch hinsichtlich der Übersetzung von ὡς, das nur gelegentlich
mit „wie“, in der Regel aber mit „daß“ wiedergegeben wird.5 Es ist also
insbesondere die Frage Sein oder Nichtsein, die sich nur nach menschli-
chem Maß beantworten läßt. Wie Hans Blumenberg zu bedenken gibt,
stellt sie sich überhaupt auch erst für den Menschen. Denn das Nicht-
sein einer Sache ist eben nicht als solches gegeben, seine Feststellung
setzt vielmehr menschliche Begriffe voraus. Was Protagoras „gesehen
haben könnte, ist die Heterogenität von Erkenntnis und Wirklichkeit,
zumindest in einem ganz elementaren Punkt: der Unterscheidung von
existenten und nichtexistenten Gegenständen als einer Möglichkeit, die
nur im Urteilen besteht, aber nichts am Vorhandenen abbildet. Das
Nichtexistente ist eben das, was es nicht gibt und was daher auch in
einem wahren Urteil des Inhalts, daß es eben dieses nicht gibt, nicht
rezeptiv und abbildend dargestellt sein kann. Die Möglichkeit negativer
Sätze beruht darauf, daß der Mensch das Maß seiner Begriffe aufrichtet
und daran das ihm Gegebene mißt; das Gegebene selbst enthält nicht
das Maß, an dem es gemessen wird.“6

So inspirierend die Mutmaßungen darüber, was Protagoras wohl im
Sinn gehabt haben mag, im einzelnen sind, so klar dürfte sein, daß
ein Satz allein nicht ausreicht, um auf eine ganze Lehre zu schließen.7
Zudem ist die primäre Quelle Platon, der Protagoras bloß als Kontrast-

4 Eine individualistische Deutung gibt bereits Platon: Kratylos 385e-386a; vgl. auch Na-
torp (1884), 1-62; sowie Apelt (1923), 160. Vom Menschen als Gattungssubjekt geht dagegen
Halbfass (1882) aus. Beide Interpretationen hält wiederum Gomperz (1912) für sinnvoll. Daß
der Homo-Mensura-Satz den Menschen „im kollektiven Sinn“ einer Gruppe (Kultur) auffaßt,
meint Nestle (1942), 18f., zeigen zu können. Dupréel (1948), 25, spricht gar von einem „conven-
tionalisme sociologique“.

5 Schleiermacher übersetzt mit „wie“, Apelt und die meisten anderen dagegen mit „daß“.
6 Blumenberg (1966), 495f.
7 Vgl. dazu treffend die Einschätzung von Neumann (1938/1976), 269: „Es hat daher kei-

nen Sinn, immer wieder danach zu suchen, was der Metron-Anthropos-Satz bedeutet, solange
nicht neues verwendbares Material zur Verfügung steht.“ Nichtsdestotrotz wurden immer wie-
der Rekonstruktionen unternommen, die nicht selten zu der Vereinnahmung Protagoras’ für
das jeweils eigene Denken führten. Als Beispiele seien hier genannt: Pragmatismus (vgl. Schil-
ler 1908a, 1908b), Marxismus (vgl. Müller 1976, 239-268) und moderner Relativismus (vgl.
Feyerabend 1989). Nach Kurt von Fritz ist der Satz des Protagoras hingegen „ursprünglich
nicht, wie später meistens interpretiert worden ist, der Ausdruck einer subjektivistischen oder
sensualistischen oder relativistischen Theorie, sondern richtet sich primär gegen alle jene phi-
losophischen und wissenschaftlichen Welterklärungen, nach denen die Welt ganz anders ist als
,die Menschen‘ glauben, daß sie sei, und als sie ihnen erscheint.“ (Fritz 1971, 222) Eine origi-
nelle Deutung legt Michael Emsbach vor, der im Homo-Mensura-Satz gewissermaßen einen
Vorläufer von Diltheys Satz der Phänomenalität sieht, ohne sich freilich explizit auf Dilthey zu
berufen. Demnach sei die „grundlegende These der protagoreischen Erkenntnistheorie“, daß
„Sein bewußtes Sein ist“ (Emsbach 1980, 15). – Zur Forschung vgl. darüber hinaus die informa-
tiven Berichte von Guthrie (1969), 188-192; Huss (1996) sowie Flashar/Kerferd (1998), 28-43,



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 17
#13 i

i

i
i

i
i

Einleitung 17

mittel für sein eigenes Denken benutzt. Nach seiner individualistischen
Deutung lautet die eigentliche Aussage des Homo-Mensura-Satzes, daß
nichts etwas an sich Bestimmtes sei, sondern nur etwas für jemanden, und
so wie ein jedes Ding ihm erscheine, so sei es auch für ihn.8 Mit Blick auf
die sinnliche Gewißheit der unmittelbaren Eindrücke (παϑήματα) unse-
rer Wahrnehmung läßt Platon die Identität von Erscheinung und Sein
noch gelten.9 Aber es kann keine Rede davon sein, daß wir keine weiter-
reichenden Kriterien hätten, um die Güte intersubjektiv abweichender
Wahrnehmungen und Urteile zu bewerten. Schließlich konsultieren
wir einen Arzt, wenn wir krank sind, und befragen nicht einen Anwalt,
welche Medizin wir einnehmen müssen, um wieder gesund zu werden.
Protagoras selbst tritt als bezahlter Lehrer auf, was erklärungsbedürftig
ist, wenn jeder Mensch im selben Maße an der Wahrheit teilhat und
infolgedessen Lehrer eigentlich überflüssig sind.10 Darüber hinaus liegt
in dem Satz, daß alles wahr ist, was einem als ,wahr‘ erscheint, ein Selbst-
widerspruch, da er sein eigenes Falschsein einschließt, wenn jemand für
wahr hält, daß er falsch ist.11

Wer den Maßstab für Urteile nur im Urteilenden sucht, der kommt
niemals zu Wissen, sondern hat es immer nur mit Meinungen zu tun.
In strenger Opposition zu Protagoras zeichnet Platon daher ein Bild des
Philosophen, der ein Sachverständiger des An-sich-Bestimmten ist. Er
interessiert sich nicht für diesen oder jenen Menschen, sondern für den
Menschen an sich;12 auch fragt er nicht, ob jemand hierin oder darin Un-
recht tue, sondern er untersucht die Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit
selbst.13 Genau darin unterscheidet Platon den Philosophen vom Sophis-
ten, daß er sich vom Einzelfall zum Allgemeinen erhebt und die Dinge
gleichsam von oben, aus großer Höhe,14 betrachtet. Er muß die horizon-
tale gegen die vertikale Perspektive eintauschen. In der Horizontalen
bewegen wir uns in unseren alltäglichen Geschäften, wir identifizieren
Gegenstände, ohne auf die Identifikation selbst zu reflektieren. Wenn

117-123. An neueren Untersuchungen sollen hier genannt werden: Schiappa (2003); Neumaier
(2004); Lee (2005).

8 Platon: Theaitetos 152a, 157a, 160a-c.
9 Ebd. 179c, 186d.
10 Ebd. 161d-e, 166d.
11 Ebd. 171a-b.
12 Vgl. ebd. 174b.
13 Vgl. ebd. 175c.
14 Ebd. 175d. Der philosophische Beobachter „hängt“ hier „von der Höhe herüber“ und

schaut von oben herab. Im Höhlengleichnis schaut der Betrachter, nachdem er die Höhle ver-
lassen hat, nach oben hinauf, um dort „was am Himmel ist, und den Himmel selbst“ (die Ideen
und in der Sonne die Idee des Guten) zu erspähen (Politeia 516a).



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 18
#14 i

i

i
i

i
i

18 Einleitung

wir allerdings nach der Identität einer Sache, ihrem Begriff, fragen, dann
nehmen wir die Position eines unbeteiligten Zuschauers ein, einem Gott
nicht unähnlich, der von außen auf die Welt blickt. Deshalb ist das Ziel
des Philosophen nach Platon die „Verähnlichung mit Gott“ (ὁμοίωσις
ϑεῷ). Denn nur so werden wir „gerecht und fromm mit Einsicht“.15
Einsicht, im Sinne von Urteilskraft und Verstand (φρόνησις), ist die Vor-
aussetzung für die Erkenntnis von Wahrheit.16 Auch wenn von allen
Lebewesen allein der Mensch Verstand besitzt, so ist er doch nicht als
Homo sapiens, sondern nur als Homo sapiens erkenntnisfähig. In der
Ausübung dieser Fähigkeit wachsen wir für Platon über unsere begrenzte
Existenz hinaus und nähern uns dem eigentlichen Erkenntnismaßstab,
nämlich einem göttlichen Zuschauer an, ohne freilich unserer irdischen
Lebensform völlig entraten zu können. Daher stellt Platon in den Nomoi
Protagoras sozusagen von den Füßen auf den Kopf: „Die Gottheit dürfte
nun für uns am ehesten das Maß aller Dinge sein, und dies weit mehr
als etwa, wie manche sagen, irgend so ein Mensch.“17

Worin sich Platon von Protagoras absetzt, ist die Perspektive, die nach
seiner Überzeugung der Wissensuchende einnehmen muß. Auch Platon
ist sich der Perspektivität des Wissens durchaus bewußt. Ziel des langen
Bildungsgangs, den er für den Philosophen in der Politeia entwirft, ist
die „Umlenkung (περιαγωγή) der Seele“, die den Blick von den verän-
derlichen Erscheinungen zu dem unveränderlichen Sein der Begriffe
wendet. So wie das Auge den richtigen Blickwinkel benötigt, um gut se-
hen zu können, so muß auch die Seele des Philosophen richtig eingestellt
(τετραμμένῳ) sein. Im Liniengleichnis unterscheidet Platon vier solcher
Einstellungen – Tropen der Seele.18 (1) Die εἰκασία ist die ästhetische
Einstellung, die nicht zwischen Bild und Sache, zwischen Simulation und
Wirklichkeit unterscheidet. Wir alle kennen den Schwund dieser Grenze
aus dem Kino, wenn wir von der Filmhandlung so mitgerissen werden,
als ob es sich um ein reales Geschehen handelte. (2) Πίστις nennt Platon
unsere natürliche Einstellung, die sich nicht von Simulationen täuschen
läßt, sondern sich an die ,harten Fakten‘ der sinnlich wahrnehmbaren
Realität hält. (3) Diese empirischen Gegenstände unserer natürlichen
Umwelt benutzt der Mathematiker dazu, um an ihnen die reinen Formen
geometrischer Gebilde zu demonstrieren. Er zieht einen empirischen
Kreidekreis, um an ihm die Eigenschaften des überempirischen Kreises
zu veranschaulichen. Das individuelle und kontingente Objekt wird

15 Platon: Theaitetos 176b.
16 Ebd. 186c.
17 Platon: Nomoi 716c.
18 Platon: Politeia 518d; τρόπος ist das Substantiv zu τρέπω, resp. τέτραμμαι.



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 19
#15 i

i

i
i

i
i

Einleitung 19

auf diese Weise zu einem Bild für einen allgemeinen und notwendigen
Sachverhalt. (4) Von der Einstellung des Mathematikers, der διάνοια,
unterscheidet sich nun die Einstellung des Philosophen, die νόησις (ἐπι-
στήμη), dadurch, daß dieser die allgemeinen Begriffe oder Ideen als
etwas erkennt, das sich gar nicht adäquat ins Bild setzen läßt. Während
der Mathematiker die Ideen von Kreis und Dreieck als Hypothesen in
seinem Umgang mit den konkreten Gebilden verwendet, hebt der Phi-
losoph alle Hypothesen auf und richtet sich direkt auf die Wesenheiten
selbst.19

Genau dieser Blick auf das Wesen (εἶδος) ist dem Philosophen nur aus
der vertikalen, quasigöttlichen Perspektive eines unbeteiligten Beobach-
ters möglich. Demgegenüber sind wir für den platonischen Protagoras
immer schon horizontal in die Welt verstrickte, am Geschehen beteiligte
Beobachter, denen die Dinge nur so zugänglich werden, wie sie sich aus
menschlicher Perspektive darbieten.20 Mögen sich der Sophist und der
Philosoph darin gleichen, daß sie mit ihrer Expertise den Polisbürgern
zu dienen beanspruchen – hinsichtlich des Wissens, das sie als Sachver-
ständige ausweist, könnten ihre Einschätzungen nicht unterschiedlicher
sein. Für Platon ist der Mensch mit seiner Bodenhaftung bei den Erschei-
nungen ein Störfaktor der ϑεωρία, für Protagoras hingegen ein Prüfstein
der Wahrheit, die im sozialen Kontext allererst ausgehandelt wird. Der
Eidetiker sieht, indem er seinen Blick auf die ,überhimmlischen‘ Ideen
richtet, hinter die kontingenten Verwicklungen der menschlichen Welt
und erfährt dadurch eine Art Apotheose, die allerdings – zumindest im
Leben – notwendigerweise unvollendet bleiben muß: „Der Philosoph,
der mit dem Göttlichen und Geregelten umgeht, wird auch geregelt und
göttlich, soweit es nur dem Menschen möglich ist.“21

In Platon und Protagoras begegnen uns zwei paradigmatische Beob-
achtertypen: der teilnehmende Beobachter des jeweils Für-uns-Bestimm-
ten hier, der unbeteiligte Beobachter des An-sich-Bestimmten dort.22 Für

19 Ebd. 509d-511e. Vgl. auch Wieland (1999), 201-218.
20 Zu dem darin sich ankündigenden Problem des Perspektivismus vgl. Gerhardt/Herold

(1992) sowie Gerhardt (1992), V-XV.
21 Platon: Politeia 500cd. Für ähnliche Stellen vgl. ebd. 589cd sowie 613ab. Eine solche

philosophische Apotheose muß dem ,Gotteslästerer‘ Protagoras fremd gewesen sein. Vgl. etwa
den folgenden Ausspruch des Protagoras: „Über die Götter allerdings habe ich keine Möglich-
keit zu wissen, weder daß sie sind, noch daß sie nicht sind, noch, wie sie etwa an Gestalt sind;
denn vieles gibt es, was das Wissen hindert: die Nichtwahrnehmbarkeit und daß das Leben des
Menschen kurz ist.“ – Diels/Kranz (1996), Bd. 2, 265 (Fragment 4).

22 Die Ausdrücke ,Zuschauer‘ und ,Beobachter‘ verwende ich im folgenden synonym. Zur Be-
deutung des Zuschauers in der Philosophie vgl. Blumenberg (1979). In der Ethnologie spielt die
teilnehmende Beobachtung eine wichtige Rolle. Das Konzept wurde programmatisch erstmalig
von Bronislaw Malinowski (1922/1979), 45f., dargelegt. In den Erkenntnissen der ethnologi-



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 20
#16 i

i

i
i

i
i

20 Einleitung

den einen ist der Beobachter, für den anderen die beobachtete Sache (die
Idee) das unhintergehbare Maß der Beobachtung. Auf der einen Seite
steht die Nähe zu den unmittelbar gegebenen Erscheinungen, auf der an-
deren Seite die stufenweise Distanznahme, eine vollständige Umlenkung
der ganzen Seele, die in Einsamkeit das Wesen erkennt. Die Metapher
vom ,überhimmlischen Ort‘ (ὑπερουράνιος τόπος)23 unterstreicht, daß
die Perspektive des platonischen Zuschauers mit der Raumperspektive
aller irdischen und astronomischen Beobachtung inkommensurabel ist.

Es ist ausgerechnet die von Platon nicht allzu hoch geschätzte Astrono-
mie, die das Bild liefert für eine Vermittlung zwischen Protagoreischem
und Platonischem Beobachter. Kant vergleicht die „Revolution der
Denkart“, daß nicht unsere Erkenntnisse sich nach den Gegenständen,
sondern diese sich nach der Form unseres Erkenntnisvermögens richten,
mit der Kopernikanischen Wende von der unbewegten zur bewegten
Erde: „Es ist hiemit eben so, als mit den ersten Gedanken des Copernicus
bewandt, der, nachdem es mit der Erklärung der Himmelsbewegun-
gen nicht gut fort wollte, wenn er annahm, das ganze Sternheer drehe
sich um den Zuschauer, versuchte, ob es nicht besser gelingen möchte,
wenn er den Zuschauer sich drehen und dagegen die Sterne in Ruhe
ließ.“24 Die Analogie zwischen dem sich drehenden Zuschauer und dem
Erkenntnissubjekt einerseits und den ruhenden Sternen sowie den Er-
kenntnisgegenständen andererseits hebt die Antithese zwischen Platon
und Protagoras in einer schöpferischen Synthese auf. Mit dem Prota-
goreischen Beobachter hat das Kantische Subjekt gemeinsam, daß ihm
die Dinge an sich unbekannt bleiben. Es besitzt nur einen intellectus
ectypus, keinen intellectus archetypus. Sein Erkenntnisvermögen ist auf
Erfahrung angewiesen. Jenseits der sicheren Fahrrinne der Empirie
lauern die Ungeheuer der Metaphysik, die den Verstand zu verschlingen
drohen. Dem Platonischen Zuschauer ähnelt der Kantische insofern,
als er allgemeine Begriffe und Regeln anerkennt, an die das einzelne
Subjekt in seiner Erkenntnis mit Notwendigkeit gebunden ist, und da-

schen Feldforschung sieht Iris Därmann (2005) eine Provokation für die philosophische Idee
einer reinen Theorie.

23 Platon: Phaidros 247c.
24 Kant: Kritik der reinen Vernunft, B XVI, AA 3, 12. Volker Gerhardt (1987), 150, weist dar-

auf hin, daß es Kant bei der KopernikanischenWende nicht auf denWandel vom geozentrischen
zum heliozentrischen Weltbild ankommt, sondern auf den Standpunktwechsel, den der Zuschau-
er erfährt: „Der Betrachter, das Erkenntnissubjekt, wird zum Schlüssel für das, was wir von den
Objekten als wesentlich begreifen.“ Gerhardt geht sogar so weit, Kants eigene Kopernikanische
Wende als eine „im Kern [. . . ] anthropologische Revolution, eine universelle Hinwendung zum
Menschen“ (140) zu deuten. Zum Begriff des Standpunktes im Zusammenhang des Kantischen
Denkens vgl. Kaulbach (1963).



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 21
#17 i

i

i
i

i
i

Einleitung 21

mit keinen Raum für einen radikalen epistemischen Relativismus unter
Menschen läßt. Allerdings beschränkt sich die Allgemeinheit der rei-
nen Formen der Sinnlichkeit und des Verstandes auf die menschliche
Gattung. Wir können „nur aus dem Standpunkte eines Menschen vom
Raum, von ausgedehntenWesen etc. reden“.25 Es sind auch andere Arten
der Rezeptivität als Raum und Zeit, ja sogar eine Erkenntnis allein aus
Spontaneität denkbar – wir können uns darunter nur nichts Genaueres
vorstellen. Der Geltungsanspruch, den das Kantische Subjekt für seine
Beobachtungen erheben darf, besitzt eine mittlere Reichweite: Er er-
streckt sich nicht auf alle möglichen Beobachter (z.B. andere intelligente
Wesen auf entfernten Planeten), geht aber über das einzelne menschliche
Individuum hinaus.

Wo Kopernikus in der Astronomie den Standort des Menschen an
die dritte Stelle hinter der Sonne dezentriert hat, zentriert Kant in der
Philosophie den Standpunkt menschlicher Beobachtung.26 Die Abhängig-
keit menschlicher Beobachtung erster Ordnung von ihrem Standpunkt
erfährt durch den Begriff des Anthropomorphismus eine Beobachtung
zweiter Ordnung. Das methodische Vorgehen der vorliegenden Studie –
die Beobachtung dritter Ordnung – soll der nächste Abschnitt darlegen.

2. Vom Beobachten des Beobachters der Beobachter 27

Die folgenden Untersuchungen gehen vom Begriff des Anthropomor-
phismus aus. Mit ,Begriff‘ meine ich hier genauer den Terminus, die
sprachliche Verdichtung einer Bedeutung im Ausdruck. Dies ist der
erste von drei methodischen Reduktionsschritten, die das Arbeitsfeld er-
schließen sollen. Die Reduktion vom Begriff auf den Terminus gründet
letztlich in dem besonderen Verhältnis der Philosophie zu ihrer sprachli-
chen Darstellung, das Adorno in seinen Vorlesungen zur philosophischen
Terminologie 1962/1963 so beschrieben hat: „Der Philosophie ist ihre
Sprache wesentlich, die philosophischen Probleme sind weitgehend Pro-
bleme ihrer Sprache, und die Abgehobenheit der Sprache von der Sache,
die Sie in den sogenannten positivenWissenschaften vorfinden, gilt nicht
in derselben Weise für die Philosophie.“28 Adorno sieht in philosophi-
schen Termini „geschichtliche Knotenpunkte des Gedankens, die übrig

25 Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 42, AA 3, 55.
26 Zum Begriff des Standpunkts und seiner Geschichte vgl. Röttgers (1994).
27 Vgl. Dürrenmatt (1986/2004).
28 Adorno (1973), 7.



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 22
#18 i

i

i
i

i
i

22 Einleitung

geblieben sind und an denen sich dann die Geschichte der Philosophie
sozusagen abspielt.“ Jeder philosophische Terminus sei „die verhärtete
Narbe eines ungelösten Problems“. In Anlehnung an Husserl, der philo-
sophische Termini als „Problemtitel“ betrachtet habe, sieht Adorno in
ihnen „Titel für Probleme und nicht etwa eindeutige und unverrückbare
Bezeichnungen für eindeutige und unverrückbare Sachen.“29

Wie Adornomöchte auch ich, mit Blick auf den Anthropomorphismus,
„den Versuch unternehmen, diese Probleme, die sich gewissermaßen in
den Termini verkappt haben, wieder lebendig zu machen.“ Adorno geht
dabei von der „Einheit des Problems“ aus: „Es ist meine These, daß
die festgehaltenen Termini die Identität der überlieferten Probleme
ausdrücken, während der geschichtliche Prozeß, der die Probleme in ver-
schiedener Weise löst, in den wechselnden Bedeutungen zu suchen ist.“30
Genau gegen diese Identitätsthese hatte zwei Jahre zuvor Gadamer argu-
mentiert, daß der „überstandpunktliche Standpunkt“, von dem aus die
Identität eines Problems gedacht wird, „eine reine Illusion“ sei, die auf
„unserer historischen Kurzsichtigkeit“ beruhe. Anstelle von Problemen
spricht Gadamer lieber von Fragen, die aus den jeweilig geschichtlich
überlieferten Antworten zu rekonstruieren sind. „Die Kritik am Problem-
begriff, die mit den Mitteln einer Logik der Frage und Antwort geführt
wird, muß die Illusion zerstören, als gäbe es die Probleme wie Sterne am
Himmel. Die Besinnung auf die hermeneutische Erfahrung verwandelt
die Probleme zurück in Fragen.“31 Das Medium für das Spiel von Frage
und Antwort ist die Sprache, die mit Begriffen operiert. Deshalb ist
für Gadamer Philosophie(geschichte) notwendigerweise auch Begriffs-
geschichte, die nicht nur die wechselnden Bedeutungen der Termini,
sondern auch den Wandel in den Problemstellungen erfaßt.32

Es ist hier nicht der Ort, um das begriffsgeschichtliche Projekt, das in
der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg mit Namen wie Erich Rothacker,
Reinhart Koselleck und Joachim Ritter verbunden ist, im einzelnen nach-
zuzeichnen. Vielmehr sollen im Hinblick auf die Analyse des Anthro-
pomorphismus drei Ebenen der Betrachtung unterschieden werden, die
zusammen einen gemeinsamen Raum durchmessen. Auf der Begriffsebe-
ne haben wir es mit Wörtern, Termini und Begriffen (Bedeutungen) zu
tun. Unter demWort verstehe ich das konkrete Zeichen, das interlingual
variiert („Anthropomorphismus“, „anthropomorphisme“, „anthropo-

29 Adorno (1974), 10f. Vgl. Husserl: Ideen I, Hua 3/1, 285, 337.
30 Adorno (1974), 10ff. Vgl. dagegen Rothacker (1955), 9: „Eine Geschichte haben die Ter-

mini und Probleme. Nicht eigentlich der Begriff als solcher.“
31 Gadamer (1960/1990), 381ff.
32 Ebd., 4f. Vgl. Gadamer (1970), 137-151.



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 23
#19 i

i

i
i

i
i

Einleitung 23

morphism“ usw.). Den Begriff oder besser die Bedeutung kann man
mit Kurt Röttgers als ein „diskursiv umgrenztes Kontextualisierbarkeits-
feld für Zeichen“33 definieren, das dem Zeichengebrauch in Kontexten
Grenzen setzt. Überall dort, wo der Ausdruck „Anthropomorphismus“
vorkommt, geht es in irgendeiner Hinsicht um die Vermenschlichung
eines selbst Nichtmenschlichen. Der Terminus schließlich steht als
mittlere Proportionale zwischen Zeichen und Bedeutung und markiert
einen spezifischen Gebrauch, vor allem als terminus technicus in einem
elaborierten Code. Im vorliegenden Fall koinzidiert die Wortbildung
– wenngleich es Vorformen gab – mit dem Eintrag in das philosophi-
sche Lexikon, da Leibniz den Neologismus eigens für den Fachgebrauch
prägte.

Die Begriffsebene verweist bereits von sich aus auf die Kontextebe-
ne, die den konkreten Einsatz eines Begriffs betrifft. Auf dieser Ebene
werden die Probleme – Gadamers ,Fragen‘ – behandelt, die jeweils die
Verwendung eines Begriffs motivieren. Erst der Blick auf den Kontext
und die im einzelnen leitende Fragestellung erhellt den Begriff. Dem
thematischen Schwerpunkt dieser Arbeit entsprechend fokussiere ich das
Problem der menschlichen Perspektive und der Standpunktgebunden-
heit menschlicher Beobachtung. Dies ist der Hintergrund, vor dem ich
die Figur des Anthropomorphismus konturieren möchte. Die Behand-
lung eines Problems findet ihrerseits immer innerhalb eines Diskurses
statt, „der die Möglichkeiten von Aussagen zu einem bestimmten Gegen-
stand regelt, der das Sagbare und Denkbare organisiert.“ Der Diskurs
begrenzt „zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt“ die „Menge von
Aussagen“, die „zu einem bestimmten Thema gemacht werden kann“.34
Sinnfällig für den Anthropomorphismus ist die Episteme, die Foucault
insbesondere mit Blick auf das 19. Jahrhundert als das „anthropologi-
sche Denken“ beschrieben hat.35 Damit meint er die Doppelstellung,
die der Mensch in Biologie, Linguistik und Ökonomie innehat, indem
er zugleich als Subjekt wie auch als Objekt der Erkenntnis auftritt. In
der Tat macht der Terminus „Anthropomorphismus“ erst im Übergang
vom 18. zum 19. Jahrhundert Karriere, obwohl er da schon seit beinahe
achtzig Jahre zur Verfügung steht. Neben der von Foucault so genannten
Episteme sind weiterhin die Diskurse in den einzelnen Wissenschaften
(vor allem Theologie, Philosophie, Biologie) und philosophischen Einzel-
disziplinen (Religionsphilosophie, Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie,

33 Röttgers (1991), 102, 110.
34 Landwehr (2001), 7. Zum Diskursbegriff vgl. auch Schalk (1997/98), 56-104. Vgl. außer-

dem Busse (2005), 43-57.
35 Foucault (1966/1971).



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 24
#20 i

i

i
i

i
i

24 Einleitung

theoretische Biologie, Kulturphilosophie, Anthropologie, Ethik und Äs-
thetik) in Betracht zu ziehen und zu unterscheiden. Außerdem verläuft
der Hauptstrang des philosophischen Anthropomorphismus-Diskurses
durch das Spannungsfeld von Transzendentalphilosophie und Anthro-
pologie, in dem transzendentales und empirisch-menschliches Subjekt
aufeinandertreffen.

Eine dritte Ebene erreichen wir, wenn wir uns entlang der Außen-
grenze des Begriffs bewegen. Dann haben wir es mit vor-, un- oder
überbegrifflichen Topoi und Metaphern zu tun, die jede Definitionsbe-
mühung konterkarieren.36 Ein Topos, der gelegentlich mit dem Anthro-
pomorphismus verknüpft wird, ist die bereits zitierte Protagoras-Formel
vom Menschen als Maß aller Dinge. Hinsichtlich der Metaphorik ist es
aufschlußreich, daß unter der menschlichenMorphe, von der die Rede
ist, häufig gar nicht die physische Gestalt des Menschen, sondern sein
Fühlen, Wollen oder Denken verstanden wird. Darüber hinaus pointiert
Nietzsche den Anthropomorphismus als Grundlage allen Metaphernge-
brauchs.37

All diese Ebenen entfalten sich geschichtlich. So gibt es eine Wort-
geschichte, wie es eine Terminologie- und Begriffsgeschichte gibt, die
ihrerseits eingebettet sind in eine Problem-, Diskurs-, Topoi- sowie Me-
tapherngeschichte.38 Wie die Ebenen sind auch ihre Geschichten viel-
fältig ineinander verschränkt, so daß jede Trennung notwendigerweise
künstlich sein muß. Gegenüber dem historischen Längsschnitt, den
eine begriffsgeschichtliche Untersuchung bietet und der eine wichtige
orientierende Funktion erfüllt, soll der Anthropomorphismus hier in
Querschnittstudien analysiert werden.39 Ausgangspunkt ist jeweils der
Terminus, Zielpunkt die Unterscheidung verschiedener Verwendungswei-
sen. Der Terminus steht gewissermaßen für das methodische Prinzip der
Homogenität, die Differenzierung seiner Gebrauchsformen für das der
Spezifikation.40 Für das Vorgehen, vom Terminus auszugehen, sprechen
folgende Argumente:

36 Vgl. Pöggeler (1960); Blumenberg (1960).
37 Siehe dazu unten, Zweiter Teil, Kap. III, Abschn. 2. – Auch der Kieler Gymnasiallehrer Al-

fred Biese (1856-1930) vertritt die These, daß dieMetapher als solche im Anthropomorphismus
wurzele und „nicht ein künstlicher Zierrat der Rede“ sei, sondern „der sinnfällige Ausdruck je-
ner Umwandlung, welche die Wirklichkeit in unserem Geiste erfährt, jener Verschmelzung der
Innen- und Aussenwelt, jener Verkörperung des Geistigen und Vergeistigung des Körperlichen.“
(Biese 1890, 17).

38 Vgl. dazu Meier (1971); Bödeker (2002).
39 Zur Begriffsgeschichte vgl. Becker, R. (2007a); Becker, R. (2008a).
40 Vgl. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 685f., AA 3, 435; Schopenhauer (1847/1991d),

15f. Zur Spezifikation vgl. unten den dritten Abschnitt dieser Einleitung.



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 25
#21 i

i

i
i

i
i

Einleitung 25

1. Es trägt der Sprachlichkeit der Philosophie Rechnung. Die Philo-
sophie bemüht sich um die Präzisierung und Ordnung unserer Begriffe.
Ein Begriff muß sich im Ausdruck manifestieren.41 Die Verknüpfung von
Begriff und Begriffswort ist zwar nicht immer eindeutig. Vielmehr kann
die Korrelation doppelt variieren: Wenn es für einen Begriff mehrere
Ausdrucksmöglichkeiten gibt, liegt Synonymie vor; läßt sich ein Aus-
druck dagegen mehr als nur einem Begriff zuordnen, so spricht man von
Homonymie oder Äquivokation. Dennoch lassen sich derartige Mehr-
deutigkeiten nur im Hinblick auf die sprachliche Gestalt von Begriffen
feststellen und gegebenenfalls auflösen.

2. Philosophische Begriffe stehen in einem historischen Verweisungs-
zusammenhang. Im Gegensatz zu den positiven Wissenschaften ist das
philosophische Denken unauflöslich mit seiner Geschichte verwoben.42
Bedeutungsverschiebungen, die sich in der Sprache der Philosophie er-
eignen, lassen sich besonders gut an terminologischen Driften ablesen.43
Ein Terminus kann so als ein Leitfaden dienen, um den geschichtlichen
Wandel von Fragen und Antworten, Themen und Diskussionen zu erfor-
schen. Er ist damit zugleich ein Antidot gegen die Vorstellung von einem
Palimpsest zeitresistenter Ideen, auf das die Philosophiegeschichte aufge-
tragen wäre. Gunter Scholtz schreibt daher völlig zu Recht an die Adresse
Quentin Skinners und anderer Kritiker des begriffsgeschichtlichen Un-
ternehmens: „Wer gegen den ,Fetischismus der Worte‘ polemisiert, der
in der Begriffsgeschichte getrieben werde, sollte bedenken, daß die ty-
pische Krankheit der Philosophen zumeist ihr Fetischismus der ewigen
Probleme und Ideen war. Gegen diesen wendet sich Begriffsgeschichte
mit ihrem permanenten Blick auf die Sprache.“44 Es ist nicht dieselbe
Kritik an einem menschlichen Gottesbild, wenn Xenophanes im sechsten
Jahrhundert v. Chr. sie in einem Aphorismus über die roßähnlichen
Götter der Rösser und die ochsenähnlichen der Ochsen umschreibt, wenn
Philo von Alexandrien das Wort ἀνϑρωπολογούμενον prägt oder wenn
Hume auf den von Leibniz etablierten Terminus des ,Anthropomorphis-
mus‘ zurückgreift. Im Terminus dokumentiert sich ein Stand in der
Reflexion von Problemen, wie umgekehrt die Reflexion sich an Termini
entzünden kann oder von ihnen getragen wird.

41 Vgl. Orth (1979); Orth (1998).
42 Vgl. Konersmann (2005), 25: „Philosophische Begriffe haben nicht nur eine Geschichte,

sie sind ihre Geschichte.“
43 Aus diesem Grund hat Winfried Schröder neuerdings die Parole „Zurück zu Eucken“ ver-

treten. Vgl. Schröder (2000), 172. Dazu die Antwort von Knebel (2000). Vgl. Eucken (1879).
44 Scholtz (2000), 190.



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 26
#22 i

i

i
i

i
i

26 Einleitung

3. Für den besonderen Fall der Einführung eines neuen Terminus gilt,
daß jeder Neologismus einen Distinktionsgewinn darstellt. Ein Beispiel
liefert der Terminus ,Anthropologie‘, der anfänglich noch äquivok in der
Bedeutung von ,Anthropomorphismus‘ verwendet wird. So liest man im
ersten Band von Diderots und d’Alemberts Encyclopédie von 1751 unter
dem Eintrag „Anthropologie“ folgende Erklärung: „(Theol.) manière
de s’exprimer, par laquelle les écrivaìns sacrés attribuent à Dieu des par-
ties, des actions ou des affections qui ne conviennent qu’aux hommes, et
cela pour s’accomoder et se proportionner à la soiblesse de notre intelli-
gence“.45 Anthropologie wird hier wörtlich verstanden als menschliche
Rede – von Gott.46 Anstelle von „Anthropomorphisme“ findet der Leser,
obwohl Leibniz den Terminus vierzig Jahre zuvor ins Lateinische und
ins Französische eingeführt hat, lediglich einen Artikel über „Anthropo-
morphite“, wie die vermeintlichen Vertreter eines Glaubens an Gott in
Menschengestalt seit dem vierten nachchristlichen Jahrhundert genannt
werden.47 Erst als sich im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts der Ter-
minus ,Anthropomorphismus‘ durchsetzt, löst sich diese terminologische
Promiskuität auf.

4. Sprachpragmatisch läßt sich am Kontext eines Terminus ablesen,
in welcher Funktion er eingesetzt wird. Die Bezeichnung ,Anthropomor-
phit‘ wird von ihrem ersten Auftreten im Zusammenhang mit Ausein-
andersetzungen um die Lehre des Origenes in der Spätantike bis hin
zu Bacon ausschließlich als Kampfbegriff benutzt. Diese Bedeutung
überträgt sich im 18. Jahrhundert auf den Terminus ,Anthropomor-
phismus‘. Erst mit Hume und Kant erhält er auch den Charakter eines
Reflexionsbegriffs,48 der dazu dient, legitime und unvermeidbare For-
men der Vermenschlichung von illegitimen zu unterscheiden sowie jede
ihrem Wesen nach zu bestimmen. Durch Kant werden die Ausdrücke
,anthropomorph‘ und ,Anthropomorphismus‘ zu prominenten Vokabeln,
die nicht immer als thematische, sondern vielfach auch als operative
Begriffe Verwendung finden.49

5. Schließlich spricht für den terminologischen Fokus, daß er ein
ökonomisches Auswahlkriterium bietet, um Texte, die für die leitende
Fragestellung relevant sind, zu identifizieren. Dabei mag es vorkom-
men, daß Texte, in denen es ebenfalls um den Anthropomorphismus
geht, die jedoch nicht den Terminus anführen, unberücksichtigt blei-

45 Diderot/d’Alembert (1751), 497.
46 Vgl. dazu auch Marquard (1965); Marquard (1971).
47 Siehe dazu unten, Erster Teil, Kap. II, Exkurs.
48 Reflexionsbegriff meine ich hier nicht im Kantischen Sinne.
49 Vgl. Fink (1957/1976).



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 27
#23 i

i

i
i

i
i

Einleitung 27

ben, während in anderen zwar der Terminus vorkommt, aber keine
relevante Auseinandersetzung mit dem Problem stattfindet. Dazu ist
zu sagen, daß ich mit meiner Vorgehensweise ein kalkuliertes Risiko
eingehe, um durch die Reduktion von Komplexität eine Steigerung von
Komplexität zu erzielen. Denn die Beschränkung auf den terminologi-
schen Einsatz ermöglicht die Konzentration auf solche Texte, die den
Anthropomorphismus explizit analysieren und zugleich implizit eine be-
griffliche Tradition fortsetzen oder aber durch einen originären Beitrag
innovieren. Im übrigen kann das Ziel von exemplarischen Studien nicht
Vollständigkeit sein, die notwendigerweise zu Lasten der Genauigkeit
geht. Auf der Grundlage begriffsgeschichtlicher Vorarbeiten sollen nun
verschiedene Dimensionen des Anthropomorphismus untersucht werden,
für die weder eine lückenlose Dokumentation noch eine streng histori-
sche Abfolge zwingend ist. Daß in jedem Fall der nähere und weitere
Kontext in die Betrachtung einbezogen werden muß, versteht sich von
selbst.

Wenn hier der Terminus Anthropomorphismus im Mittelpunkt steht,
müssen zwei sehr verwandte und gelegentlich sogar synonym gebrauchte
Termini mitbedacht werden: Anthropozentrismus und Anthropologismus.
,Anthropomorphismus‘ hat die längste Tradition – ἀνϑρωπόμορφος ist
bereits für die Zeitenwende belegt, der Ausdruck ,Anthropomorphismus‘
datiert ausweislich der Quellenlage auf das Jahr 1710. ,Anthropozen-
trisch‘ läßt sich erstmals in einer Aufzeichnung aus Lichtenbergs Sudel-
büchern vom April 1777 nachweisen.50 Es gibt allerdings keinen Hinweis
auf einen allgemeinen Sprachgebrauch. Die nächste Verwendung findet
sich erst 1841 in Kierkegaards Dissertation Über den Begriff der Ironie,
in der der Autor einen anthropozentrischen (anthropocentrisk) von ei-
nem theozentrischen Pantheismus unterscheidet.51 Bis ins zwanzigste
Jahrhundert hinein ist nur das Adjektiv belegbar. Erst spät findet sich –
und zwar außerhalb der einschlägigen Wörterbücher und Enzyklopädien
– auch das Substantiv ,Anthropozentrismus‘.52 Der Ausdruck ,Anthropo-
logismus‘ tritt 1844 im Titel von Schriften auf, die die Philosophie von
Kant bis Feuerbach zum Gegenstand haben.53 An prominenter Stelle
begegnet er uns dann in Husserls Prolegomena zu einer reinen Logik

50 Lichtenberg (1980), 481.
51 Kierkegaard (1841/1997), 345.
52 In der 21. Auflage der Brockhaus Enzyklopädie von 2006 ist nur „anthropozentrisch“ ver-

zeichnet. Dasselbe gilt für Duden. Das große Wörterbuch der deutschen Sprache von 1999. Eine
terminologische Unterscheidung zwischen Anthropomorphismus und Anthropozentrismus trifft
beispielsweise Spaemann (2000), 22.

53 Daumer (1844); Harms (1845).



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 28
#24 i

i

i
i

i
i

28 Einleitung

von 1900. Unter dem Titel des Anthropologismus kritisiert Husserl hier
eine dem Psychologismus verwandte Lehre, die das Vernunftsubjekt
mit dem empirischen Menschen gleichsetzt.54 Während Anthropomor-
phismus im Vergleich mit den beiden anderen Termini bei weitem den
größten Begriffsumfang besitzt und im Laufe der Geschichte am meisten
ausdifferenziert wird, betont anthropozentrisch den Subjektbezug einer
Weltanschauung, die den Menschen an die Spitze einer Wertehierarchie
stellt, zum Nabel der Welt macht oder zum Endzweck des Seins erhebt.
Anthropologismus bezieht sich auf eine theoretische Position, die die An-
thropologie zur Basis aller anderen Wissenschaften (wie z.B. der Logik)
erklärt. Man könnte ihn als einen Anthropomorphismus des Subjekts
(der Vernunft) definieren.55

Nach der methodischen Reduktion vom Begriff auf den Terminus
schränkt ein zweiter Reduktionsschritt den Gegenstandsbereich dieser
Arbeit auf den philosophischen Diskurs ein. Bislang wurde der Anthro-
pomorphismus hauptsächlich in Theologie und Religionswissenschaft
untersucht. Vom Animismus sogenannter Naturreligionen über das
griechische Pantheon bis hin zu Judentum und Christentum ist die Ver-
menschlichung des Numinosen immer wieder Thema einer Ursachen-,
Motiv- und Grenzforschung gewesen. Außer den zahlreichen Artikeln
in den einschlägigen Enzyklopädien und Lexika56 sind namentlich vor
allem die Schleiermacher-Monographie von Franz Christ sowie die syste-
matischen Überlegungen von Eberhard Jüngel anzuführen.57 Zu einem
differenzierteren Bild des Begriffs ,Anthropomorphit‘, der bis ins 18.
Jahrhundert hinein gebräuchlich und terminologischer Vorgänger von
,Anthropomorphismus‘ war, haben Arbeiten aus dem Kreis der Frühen
Kirchengeschichte und Byzantinistik beigetragen.58 In den letzten drei
Jahrzehnten stand der Anthropomorphismus zunehmend auch im Fokus
der empirischen Biologie, vor allem der kognitiven Verhaltensforschung,
die der Frage nachgeht, ob und inwieweit man Tieren – insbesondere Pri-
maten – Denken oder Bewußtsein zusprechen darf.59 Schließlich wurde
dem Anthropomorphismus auch Aufmerksamkeit zuteil auf den Gebie-

54 Vgl. Husserl: Logische Untersuchungen, Bd. 1, Hua 18, 122-158.
55 Darüber hinaus sind an seltenen Prägungen noch Anthropismus (vgl. Haeckel 1899/1924,

17-20) sowie anthropotrop zu nennen (vgl. Blumenberg 2000, 293).
56 Vgl. z.B. die Artikel von van der Leeuw (1950); Schildenberger/Metz (1957); Schrei-

ner/Schütte (1993); Löhr u.a. (1998).
57 Christ (1982); Jüngel (1982). Vgl. außerdem Gollwitzer (1963), 113-162.
58 Vgl. Florovsky (1987); Röwekamp (2005), 58-72.
59 Vgl. Asquith (1984); Kennedy (1992); Fisher (1996); Daston (2000); Keeley (2004); Daston

(2005); Perler/Wild (2005).



i
i

“Becker_Der_menschl_Standpunkt_2FFin” — 2011/5/15 — 21:54 — page 29
#25 i

i

i
i

i
i

Einleitung 29

ten der Psychologie,60 der Literaturwissenschaft61 sowie der Architektur-
und Filmtheorie.62 Allein in der Philosophie fehlt eine ausführliche oder
gar monographische Abhandlung. Diesem Desiderat soll die vorliegende
Studie Abhilfe schaffen.

Eine dritte und letzte Reduktion schließt an eine Binnendifferenzie-
rung des Anthropomorphismus-Begriffs an, die Kant vorgenommen hat,
indem er den kritischen („symbolischen“) vom dogmatischen Anthro-
pomorphismus unterscheidet. Letzterer bezieht sich auf Dinge an sich,
ersterer lediglich auf unsere Vorstellungen.63 Ich werde mich auf den
kritischen Anthropomorphismus konzentrieren, da er das thematisch über-
geordnete Beobachtungsproblem reflektiert. Es geht also weder um die
Nähe einer absoluten Substanz zur menschlichen Natur noch um die
Offenbarung des Numinosen in Menschengestalt. Hierfür verwendet
Hamann den Begriff der „Anthropomorphose“.64 Genau diese Grenzzie-
hung zwischen einer objektiv gedachten Anthropomorphose des Göttli-
chen durch die Inkarnation in Jesus Christus einerseits und dem subjek-
tiven Anthropomorphismus des menschlichen Beobachters andererseits
erfolgt im ersten Teil. Die transzendentale Wende der Kantischen Philo-
sophie bleibt dann die Voraussetzung für die weiteren Spezifikationen.

3. Anthropomorphismus

Im folgenden werde ich drei Spezifikationen des Anthropomorphismus
unterscheiden, die ich terminologisch als symbolischer, schematischer
und hermeneutischer Anthropomorphismus fasse. Diese Differenzierung
beschreibt insofern eine Klimax, als unter Voraussetzung der jeweils
vorangehenden Bestimmung eine Erweiterung des Begriffsumfangs er-
folgt. Zunächst auf Gott eingeschränkt, dann auch auf das Weltliche
(die unbelebte und belebte Natur) bezogen, richtet sich der Anthropo-
morphismus schließlich ebenso an die Adresse des Menschen selbst, der
in seiner Doppelrolle als transzendentales Subjekt und als empirisches
Objekt zwischen konstituierendem und konstituiertem Wesen oszilliert.
Man könnte mit einem Ausdruck Heideggers hier von ,Reluzenz‘ spre-
chen, die dazu führt, daß in das Adreßbuch des Begriffs am Ende auch

60 Vgl. z.B. Tietel (1995).
61 Vgl. Brandl (1995).
62 Frings (1998); Zöllner (2004); Homann (2005); Hermsdorf (2011).
63 Siehe dazu unten, Erster Teil, Kap. IV, Abschn. 3.
64 Hamann: Zweifel und Einfälle, N III, 192.




