PHILOSOPHISCHE ABHANDLUNGEN

HERAUSGEGEBEN VON ROLF-PETER HORSTMANN,
ANDREAS KEMMERLING UND TOBIAS ROSEFELDT

BAND 103

6]

VITTORIO KLOSTERMANN - FRANKFURT AM MAIN



RALF BECKER

Der menschliche Standpunkt

Perspektiven und Formationen
des Anthropomorphismus

e
_—

6]

VITTORIO KLOSTERMANN - FRANKFURT AM MAIN



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet tiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Vittorio Klostermann GmbH Frankfurt am Main 2011
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere die des Nachdrucks und der Ubersetzung.
Ohne Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet, dieses Werk oder Teile in einem
photomechanischen oder sonstigen Reproduktionsverfahren oder unter Verwendung
elektronischer Systeme zu verarbeiten, zu vervielfiltigen und zu verbreiten.
Gedruckt auf Alster Werkdruck der Firma Geese, Hamburg,

alterungsbestindig @9 1so9706 und PEFC-zertifiziert @

Satz: Michael Sellhoff, Kiel

Druck: Wilhelm & Adam, Heusenstamm
Bindung: Litges & Dopf, Heppenheim
Printed in Germany
ISSN 0175-6508
ISBN 978-3-465-03715-6



,
A la mémotre de mon grand-pere






VORWORT

Die Philosophie der Neuzeit hat ein gespaltenes Verhiltnis zum Men-
schen. Einerseits vollzieht sich die Wende zum Subjekt seit der Re-
naissance iiber die Zentrierung des Menschen, andererseits mul3 das
Erkenntnissubjekt vom konkreten Menschen gereinigt werden, um die
Objektivitat wissenschaftlicher Beobachtung zu gewihrleisten. Das cogi-
to fungiert zwar seit Descartes als das unerschiitterliche Fundament aller
Bestimmung von Wirklichkeit — der Mensch darf sich deshalb aber nicht
zum Ma@ aller Dinge erkliren.

Im Lichte dieser allgemeinen Fragestellung steht insbesondere das
Anthropomorphismus-Problem, das heiB3t die Schwierigkeit, dal3 wir
nicht anders als menschlich in die Welt hineinschauen kénnen, wodurch
diese grosso modo auch ;menschlich’ zurtickblickt. Mag es unsere Vorstel-
lung von einem gottlichen Wesen sein, der Kraftbegriff der Physik oder
das Bewulltsein von Tieren — iiberall laufen wir Gefahr, Nichtmenschli-
ches zu vermenschlichen. Uber die Moglichkeit, den Anthropomorphis-
mus ganzlich zu vermeiden oder zumindest kritisch zu wenden, ist in
der Philosophie seit Hume und Kant bis in unsere Tage viel diskutiert
worden. Bislang blieb diese Debatte jedoch weitgehend unerforscht: Es
gibt keine monographische Abhandlung, die den Anthropomorphismus-
Diskurs in Neuzeit und Moderne aufarbeitet — ein Desiderat, dem diese
Studie erstmals Abhilfe zu schaffen versucht.

Historisch verfolgt sie die Diskussion tiber den Anthropomorphis-
mus von Hume, Hamann und Kant iiber Feuerbach und Nietzsche
zu Husserl, Cassirer und Hans Jonas. Dabeil werden drei Typen von
Anthropomorphismus unterschieden (symbolischer, schematischer und
hermeneutischer Anthropomorphismus), die zugleich als geschichtlich
sich entfaltende Paradigmen der Erkenntnistheorie verstanden werden
kénnen: So 16st in der Analyse der anthropomorphen Beobachtung der
Wirklichkeit das konstruktivistische Zuschreibungsparadigma das Analo-
giedenken ab, um schlieBlich der zirkuldren Struktur einer Hermeneutik
des Selbstverstandnisses und der teilnehmenden Beobachtung Platz zu
machen. Der Mensch steht der Welt nicht nur gegentiber, sondern ist
selbst Teil dessen, was er beobachtet. So erschliel3t sich das Ganze (z.B.
organisches Leben, Kultur) ebenso vom Teil (der Mensch als animal
symbolicum) wie der Teil vom Ganzen.

Gerade das ausfiihrliche Studium von Jonas’ philosophischer Biologie
zeigt, dal beim Anthropomorphismus und dem Versuch seiner Vermei-



8 Vorwort

dung nicht nur unsere epistemologische Integritidt auf dem Spiel steht:
Die Idee seiner vollstindigen Elimination hat Folgen fiir unser Selbst-
verstdndnis als Menschen. Unsere anthropomorphe Sprache artikuliert,
wer wir in der Welt sind — und sein wollen. Der puristische Versuch,
unser Weltverhaltnis von den anthropomorphen Elementen zu reinigen,
droht, wenn er iiber das Ziel hinausschie3t, unseren Aufenthaltsort in
der Welt zu verwischen. Den Abschlul3 der Uberlegungen zum mensch-
lichen Standpunkt bildet daher die Skizze einer Ethik des Beobachtens,
die unter anderem auch iiber die hermeneutischen Widerspriiche des
szientifischen Reduktionismus aufzukldren vermag.

Die vorliegende Arbeit wurde im Sommersemester 2010 von der Phi-
losophischen Fakultédt der Christian-Albrechts-Universitit zu Kiel als
Habilitationsschrift angenommen. Der Verfasser hat Vielen fiir viel-
faltige Hilfe vielfach zu danken: sorgfiltiges Korrekturlesen und kri-
tische Lektiire, inspirierende Gesprédche und kluge Hinweise, dezente
Begleitung und moralische Unterstiitzung. In der originellen Reithenge-
rechtigkeit des Alphabets sind dies: Christoph Fischer, Raphael Heibel,
Wolfgang Kersting, Ralf Konersmann, Manfred Kugelstadt, Claus Lang-
behn, Daniel Lorenz, Astrid von der Liihe, Nikolai Mahl, Ernst Wolfgang
Orth, Manfred Sommer und Dirk Westerkamp. Michael Sellhoffs ebenso
geduldigem wie geschicktem Einsatz verdankt das Buch seinen anspre-
chenden Satz.



INHALT

Vorwort . . . . . . . o e e e e e 7
Einleitung
1. Vom Standpunkt des Menschen . . . . . .. ... ... ... ... 15
2. Vom Beobachten des Beobachters der Beobachter . . . . . . . . .. 21
5. Anthropomorphismus . . . . . ... ... 00000 29
ERSTER TEIL

II.

DAS UNBEKANNTE DENKEN
SYMBOLISCHER ANTHROPOMORPHISMUS

Der Kampfplatz der Streitigkeiten um den Anthropomorphismus im
18. Jahrhundert: natiirliche Theologie und Physikotheologie . . . . . 39

Vom Kampfbegriff zum Reflexionsbegriff: Anthropomorphismus-
Kritik bei David Hume

1. Humes Anthropologie der Religion . . . . . ... ... ... ... 48
2. The believer’s fork: Anthropomorphismus und Mystizismus . . . . 51
Exkurs: Zur Begriffsgeschichte des Kampfbegriffs ,Anthropomorphit’ 56
3. Strategien und Aporien der Begriindung . . . . . . . ... ... .. 63
4. Arachnomorphismus . . . . . ... ... o000 74
5.Jenseits des Zweifels . . . . . ..o 0oL 78

II1. Das Privileg der Anthropomorphie: Johann Georg Hamann

1. ,,wie Saul unter den Propheten®:

Hume als Vorbild fiir Hamanns L.ehre vom Glauben . . . . . . . . 85
2. ,,Commercio gottlicher und menschlicher idiomatum“:

Hamanns Herder-Kritik . . . . .. ... ... ... .. ...... 89
5. Das ,,Senfkorn der Anthropomorphose und Apotheose*:

Die ,,Herablassung“ des Schriftsteller-Gottes zu den Menschen . . 95

4. Ein ,,preuBischer Hume“: Metakritik an Kants Purismus der Vernunft 97
5. Hamann und die Folgen . . . . . ... ... ... ... ... .. 101

IV. Der Anthropomorphismus innerhalb der Grenzen der bloBen

Vernunft: Immanuel Kant

1. Kants Schlummer und Hamanns Weckdienst . . . . . . . . . . .. 106
2. Theologiedes Als-ob . . . . . . ... ... ... ... ... 110
3. Die Grenzbestimmung der reinen Vernunft durch symbolischen
Anthropomorphismus . . . . ... ... 126
4. Vom Schaden der ,,Abgétterei in praktischem Verstande“ . . . . . 134
5. Kein Newton des Grashalms . . . . . . ... ... ... .. .... 140

6. Kant und die AuBBerirdischen . . . . . . . . . . .. .. .. ... .. 146



10

L

1L

1IT.

1L

111

Inhalt
ZWEITER TEIL
DIE HUMANISIERUNG DER WELT
SCHEMATISCHER ANTHROPOMORPHISMUS

Menschlich von der Weltreden . . . . . .. . ... ... ... ... 1565
Vom Kandidaten des Jenseits zum Studenten des Diesseits:
Ludwig Feuerbach
1. Feuerbachs Kehre und die Anthropomorphisierung der Philosophie 168
2. Der Mensch auf Umwegen zusich selbst . . . . . ... ... ... 174
3. Beobachtung des Spiegels . . . . . .. ... ... .. ... .. 181
4. Feuerbachs vierter Gedanke . . . . . . . .. ... ... ...... 187
,»,Die Metamorphose der Welt in den Menschen®: Friedrich Nietzsche
1. Kritik der konkreten Vernunft . . . . . . . . ... ... ... ... 192
2. Metaphern, Metonymien und Anthropomorphismen . . . . . . . . 196
3. Das produktive Subjekt . . . . .. ..o 0000 205
4. Wie die ,,wahre Welt“ zur Fabel wurde . . . . . . . ... ... .. 209
5. Die Krise des anthropozentrischen Weltbildes . . . . . . . . .. .. 214

DRITTER TEIL

DAS LEBEN BEZEUGEN

HERMENEUTISCHER ANTHROPOMORPHISMUS

Der anthropologische Schlaf . . . . .. ... ... ... ... ..., 221

Das Purgatorio der konkreten Vernunft: Anthropologismus-Kritik
und transzendentales Menschtum bei Edmund Husserl
1. Logischer Anthropologismus: Tatsache und Wesen . . . . . . . .. 235
2. Transzendentaler Anthropologismus: Kritik an Kant . . . . . . .. 237
3. Phanomenologischer Anthropologismus: Kritik an Scheler und
Heidegger . . . . . . . . ..o 245
4. Hermeneutischer Anthropomorphismus: Auslegung der
vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution . . . . . . . ... . .. 251

Kultur als Anthropomorphismus: Ernst Cassirer

1. Psychologischer und kritisch-transzendentaler Anthropomorphismus 260
2. Anthropomorphismus in Kultur- und Naturwissenschaft . . . . . . 271
3. Die Unhaltbarkeit des Vico-Axioms . . . . . . . . ... ... ... 277
4. Animal symbolicum . . . . .. ..o oo o L 282



Inhalt

IV. Fiir eine Philosophie des Lebens ,,ohne Furcht vor dem Tadel des

Anthropomorphismus®: Hans Jonas

1. Hermeneutische Phédnomenologie des LLebens . . . . . . . . . . ..
2. Destruktion der Geschichte der Ontologie . . . . . . . . . ... ..
3. Der Mensch als Zeugeder Natur . . . . . . .. ... ... .....
4. Die Sorge als Sinndes Lebens . . . . . . ... ...
5. Was Lowe und Torpedo unterscheidet . . . . . . . ... ... ...
6. Achtung vordem Leben . . . . . . ... ... 000000

Schlul3
1. Selektionseffekte der Beobachtung . . . . . . . .. ... ... ...
2. Leben in Metaphern . . . . . . ... ... ... ... ...
3. Ethik des Beobachtens . . . . . . . . ... ... ... .......

Bibliographie
1.Zur Zitation . . . . . ... Lo
2. Texte der primér behandelten Autoren . . . . . . . ... ... ..
3. Weitere Literatur . . . . . . . . . . . . . . ... ... ... ...

Personenregister . . . . . .. ... Lo Lo

11



Wie kann ein Mensch Sinn fiir etwas haben, wenn er nicht den Keim
davon in sich hat?
Novalis

So long as a tree is a tree, it does not frighten us at all. It begins to
be something alien, to be something strange, only when it looks like
ourselves. When a tree really looks like a man our knees knock under us.
And when the whole universe looks like a man we fall on our faces.

Gilbert Keith Chesterton

The proposal to avoid anthropomorphism is as absurd as the suggestion
that we should take an unbiased outside view of ourselves by jumping
out of our skin.

Ferdinand Canning Scott Schiller



EINLEITUNG

1. Vom Standpunkt des Menschen

Diese Arbeit behandelt die Frage, inwieweit der Mensch MaBstab sei-
ner Beobachtungen ist. Sie orientiert sich dabel an einer spezifischen
Reflexion unserer Standpunktabhidngigkeit im Begriff des 4nthropomor-
phismus. Er steht fur den Sachverhalt, dal8 der Mensch Objekte awf
menschliche Weise beobachtet. Begriffsgeschichtlich zundchst auf den
Bereich des Uberweltlichen beschrinkt, dann auf innerweltliche Gegen-
stdnde ausgeweitet, bezeichnet der Terminus die Vermenschlichung des
Nichtmenschlichen. ,Anthropomorphismus‘ wird also in erster Linie
ein Objektivitdtsverlust genannt, dessen Vermeidbarkeit oder Unver-
meidbarkeit seit dem 18. Jahrhundert zur Entscheidung freigegeben
ist. Der Begriff zeigt eine Beobachtung zweiter Ordnung an. Denn in
ithm manifestiert sich terminologisch die Beobachtung menschlicher
Beobachtung.!

Die Vorlage fiir die erste effektvolle Inszenierung der Mal3stabsfrage
liefert — lange vor Bildung des Ausdrucks ,Anthropomorphismus‘ —im
fiinften vorchristlichen Jahrhundert Protagoras von Abdera. Der Eroff-
nungssatz seines verschollenen Werks, das den Titel AArdeio (Wahr-
heit) oder Katodhhoviec (Niederwerfende [Reden]) getragen haben
soll, lautet nach der Uberlieferung: , Aller Dinge (ypnudtev) MaB ist
der Mensch, der seienden, daB (&¢) sie sind, der nichtseienden, daf3 (¢)c)
sie nicht sind.“? Die unzdhligen Interpretationen, die seither Protago-
ras’ ,;Homo-Mensura-Satz‘ entschliisseln wollen, unterscheiden sich vor-
nehmlich durch verschiedene Deutungen der drei Ausdriicke ypnudra,
avdpwrog und ¢ Xpfjua kann sowohl eine beliebige Sache als auch
einen Gebrauchsgegenstand bezeichnen. Im ersten Fall wire demzufolge
der Mensch das MaB wirklich aller Dinge, im zweiten nur derjenigen, die
er selbst hervorgebracht hat oder die zumindest Spuren seines Umgangs,
den er mit ihnen pflegt, zeigen.> Doch auch welcher Mensch gemeint ist,
geht aus der tradierten Formulierung nicht eindeutig hervor: der Einzel-

! Zu der Unterscheidung von Beobachtung erster und zweiter Ordnung vgl. Luhmann (1990),
851f.

2 Platon: Theaitetos 152a. Vgl. auch Aristoteles: Metaphysica 1053a; Sextus Empiricus: Adver-
sus Mathematicos VII, 60f.; Diogenes Laertius: Vitae philosophorum, IX, 51; Diels/Kranz (1996),
Bd. 2, 263 (Fragment 1).

3 Zur ersten Variante vgl. Gomperz (1912), 204; zur zweiten Variante Nestle (1942), 271.



16 Einleitung

ne, ein Kollektiv oder die Gattung Homo sapiens?* Die grof3te Einigkeit
besteht noch hinsichtlich der Ubersetzung von &¢, das nur gelegentlich
mit ,,wie“, in der Regel aber mit ,,daB“ wiedergegeben wird.5 Es ist also
insbesondere die Frage Sein oder Nichtsein, die sich nur nach menschli-
chem MaB beantworten 1d8t. Wie Hans Blumenberg zu bedenken gibt,
stellt sie sich iberhaupt auch erst fiir den Menschen. Denn das Nicht-
sein einer Sache ist eben nicht als solches gegeben, seine Feststellung
setzt vielmehr menschliche Begriffe voraus. Was Protagoras ,,gesehen
haben konnte, ist die Heterogenitit von Erkenntnis und Wirklichkeit,
zumindest in einem ganz elementaren Punkt: der Unterscheidung von
existenten und nichtexistenten Gegenstdnden als einer Moglichkeit, die
nur im Urteilen besteht, aber nichts am Vorhandenen abbildet. Das
Nichtexistente ist eben das, was es nicht gibt und was daher auch in
einem wahren Urteil des Inhalts, da es eben dieses nicht gibt, nicht
rezeptiv und abbildend dargestellt sein kann. Die M6glichkeit negativer
Satze beruht darauf, daBl der Mensch das Mal3 seiner Begriffe aufrichtet
und daran das ihm Gegebene mif3t; das Gegebene selbst enthilt nicht
das Mal3, an dem es gemessen wird.“¢

So inspirierend die MutmaBungen dariiber, was Protagoras wohl im
Sinn gehabt haben mag, im einzelnen sind, so klar diirfte sein, daB3
etn Satz allein nicht ausreicht, um auf eine ganze Lehre zu schlieBen.”
Zudem ist die primare Quelle Platon, der Protagoras bloB als Kontrast-

+ FKine individualistische Deutung gibt bereits Platon: Kratylos 385e-386a; vgl. auch Na-
torp (1884), 1-62; sowie Apelt (1923), 160. Vom Menschen als Gattungssubjekt geht dagegen
Halbfass (1882) aus. Beide Interpretationen hilt wiederum Gomperz (1912) fiir sinnvoll. Dal3
der Homo-Mensura-Satz den Menschen ,,im kollektiven Sinn“ einer Gruppe (Kultur) auffa3t,
meint Nestle (1942), 18f., zeigen zu kénnen. Dupréel (1948), 25, spricht gar von einem ,,conven-
tionalisme sociologique®.

5 Schleiermacher tibersetzt mit ,,wie“, Apelt und die meisten anderen dagegen mit ,,da3“.

6 Blumenberg (1966), 495f.

7 Vgl. dazu treffend die Einschitzung von Neumann (1938/1976), 269: , Es hat daher kei-
nen Sinn, immer wieder danach zu suchen, was der Metron-Anthropos-Satz bedeutet, solange
nicht neues verwendbares Material zur Verfligung steht.” Nichtsdestotrotz wurden immer wie-
der Rekonstruktionen unternommen, die nicht selten zu der Vereinnahmung Protagoras’ fiir
das jeweils eigene Denken fiihrten. Als Beispiele seien hier genannt: Pragmatismus (vgl. Schil-
ler 1908a, 1908b), Marxismus (vgl. Miiller 1976, 239-268) und moderner Relativismus (vgl.
Feyerabend 1989). Nach Kurt von Fritz ist der Satz des Protagoras hingegen ,,urspriinglich
nicht, wie spdter meistens interpretiert worden ist, der Ausdruck einer subjektivistischen oder
sensualistischen oder relativistischen Theorie, sondern richtet sich primér gegen alle jene phi-
losophischen und wissenschaftlichen Welterkldarungen, nach denen die Welt ganz anders ist als
,die Menschen‘ glauben, daB sie sei, und als sie ithnen erscheint.“ (Fritz 1971, 222) Eine origi-
nelle Deutung legt Michael Emsbach vor, der im Homo-Mensura-Satz gewissermalen einen
Vorldufer von Diltheys Satz der Phianomenalitdt sieht, ohne sich freilich explizit auf Dilthey zu
berufen. Demnach sei die ,,grundlegende These der protagoreischen Erkenntnistheorie®, daf3
,»Sein bewuBtes Sein ist“ (Emsbach 1980, 15). — Zur Forschung vgl. dariiber hinaus die informa-
tiven Berichte von Guthrie (1969), 188-192; Huss (1996) sowie Flashar/Kerferd (1998), 28-43,



Einleitung 17

mittel fuir sein eigenes Denken benutzt. Nach seiner individualistischen
Deutung lautet die eigentliche Aussage des Homo-Mensura-Satzes, dal3
nichts etwas an sich Bestimmtes sei, sondern nur etwas fiir jemanden, und
so wie ein jedes Ding ihm erscheine, so sei es auch fiir ihn.® Mit Blick auf
die sinnliche GewiBheit der unmittelbaren Eindriicke (nradfuota) unse-
rer Wahrnehmung 148t Platon die Identitédt von Erscheinung und Sein
noch gelten.® Aber es kann keine Rede davon sein, da3 wir keine weiter-
reichenden Kriterien hitten, um die Giite intersubjektiv abweichender
Wahrnehmungen und Urteile zu bewerten. SchlieBlich konsultieren
wir einen Arzt, wenn wir krank sind, und befragen nicht einen Anwalt,
welche Medizin wir einnehmen miissen, um wieder gesund zu werden.
Protagoras selbst tritt als bezahlter Lehrer auf, was erkldarungsbediirftig
ist, wenn jeder Mensch im selben Malle an der Wahrheit teilhat und
infolgedessen Lehrer eigentlich {iberflussig sind.!” Dariiber hinaus liegt
in dem Satz, dal3 alles wahr ist, was einem als ,wahr* erscheint, ein Selbst-
widerspruch, da er sein eigenes Falschsein einschlief3t, wenn jemand fiir
wahr hilt, dal3 er falsch ist.!!

Wer den Malstab fiir Urteile nur im Urteilenden sucht, der kommt
niemals zu Wissen, sondern hat es immer nur mit Meinungen zu tun.
In strenger Opposition zu Protagoras zeichnet Platon daher ein Bild des
Philosophen, der ein Sachverstdndiger des An-sich-Bestimmten ist. Er
interessiert sich nicht fiir diesen oder jenen Menschen, sondern fiir den
Menschen an sich;'? auch fragt er nicht, ob jemand hierin oder darin Un-
recht tue, sondern er untersucht die Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit
selbst.’® Genau darin unterscheidet Platon den Philosophen vom Sophis-
ten, dal3 er sich vom Einzelfall zum Allgemeinen erhebt und die Dinge
gleichsam von oben, aus groBer Hohe,'* betrachtet. Er muf3 die horizon-
tale gegen die vertikale Perspektive eintauschen. In der Horizontalen
bewegen wir uns in unseren alltidglichen Geschiften, wir identifizieren
Gegenstinde, ohne auf die Identifikation selbst zu reflektieren. Wenn

117-123. An neueren Untersuchungen sollen hier genannt werden: Schiappa (2003); Neumaier

(2004); Lee (2005).
8 Platon: Theaitetos 152a, 157a, 160a-c.
9 Ebd. 179c, 186d.
10 Ebd. 161d-e, 166d.
11 Ebd. 171a-b.
12 Vgl. ebd. 174b.
15 Vgl. ebd. 175c.

4 Ebd. 175d. Der philosophische Beobachter ,hangt“ hier ,von der Héhe heriiber” und
schaut von oben herab. Im Héhlengleichnis schaut der Betrachter, nachdem er die Héhle ver-
lassen hat, nach oben hinayf, um dort ,,was am Himmel ist, und den Himmel selbst“ (die Ideen
und in der Sonne die Idee des Guten) zu erspihen (Politeia 516a).



18 Einleitung

wir allerdings nach der Identitét einer Sache, ihrem Begriff, fragen, dann
nehmen wir die Position eines unbeteiligten Zuschauers ein, einem Gott
nicht unidhnlich, der von aullen auf die Welt blickt. Deshalb ist das Ziel
des Philosophen nach Platon die ,,Verdhnlichung mit Gott* (6poiwotc
9e@). Denn nur so werden wir ,,gerecht und fromm mit Einsicht*.'3
Einsicht, im Sinne von Urteilskraft und Verstand (@pdvnoLc), ist die Vor-
aussetzung fiir die Erkenntnis von Wahrheit.!® Auch wenn von allen
Lebewesen allein der Mensch Verstand besitzt, so ist er doch nicht als
Homo sapiens, sondern nur als Homo sapiens erkenntnisfihig. In der
Austibung dieser Fahigkeit wachsen wir fiir Platon tiber unsere begrenzte
Existenz hinaus und ndhern uns dem eigentlichen Erkenntnismalstab,
ndmlich einem géttlichen Zuschauer an, ohne freilich unserer irdischen
Lebensform v6llig entraten zu kénnen. Daher stellt Platon in den Nomoi
Protagoras sozusagen von den Fiilen auf den Kopf: , Die Gottheit diirfte
nun fiir uns am ehesten das MaB aller Dinge sein, und dies weit mehr
als etwa, wie manche sagen, irgend so ein Mensch.“!7

Worin sich Platon von Protagoras absetzt, ist die Perspektive, die nach
seiner Uberzeugung der Wissensuchende einnehmen muB. Auch Platon
ist sich der Perspektivitit des Wissens durchaus bewuBt. Ziel des langen
Bildungsgangs, den er fiir den Philosophen in der Politeia entwirft, ist
die ,,Umlenkung (nepioaywyr) der Seele”, die den Blick von den verén-
derlichen Erscheinungen zu dem unverédnderlichen Sein der Begriffe
wendet. So wie das Auge den richtigen Blickwinkel benétigt, um gut se-
hen zu kénnen, so mul3 auch die Seele des Philosophen richtig eingestellt
(teTpopuéve) sein. Im Liniengleichnis unterscheidet Platon vier solcher
Einstellungen — Tropen der Seele.'8 (1) Die eixacta ist die dsthetische
Einstellung, die nicht zwischen Bild und Sache, zwischen Simulation und
Wirklichkeit unterscheidet. Wir alle kennen den Schwund dieser Grenze
aus dem Kino, wenn wir von der Filmhandlung so mitgerissen werden,
als ob es sich um ein reales Geschehen handelte. (2) IlioTic nennt Platon
unsere nattirliche Einstellung, die sich nicht von Simulationen tduschen
1aBt, sondern sich an die ,harten Fakten‘ der sinnlich wahrnehmbaren
Realitdt hilt. (3) Diese empirischen Gegenstdnde unserer natiirlichen
Umwelt benutzt der Mathematiker dazu, um an ihnen die reinen Formen
geometrischer Gebilde zu demonstrieren. Er zieht einen empirischen
Kreidekreis, um an ihm die Eigenschaften des iiberempirischen Kreises
zu veranschaulichen. Das individuelle und kontingente Objekt wird

5 Platon: Theaitetos 176b.
16 Ebd. 186c.
7 Platon: Nomoi 716c.

18 Platon: Politeia 518d; tpémoc ist das Substantiv zu TeENW, resp. TETEOUUAL.



Einleitung 19

auf diese Weise zu einem Bild fiir einen allgemeinen und notwendigen
Sachverhalt. (4) Von der Einstellung des Mathematikers, der didvola,
unterscheidet sich nun die Einstellung des Philosophen, die vonoig (€mi-
othun), dadurch, daB dieser die allgemeinen Begriffe oder Ideen als
etwas erkennt, das sich gar nicht addquat ins Bild setzen 14Bt. Wahrend
der Mathematiker die Ideen von Kreis und Dreieck als Hypothesen in
seinem Umgang mit den konkreten Gebilden verwendet, hebt der Phi-
losoph alle Hypothesen auf und richtet sich direkt auf die Wesenheiten
selbst.!9

Genau dieser Blick auf das Wesen (€i6oc) ist dem Philosophen nur aus
der vertikalen, quasigittlichen Perspektive eines unbeteiligten Beobach-
ters moglich. Demgegentiiber sind wir fiir den platonischen Protagoras
immer schon horizontal in die Welt verstrickte, am Geschehen beteiligte
Beobachter, denen die Dinge nur so zugénglich werden, wie sie sich aus
menschlicher Perspektive darbieten.?’ Mogen sich der Sophist und der
Philosoph darin gleichen, daB sie mit ihrer Expertise den Polisbiirgern
zu dienen beanspruchen — hinsichtlich des Wissens, das sie als Sachver-
stdndige ausweist, konnten ihre Einschatzungen nicht unterschiedlicher
sein. Fiir Platon ist der Mensch mit seiner Bodenhaftung bei den Erschei-
nungen ein Storfaktor der dewplo, fiir Protagoras hingegen ein Priifstein
der Wahrheit, die im sozialen Kontext allererst ausgehandelt wird. Der
Eidetiker sieht, indem er seinen Blick auf die ,iiberhimmlischen‘ Ideen
richtet, hinter die kontingenten Verwicklungen der menschlichen Welt
und erfahrt dadurch eine Art Apotheose, die allerdings — zumindest i
Leben — notwendigerweise unvollendet bleiben muf: ,,Der Philosoph,
der mit dem Gé6ttlichen und Geregelten umgeht, wird auch geregelt und
gottlich, soweit es nur dem Menschen moglich ist.“?!

In Platon und Protagoras begegnen uns zwei paradigmatische Beob-
achtertypen: der teilnehmende Beobachter des jeweils Fiir-uns-Bestimm-
ten hier, der unbeteiligte Beobachter des An-sich-Bestimmten dort.?? Fiir

19 Ebd. 509d-511e. Vgl. auch Wieland (1999), 201-218.

20 Zu dem darin sich ankiindigenden Problem des Perspektivismus vgl. Gerhardt/Herold
(1992) sowie Gerhardt (1992), V-XV.

21 Platon: Politeia 500cd. Fiir dhnliche Stellen vgl. ebd. 589cd sowie 613ab. Eine solche
philosophische Apotheose muBl dem ,Gotteslédsterer Protagoras fremd gewesen sein. Vgl. etwa
den folgenden Ausspruch des Protagoras: ,,Uber die Gétter allerdings habe ich keine Moglich-
keit zu wissen, weder dal3 sie sind, noch daf} sie nicht sind, noch, wie sie etwa an Gestalt sind;
denn vieles gibt es, was das Wissen hindert: die Nichtwahrnehmbarkeit und da3 das Leben des
Menschen kurz ist.“ — Diels/Kranz (1996), Bd. 2, 265 (Fragment 4).

22 Die Ausdriicke ,Zuschauer® und ,Beobachter’ verwende ich im folgenden synonym. Zur Be-
deutung des Zuschauers in der Philosophie vgl. Blumenberg (1979). In der Ethnologie spielt die
teilnehmende Beobachtung eine wichtige Rolle. Das Konzept wurde programmatisch erstmalig
von Bronislaw Malinowski (1922/1979), 45f., dargelegt. In den Erkenntnissen der ethnologi-



20 Einleitung

den einen ist der Beobachter, fiir den anderen die beobachtete Sache (die
Idee) das unhintergehbare Mal3 der Beobachtung. Auf der einen Seite
steht die Nahe zu den unmittelbar gegebenen FErscheinungen, auf der an-
deren Seite die stufenweise Distanznahme, eine vollstindige Umlenkung
der ganzen Seele, die in Einsamkeit das Wesen erkennt. Die Metapher
vom ,iiberhimmlischen Ort* (Unepoupdvioc T6T0¢)?> unterstreicht, dal3
die Perspektive des platonischen Zuschauers mit der Raumperspektive
aller irdischen und astronomischen Beobachtung inkommensurabel ist.

Es 1st ausgerechnet die von Platon nicht allzu hoch geschitzte Astrono-
mie, die das Bild liefert fiir eine Vermittlung zwischen Protagoreischem
und Platonischem Beobachter. Kant vergleicht die ,,Revolution der
Denkart“, daB3 nicht unsere Erkenntnisse sich nach den Gegenstianden,
sondern diese sich nach der Form unseres Erkenntnisvermégens richten,
mit der Kopernikanischen Wende von der unbewegten zur bewegten
Erde: ,,Es ist hiemit eben so, als mit den ersten Gedanken des Copernicus
bewandt, der, nachdem es mit der Erklarung der Himmelsbewegun-
gen nicht gut fort wollte, wenn er annahm, das ganze Sternheer drehe
sich um den Zuschauer, versuchte, ob es nicht besser gelingen méchte,
wenn er den Zuschauer sich drehen und dagegen die Sterne in Ruhe
lieB.“2* Die Analogie zwischen dem sich drehenden Zuschauer und dem
Erkenntnissubjekt einerseits und den ruhenden Sternen sowie den Fr-
kenntnisgegenstdnden andererseits hebt die Antithese zwischen Platon
und Protagoras in einer schopferischen Synthese auf. Mit dem Prota-
goreischen Beobachter hat das Kantische Subjekt gemeinsam, da3 ihm
die Dinge an sich unbekannt bleiben. Es besitzt nur einen intellectus
ectypus, keinen intellectus archetypus. Sein Erkenntnisvermdogen ist auf
Erfahrung angewiesen. Jenseits der sicheren Fahrrinne der Empirie
lauern die Ungeheuer der Metaphysik, die den Verstand zu verschlingen
drohen. Dem Platonischen Zuschauer dhnelt der Kantische insofern,
als er allgemeine Begriffe und Regeln anerkennt, an die das einzelne
Subjekt in seiner Erkenntnis mit Notwendigkeit gebunden ist, und da-

schen Feldforschung sieht Iris Ddrmann (2005) eine Provokation fiir die philosophische Idee
einer reinen Theorie.

25 Platon: Phaidros 247c.

2+ Kant: Kritik der reinen Vernunft, B XVI, AA 3, 12. Volker Gerhardt (1987), 150, weist dar-
auf hin, daB es Kant bei der Kopernikanischen Wende nicht auf den Wandel vom geozentrischen
zum heliozentrischen Weltbild ankommt, sondern auf den Standpunktwechsel, den der Zuschau-
er erfahrt: ,,Der Betrachter, das Erkenntnissubjekt, wird zum Schliissel fiir das, was wir von den
Objekten als wesentlich begreifen.” Gerhardt geht sogar so weit, Kants eigene Kopernikanische
Wende als eine ,,im Kern [...] anthropologische Revolution, eine universelle Hinwendung zum
Menschen* (140) zu deuten. Zum Begriff des Standpunktes im Zusammenhang des Kantischen
Denkens vgl. Kaulbach (1963).



Einleitung 21

mit keinen Raum fiir einen radikalen epistemischen Relativismus unter
Menschen ldBt. Allerdings beschrankt sich die Allgemeinheit der rei-
nen Formen der Sinnlichkeit und des Verstandes auf die menschliche
Gattung. Wir kénnen ,,nur aus dem Standpunkte eines Menschen vom
Raum, von ausgedehnten Wesen etc. reden®.?> Es sind auch andere Arten
der Rezeptivitdt als Raum und Zeit, ja sogar eine Erkenntnis allein aus
Spontaneitdt denkbar — wir kénnen uns darunter nur nichts Genaueres
vorstellen. Der Geltungsanspruch, den das Kantische Subjekt fiir seine
Beobachtungen erheben darf, besitzt eine mittlere Reichweite: Er er-
streckt sich nicht auf alle mdglichen Beobachter (z.B. andere intelligente
Wesen auf entfernten Planeten), geht aber tiber das einzelne menschliche
Individuum hinaus.

Wo Kopernikus in der Astronomie den Standort des Menschen an
die dritte Stelle hinter der Sonne dezentriert hat, zentriert Kant in der
Philosophie den Standpunit menschlicher Beobachtung.?¢ Die Abhéngig-
keit menschlicher Beobachtung erster Ordnung von ithrem Standpunkt
erfahrt durch den Begriff des Anthropomorphismus eine Beobachtung
zweiter Ordnung. Das methodische Vorgehen der vorliegenden Studie —
die Beobachtung dritter Ordnung — soll der néchste Abschnitt darlegen.

2. Vom Beobachten des Beobachters der Beobachter??

Die folgenden Untersuchungen gehen vom Begriff des Anthropomor-
phismus aus. Mit ,Begriff* meine ich hier genauer den 7erminus, die
sprachliche Verdichtung einer Bedeutung im Ausdruck. Dies ist der
erste von drei methodischen Reduktionsschritten, die das Arbeitsfeld er-
schlieBen sollen. Die Reduktion vom Begriff auf den Terminus griindet
letztlich in dem besonderen Verhiltnis der Philosophie zu ihrer sprachli-
chen Darstellung, das Adorno in seinen Vorlesungen zur philosophischen
Terminologie 1962/1963 so beschrieben hat: ,,Der Philosophie ist ihre
Sprache wesentlich, die philosophischen Probleme sind weitgehend Pro-
bleme ihrer Sprache, und die Abgehobenheit der Sprache von der Sache,
die Sie in den sogenannten positiven Wissenschaften vorfinden, gilt nicht
in derselben Weise fiir die Philosophie.“?% Adorno sieht in philosophi-
schen Termini ,,geschichtliche Knotenpunkte des Gedankeuns, die tibrig

25 Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 42, AA 3, 55.

26 Zum Begriff des Standpunkts und seiner Geschichte vgl. Rottgers (1994).
27 Vgl. Ditrrenmatt (1986,/2004).

28 Adorno (1973), 7.



22 Einleitung

geblieben sind und an denen sich dann die Geschichte der Philosophie
sozusagen abspielt.” Jeder philosophische Terminus sei ,,die verhirtete
Narbe eines ungeldsten Problems*. In Anlehnung an Husserl, der philo-
sophische Termini als ,,Problemtitel“ betrachtet habe, sieht Adorno in
ihnen ,, Titel fiir Probleme und nicht etwa eindeutige und unverriickbare
Bezeichnungen fiir eindeutige und unverriickbare Sachen.“29

Wie Adorno méchte auch ich, mit Blick auf den Anthropomorphismus,
»den Versuch unternehmen, diese Probleme, die sich gewissermal3en in
den Termini verkappt haben, wieder lebendig zu machen.“ Adorno geht
dabei von der ,,Einheit des Problems* aus: , Es ist meine These, dal3
die festgehaltenen Termini die Identitdt der {iberlieferten Probleme
ausdriicken, wihrend der geschichtliche ProzeB, der die Probleme in ver-
schiedener Weise 16st, in den wechselnden Bedeutungen zu suchen ist.*3°
Genau gegen diese Identitdtsthese hatte zwei Jahre zuvor Gadamer argu-
mentiert, da3 der ,,iiberstandpunktliche Standpunkt“, von dem aus die
Identitdt eines Problems gedacht wird, ,,eine reine Illusion“ sei, die auf
,unserer historischen Kurzsichtigkeit“ beruhe. Anstelle von Problemen
spricht Gadamer lieber von Fragen, die aus den jeweilig geschichtlich
uiberlieferten Antworten zu rekonstruieren sind. ,,Die Kritik am Problem-
begriff, die mit den Mitteln einer Logik der Frage und Antwort gefiihrt
wird, muB} die Illusion zerstoren, als gibe es die Probleme wie Sterne am
Himmel. Die Besinnung auf die hermeneutische Erfahrung verwandelt
die Probleme zuriick in Fragen.*3' Das Medium fiir das Spiel von Frage
und Antwort ist die Sprache, die mit Begriffen operiert. Deshalb ist
fiir Gadamer Philosophie(geschichte) notwendigerweise auch Begriffs-
geschichte, die nicht nur die wechselnden Bedeutungen der Termini,
sondern auch den Wandel in den Problemstellungen erfaf3t.>

Es ist hier nicht der Ort, um das begriffsgeschichtliche Projekt, das in
der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg mit Namen wie Erich Rothacker,
Reinhart Koselleck und Joachim Ritter verbunden ist, im einzelnen nach-
zuzeichnen. Vielmehr sollen im Hinblick auf die Analyse des Anthro-
pomorphismus drei Ebenen der Betrachtung unterschieden werden, die
zusammen einen gemeinsamen Raum durchmessen. Auf der Begriffsebe-
ne haben wir es mit Wortern, Termini und Begriffen (Bedeutungen) zu
tun. Unter dem Wort verstehe ich das konkrete Zeichen, das interlingual
variiert (,,Anthropomorphismus®, ,,anthropomorphisme“, ,,anthropo-

29 Adorno (1974), 10f. Vgl. Husserl: Ideen I, Hua 3/1, 285, 337.

30 Adorno (1974), 10ff. Vgl. dagegen Rothacker (1955), 9: , Eine Geschichte haben die Ter-
mini und Probleme. Nicht eigentlich der Begriff als solcher.“

31 Gadamer (1960,/1990), 381ff.
32 Ebd., 4f. Vgl. Gadamer (1970), 137-151.



Einleitung 23

morphism* usw.). Den Begriff oder besser die Bedeutung kann man
mit Kurt Rottgers als ein ,,diskursiv umgrenztes Kontextualisierbarkeits-
feld fiir Zeichen“? definieren, das dem Zeichengebrauch in Kontexten
Grenzen setzt. Uberall dort, wo der Ausdruck ,, Anthropomorphismus*
vorkommt, geht es in irgendeiner Hinsicht um die Vermenschlichung
eines selbst Nichtmenschlichen. Der Terminus schlieBlich steht als
mittlere Proportionale zwischen Zeichen und Bedeutung und markiert
einen spezifischen Gebrauch, vor allem als terminus technicus in einem
elaborierten Code. Im vorliegenden Fall koinzidiert die Wortbildung
— wenngleich es Vorformen gab — mit dem Eintrag in das philosophi-
sche Lexikon, da Leibniz den Neologismus eigens fiir den Fachgebrauch
préagte.

Die Begriffsebene verweist bereits von sich aus auf die Kontextebe-
ne, die den konkreten Einsatz eines Begriffs betrifft. Auf dieser Ebene
werden die Probleme — Gadamers ,Fragen‘ — behandelt, die jeweils die
Verwendung eines Begriffs motivieren. Erst der Blick auf den Kontext
und die im einzelnen leitende Fragestellung erhellt den Begriff. Dem
thematischen Schwerpunkt dieser Arbeit entsprechend fokussiere ich das
Problem der menschlichen Perspektive und der Standpunktgebunden-
heit menschlicher Beobachtung. Dies ist der Hintergrund, vor dem ich
die Figur des Anthropomorphismus konturieren méchte. Die Behand-
lung eines Problems findet ihrerseits immer innerhalb eines Diskurses
statt, ,,der die Moglichkeiten von Aussagen zu einem bestimmten Gegen-
stand regelt, der das Sagbare und Denkbare organisiert.“ Der Diskurs
begrenzt ,,zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt® die ,,Menge von
Aussagen®, die ,,zu einem bestimmten Thema gemacht werden kann®.>*
Sinnfallig fiir den Anthropomorphismus ist die Episterne, die Foucault
insbesondere mit Blick auf das 19. Jahrhundert als das ,,anthropologi-
sche Denken* beschrieben hat.’> Damit meint er die Doppelstellung,
die der Mensch in Biologie, Linguistik und Okonomie innehat, indem
er zugleich als Subjekt wie auch als Objekt der Erkenntnis auftritt. In
der Tat macht der Terminus ,,Anthropomorphismus® erst im Ubergang
vom 18. zum 19. Jahrhundert Karriere, obwohl er da schon seit beinahe
achtzig Jahre zur Verfiigung steht. Neben der von Foucault so genannten
Episteme sind weiterhin die Diskurse in den einzelnen Wissenschaften
(vor allem Theologie, Philosophie, Biologie) und philosophischen Einzel-
disziplinen (Religionsphilosophie, Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie,

55 Rattgers (1991), 102, 110.

5+ Landwehr (2001), 7. Zum Diskursbegriff vgl. auch Schalk (1997/98), 56-104. Vgl. auBer-
dem Busse (2005), 43-57.

3 Foucault (1966/1971).



24 Einleitung

theoretische Biologie, Kulturphilosophie, Anthropologie, Ethik und As-
thetik) in Betracht zu ziehen und zu unterscheiden. AuBerdem verlduft
der Hauptstrang des philosophischen Anthropomorphismus-Diskurses
durch das Spannungsfeld von Transzendentalphilosophie und Anthro-
pologie, in dem transzendentales und empirisch-menschliches Subjekt
aufeinandertreffen.

Eine dritte Ebene erreichen wir, wenn wir uns entlang der 4u/f3en-
grenze des Begriffs bewegen. Dann haben wir es mit vor-, un- oder
tiberbegrifflichen Topoi und Metaphern zu tun, die jede Definitionsbe-
mithung konterkarieren.> Ein Topos, der gelegentlich mit dem Anthro-
pomorphismus verkniipft wird, ist die bereits zitierte Protagoras-Formel
vom Menschen als MaB aller Dinge. Hinsichtlich der Metaphorik ist es
aufschluBreich, daB3 unter der menschlichen Morphe, von der die Rede
1st, hdufig gar nicht die physische Gestalt des Menschen, sondern sein
Fihlen, Wollen oder Denken verstanden wird. Dartiber hinaus pointiert
Nietzsche den Anthropomorphismus als Grundlage allen Metaphernge-
brauchs.?”

All diese Ebenen entfalten sich geschichtlich. So gibt es eine Wort-
geschichte, wie es eine Terminologie- und Begriffsgeschichte gibt, die
ihrerseits eingebettet sind in eine Problem-, Diskurs-, Topoi- sowie Me-
tapherngeschichte.® Wie die Ebenen sind auch ihre Geschichten viel-
faltig ineinander verschriankt, so da3 jede Trennung notwendigerweise
kiinstlich sein mul3. Gegeniiber dem historischen Léngsschnitt, den
eine begriffsgeschichtliche Untersuchung bietet und der eine wichtige
orientierende Funktion erfiillt, soll der Anthropomorphismus hier in
Querschnittstudien analysiert werden.® Ausgangspunkt ist jeweils der
Terminus, Zielpunkt die Unterscheidung verschiedener Verwendungswei-
sen. Der Terminus steht gewissermaBen fiir das methodische Prinzip der
Homogenitat, die Differenzierung seiner Gebrauchsformen fiir das der
Spezifikation.® Fiir das Vorgehen, vom Terminus auszugehen, sprechen
folgende Argumente:

36 Vgl. Poggeler (1960); Blumenberg (1960).

57 Siehe dazu unten, Zweiter Teil, Kap. III, Abschn. 2. — Auch der Kieler Gymnasiallehrer Al-
fred Biese (1856-1930) vertritt die These, daB die Metapher als solche im Anthropomorphismus
wurzele und ,nicht ein kiinstlicher Zierrat der Rede* sei, sondern ,,der sinnféllige Ausdruck je-
ner Umwandlung, welche die Wirklichkeit in unserem Geiste erfihrt, jener Verschmelzung der
Innen- und Aussenwelt, jener Verkérperung des Geistigen und Vergeistigung des Korperlichen.
(Biese 1890, 17).

38 Vgl. dazu Meier (1971); Bodeker (2002).

39 Zur Begriffsgeschichte vgl. Becker, R. (2007a); Becker, R. (2008a).

4 Vgl. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 685f., AA 3, 435; Schopenhauer (1847,/1991d),
15f. Zur Spezifikation vgl. unten den dritten Abschnitt dieser Einleitung.



Einleitung 25

1. Es tragt der Sprachlichkeit der Philosophie Rechnung. Die Philo-
sophie bemiiht sich um die Prézisierung und Ordnung unserer Begriffe.
Ein Begriff mulB sich im Ausdruck manifestieren.*! Die Verkniipfung von
Begriff und Begriffswort ist zwar nicht immer eindeutig. Vielmehr kann
die Korrelation doppelt variieren: Wenn es fiir einen Begriff mehrere
Ausdrucksmoglichkeiten gibt, liegt Synonymie vor; 148t sich ein Aus-
druck dagegen mehr als nur einem Begriff zuordnen, so spricht man von
Homonymie oder Aquivokation. Dennoch lassen sich derartige Mehr-
deutigkeiten nur im Hinblick auf die sprachliche Gestalt von Begriffen
feststellen und gegebenenfalls auflésen.

2. Philosophische Begriffe stehen in einem hustorischen Verweisungs-
zusammenhang. Im Gegensatz zu den positiven Wissenschaften ist das
philosophische Denken unauflgslich mit seiner Geschichte verwoben.*?
Bedeutungsverschiebungen, die sich in der Sprache der Philosophie er-
eignen, lassen sich besonders gut an terminologischen Driften ablesen.*
Ein Terminus kann so als ein Leitfaden dienen, um den geschichtlichen
Wandel von Fragen und Antworten, Themen und Diskussionen zu erfor-
schen. Er ist damit zugleich ein Antidot gegen die Vorstellung von einem
Palimpsest zeitresistenter Ideen, auf das die Philosophiegeschichte aufge-
tragen wire. Gunter Scholtz schreibt daher v6llig zu Recht an die Adresse
Quentin Skinners und anderer Kritiker des begriffsgeschichtlichen Un-
ternehmens: ,,Wer gegen den ,Fetischismus der Worte‘ polemisiert, der
in der Begriffsgeschichte getrieben werde, sollte bedenken, da3 die ty-
pische Krankheit der Philosophen zumeist ihr Fetischismus der ewigen
Probleme und Ideen war. Gegen diesen wendet sich Begriffsgeschichte
mit ihrem permanenten Blick auf die Sprache.“** Es ist nicht dieselbe
Kritik an einem menschlichen Gottesbild, wenn Xenophanes im sechsten
Jahrhundert v. Chr. sie in einem Aphorismus iiber die roBdhnlichen
Gotter der Rosser und die ochsendhnlichen der Ochsen umschreibt, wenn
Philo von Alexandrien das Wort avdpwnoloyoluevoy prigt oder wenn
Hume auf den von Leibniz etablierten Terminus des ,Anthropomorphis-
mus’ zurtickgreift. Im Terminus dokumentiert sich ein Stand in der
Reflexion von Problemen, wie umgekehrt die Reflexion sich an Termini
entziinden kann oder von ihnen getragen wird.

# Vgl. Orth (1979); Orth (1998).

42 Vgl. Konersmann (2005), 25: ,,Philosophische Begriffe Zaben nicht nur eine Geschichte,
sie sind ihre Geschichte.*

4 Aus diesem Grund hat Winfried Schréder neuerdings die Parole ,,Zuriick zu Eucken® ver-
treten. Vgl. Schrider (2000), 172. Dazu die Antwort von Knebel (2000). Vgl. Eucken (1879).
+ Scholtz (2000), 190.



26 Einleitung

5. Fiir den besonderen Fall der Einfiihrung eines neuen Terminus gilt,
daB jeder Neologismus einen Distinktionsgewinn darstellt. Ein Beispiel
liefert der Terminus ,Anthropologie’, der anfanglich noch dquivok in der
Bedeutung von ,Anthropomorphismus‘ verwendet wird. So liest man im
ersten Band von Diderots und d’Alemberts Encyclopédie von 1751 unter
dem Eintrag ,, Anthropologie®“ folgende Erklarung: ,,(Theol.) maniére
de s’exprimer, par laquelle les écrivains sacrés attribuent a Dieu des par-
ties, des actions ou des affections qui ne conviennent qu’aux hommes, et
cela pour s’accomoder et se proportionner a la soiblesse de notre intelli-
gence*.* Anthropologie wird hier wortlich verstanden als menschliche
Rede — von Gott.*¢ Anstelle von ,,Anthropomorphisme* findet der Leser,
obwohl Leibniz den Terminus vierzig Jahre zuvor ins Lateinische und
ins Franzosische eingefiihrt hat, lediglich einen Artikel iiber ,,Anthropo-
morphite®, wie die vermeintlichen Vertreter eines Glaubens an Gott in
Menschengestalt seit dem vierten nachchristlichen Jahrhundert genannt
werden.*” Erst als sich im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts der Ter-
minus ,Anthropomorphismus‘ durchsetzt, 16st sich diese terminologische
Promiskuitit auf.

4. Sprachpragmatisch 1aBt sich am Kontext eines Terminus ablesen,
in welcher Funktion er eingesetzt wird. Die Bezeichnung ,Anthropomor-
phit’ wird von ihrem ersten Auftreten im Zusammenhang mit Ausein-
andersetzungen um die Lehre des Origenes in der Spatantike bis hin
zu Bacon ausschlieBlich als Kampfbegriff benutzt. Diese Bedeutung
tibertrégt sich im 18. Jahrhundert auf den Terminus ,Anthropomor-
phismus‘. Erst mit Hume und Kant erhilt er auch den Charakter eines
Reflexionsbegriffs,* der dazu dient, legitime und unvermeidbare For-
men der Vermenschlichung von illegitimen zu unterscheiden sowie jede
ithrem Wesen nach zu bestimmen. Durch Kant werden die Ausdriicke
,anthropomorph‘ und ,Anthropomorphismus‘ zu prominenten Vokabeln,
die nicht immer als thematische, sondern vielfach auch als operative
Begriffe Verwendung finden.*

5. SchlieBlich spricht fiir den terminologischen Fokus, dal3 er ein
okonomisches Auswahlkriterium bietet, um Texte, die fiir die leitende
Fragestellung relevant sind, zu identifizieren. Dabel mag es vorkom-
men, daB Texte, in denen es ebenfalls um den Anthropomorphismus
geht, die jedoch nicht den Terminus anfiihren, unberiicksichtigt blei-

# Diderot/d’Alembert (1751), 497.

46 Vgl. dazu auch Marquard (1965); Marquard (1971).

47 Siehe dazu unten, Erster Teil, Kap. II, Exkurs.

48 Reflexionsbegriff meine ich hier nicht im Kantischen Sinne.

49 Vol. Fink (1957,/1976).



Einleitung 27

ben, wihrend in anderen zwar der Terminus vorkommt, aber keine
relevante Auseinandersetzung mit dem Problem stattfindet. Dazu ist
zu sagen, dafl ich mit meiner Vorgehensweise ein kalkuliertes Risiko
eingehe, um durch die Reduktion von Komplexitit eine Steigerung von
Komplexitdt zu erzielen. Denn die Beschrankung auf den terminologi-
schen Finsatz ermdglicht die Konzentration auf solche Texte, die den
Anthropomorphismus explizit analysieren und zugleich implizit eine be-
griffliche Tradition fortsetzen oder aber durch einen originédren Beitrag
innovieren. Im tibrigen kann das Ziel von exemplarischen Studien nicht
Vollstandigkeit sein, die notwendigerweise zu Lasten der Genauigkeit
geht. Auf der Grundlage begriffsgeschichtlicher Vorarbeiten sollen nun
verschiedene Dimensionen des Anthropomorphismus untersucht werden,
fiir die weder eine liickenlose Dokumentation noch eine streng histori-
sche Abfolge zwingend ist. DaB3 in jedem Fall der ndhere und weitere
Kontext in die Betrachtung einbezogen werden muf, versteht sich von
selbst.

Wenn hier der Terminus Anthropomorphismus im Mittelpunkt steht,
miissen zwel sehr verwandte und gelegentlich sogar synonym gebrauchte
Termini mitbedacht werden: Anthropozentrismus und Anthropologismus.
,Anthropomorphismus‘ hat die ldngste Tradition — dvdpwndpoppoc ist
bereits fiir die Zeitenwende belegt, der Ausdruck ,Anthropomorphismus’
datiert ausweislich der Quellenlage auf das Jahr 1710. ,Anthropozen-
trisch’ 148t sich erstmals in einer Aufzeichnung aus Lichtenbergs Sude!-
biichern vom April 1777 nachweisen.>’ Es gibt allerdings keinen Hinweis
auf einen allgemeinen Sprachgebrauch. Die nédchste Verwendung findet
sich erst 1841 in Kierkegaards Dissertation Uber den Begriff der Ironie,
in der der Autor einen anthropozentrischen (anthropocentrisk) von ei-
nem theozentrischen Pantheismus unterscheidet.’! Bis ins zwanzigste
Jahrhundert hinein ist nur das Adjektiv belegbar. Erst spét findet sich —
und zwar aullerhalb der einschldgigen Woérterbiicher und Enzyklopéddien
—auch das Substantiv ,Anthropozentrismus‘.>> Der Ausdruck ,Anthropo-
logismus‘ tritt 1844 im Titel von Schriften auf, die die Philosophie von
Kant bis Feuerbach zum Gegenstand haben.>®> An prominenter Stelle
begegnet er uns dann in Husserls Prolegomena zu einer reinen Logik

50 Lichtenberg (1980), 481.

51 Kierkegaard (1841/1997), 345.

52 In der 21. Auflage der Brockhaus Enzyklopddie von 2006 ist nur ,anthropozentrisch® ver-
zeichnet. Dasselbe gilt fiir Duden. Das grofde Worterbuch der deutschen Sprache von 1999. Eine
terminologische Unterscheidung zwischen Anthropomorphismus und Anthropozentrismus trifft
beispielsweise Spaemann (2000), 22.

55 Daumer (1844); Harms (1845).



28 Einleitung

von 1900. Unter dem Titel des Anthropologismus kritisiert Husserl hier
eine dem Psychologismus verwandte Lehre, die das Vernunftsubjekt
mit dem empirischen Menschen gleichsetzt.>* Wahrend Anthropomor-
phismus im Vergleich mit den beiden anderen Termini bei weitem den
groBten Begriffsumfang besitzt und im Laufe der Geschichte am meisten
ausdifferenziert wird, betont anthropozentrisch den Subjektbezug einer
Weltanschauung, die den Menschen an die Spitze einer Wertehierarchie
stellt, zum Nabel der Welt macht oder zum Endzweck des Seins erhebt.
Anthropologismus bezieht sich auf eine theoretische Position, die die An-
thropologie zur Basis aller anderen Wissenschaften (wie z.B. der Logik)
erkldrt. Man konnte ithn als einen Anthropomorphismus des Subjekts
(der Vernunft) definieren.5

Nach der methodischen Reduktion vom Begriff auf den Terminus
schrinkt ein zweiter Reduktionsschritt den Gegenstandsbereich dieser
Arbeit auf den philosophischen Diskurs ein. Bislang wurde der Anthro-
pomorphismus hauptsdchlich in Theologie und Religionswissenschaft
untersucht. Vom Animismus sogenannter Naturreligionen iiber das
griechische Pantheon bis hin zu Judentum und Christentum ist die Ver-
menschlichung des Numinosen immer wieder Thema einer Ursachen-,
Motiv- und Grenzforschung gewesen. Auller den zahlreichen Artikeln
in den einschldgigen Enzyklopddien und Lexika® sind namentlich vor
allem die Schleiermacher-Monographie von Franz Christ sowie die syste-
matischen Uberlegungen von Eberhard Jiingel anzufiihren.” Zu einem
differenzierteren Bild des Begriffs ,Anthropomorphit, der bis ins 18.
Jahrhundert hinein gebrduchlich und terminologischer Vorgdnger von
,Anthropomorphismus‘ war, haben Arbeiten aus dem Kreis der Frithen
Kirchengeschichte und Byzantinistik beigetragen.’® In den letzten drei
Jahrzehnten stand der Anthropomorphismus zunehmend auch im Fokus
der empirischen Biologie, vor allem der kognitiven Verhaltensforschung,
die der Frage nachgeht, ob und inwieweit man Tieren —insbesondere Pri-
maten — Denken oder BewuBtsein zusprechen darf.>® SchlieBlich wurde
dem Anthropomorphismus auch Aufmerksamkeit zuteil auf den Gebie-

5+ Vgl. Husserl: Logische Untersuchungen, Bd. 1, Hua 18, 122-158.
55 Dariiber hinaus sind an seltenen Prigungen noch Anthropismus (vgl. Haeckel 1899/1924,
17-20) sowie anthropotrop zu nennen (vgl. Blumenberg 2000, 293).

5 Vgl. z.B. die Artikel von van der Leeuw (1950); Schildenberger/Metz (1957); Schrei-
ner/Schiitte (1993); Lohr u.a. (1998).

57 Christ (1982); Jiingel (1982). Vgl. auBerdem Gollwitzer (1963), 113-162.
38 Vgl. Florovsky (1987); Réwekamp (2005), 58-72.

39 Vgl. Asquith (1984); Kennedy (1992); Fisher (1996); Daston (2000); Keeley (2004); Daston
(2005); Perler/Wild (2005).



Einleitung 29

ten der Psychologie,® der Literaturwissenschaft®' sowie der Architektur-
und Filmtheorie.5? Allein in der Philosophie fehlt eine ausfiihrliche oder
gar monographische Abhandlung. Diesem Desiderat soll die vorliegende
Studie Abhilfe schaffen.

Kine dritte und letzte Reduktion schlieBt an eine Binnendifferenzie-
rung des Anthropomorphismus-Begriffs an, die Kant vorgenommen hat,
indem er den kritischen (,,symbolischen*) vom dogmatischen Anthro-
pomorphismus unterscheidet. Letzterer bezieht sich auf Dinge an sich,
ersterer lediglich auf unsere Vorstellungen.®> Ich werde mich auf den
kritischen Anthropomorphismus konzentrieren, da er das thematisch iiber-
geordnete Beobachtungsproblem reflektiert. Es geht also weder um die
Nahe einer absoluten Substanz zur menschlichen Natur noch um die
Offenbarung des Numinosen in Menschengestalt. Hierfiir verwendet
Hamann den Begriff der ,,Anthropomorphose“.* Genau diese Grenzzie-
hung zwischen einer objektiv gedachten Anthropomorphose des Gottli-
chen durch die Inkarnation in Jesus Christus einerseits und dem subjek-
tiven Anthropomorphismus des menschlichen Beobachters andererseits
erfolgt im ersten Teil. Die transzendentale Wende der Kantischen Philo-
sophie bleibt dann die Voraussetzung fiir die weiteren Spezifikationen.

3. Anthropomorphismus

Im folgenden werde ich drei Spezifikationen des Anthropomorphismus
unterscheiden, die ich terminologisch als symbolischer, schematischer
und kermeneutischer Anthropomorphismus fasse. Diese Differenzierung
beschreibt insofern eine Klimax, als unter Voraussetzung der jeweils
vorangehenden Bestimmung eine Erweiterung des Begriffsumfangs er-
folgt. Zunichst auf Gott eingeschriankt, dann auch auf das Weltliche
(die unbelebte und belebte Natur) bezogen, richtet sich der Anthropo-
morphismus schlieBlich ebenso an die Adresse des Menschen selbst, der
in seiner Doppelrolle als transzendentales Subjekt und als empirisches
Objekt zwischen konstituierendem und konstituiertem Wesen oszilliert.
Man kénnte mit einem Ausdruck Heideggers hier von ,Reluzenz’ spre-
chen, die dazu fiihrt, daB in das AdreBbuch des Begriffs am Ende auch

60 Vgl. z.B. Tietel (1995).

61 Vgl. Brandl (1995).

62 Frings (1998); Zsllner (2004); Homann (2005); Hermsdorf (2011).
65 Siehe dazu unten, Erster Teil, Kap. IV, Abschn. 3.

6+ Hamann: Zweifel und Einfille, N 111, 192.





