Mario Marino (Hg.)
Kérper, Leibideen und politische Gemeinschaft



Philosophische Anthropologie

Themen und Positionen

Herausgegeben von

Joachim Fischer (Dresden) Ada Neschke § (Lausanne)
Gérard Raulet (Paris) Hans Rainer Sepp (Prag)

Editionsbeirat

Heike Delitz (Dresden)
Cathrin Nielsen (Freiburg 1. Br.)
Guillaume Plas (Paris)

Band 10



Korper, Leibideen
und politische Gemeinschaft

,Rasse“ und Rassismus aus der Sicht

der Philosophischen Anthropologie

Herausgegeben von Mario Marino

Verlag Traugott Bautz



Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie.
Detaillierte bibliografische Daten sind abrufbar iiber
hetp://dnb.ddb.de

Diese Publikation wurde aus Mitteln des Workshop-Programms
der Helmuth Plessner Gesellschaft gefordert.

Verlag Traugott Bautz GmbH
D-99734 Nordhausen 2020

Gedruckt auf siurefreiem, alterungsbestindigem Papier
Alle Rechte vorbehalten
Printed in Germany

ISBN 978-3-95948-488-6



Manuel Rossini gewidmet






Inhalt

Vorwort 9

Joachim Fischer

»Exzentrische Positionalitit (Plessner) und
,Leibideen“ (Voegelin) — eine produktive Korrelation in der
Philosophischen Anthropologie 15

Mario Mavino

Rassenidee und Philosophische Anthropologie in den
1930er Jahren (Voegelin, Plessner, Gehlen). Historisch-kritische
Vorbemerkungen zur Ausarbeitung eines kritischen Potenzials

der Philosophischen Anthropologie 27
William Petropulos

Eric Voegelin: Die Rassenidee im Rahmen der Politischen

Wissenschaft 67
Michael Henkel

Anthropologische Grundlagen politischer Gemeinschaft.
Wie Leibidee und Rassebegriff im Werk Eric Voegelins auftauchen

und wieder verschwinden 85
Wolfgang Bialas

Die nazistische Rassenanthropologie und Plessners

Auseinandersetzung mit dem Konzept der Rasse 113
Walter Seitter

Somatismus in philosophischen Anthropologien
(Erich Voegelin, Helmuth Plessner: 1922-1934) 131



Mario Mavino

Die ,,Rudert-Affire“ und Gehlens Stellung in der
deutschen erbcharakterologischen und psychologischen Debatte
Mitte der 1930er Jahre

Karl-Siegbert Rebberg

Vélkische Anthropologie und Philosophische Anthropologie.
Denkhistorisch-biographische Anmerkungen zu National-
sozialismus und Rassenfrage bei Arnold Gehlen

Guillaume Plas

Rasse, Geschichte und Lebensstil bei Erich Rothacker, oder:
Braucht eine Anthropologie den Rasse-Begriff, um NS-kompatibel
zu sein?

Florian Bruns

Das Rassekonzept in der nationalsozialistischen Medizinethik

Ugo Balzaretti

Szientistische Remythisierung des corpus mysticum
Eric Voegelin und Michel Foucault: Rassismus zwischen
Biologismus und Irrationalismus

Autorenverzeichnis

147

169

191

205

245

291



Vorwort

Der vorliegende Tagungsband bietet die erste philologisch gesicherte Be-
standsaufnahme der Debatte zu Rassenidee, Rassismen und Rassentheorien
im historischen und theoretischen Horizont der Philosophischen Anthropo-
logie.! Das Tagungs- und Buchprojekt wurde hinsichtlich der vertretenen sci-
entific communities und Ficher pluralistisch angelegt, nachdem der Stand der
Forschung gezeigt hatte, dass ein Haupthindernis fir die angemessene Her-
ausarbeitung der Fragestellung in einem fehlenden Austausch zwischen den
potenziell involvierten Forschungsgemeinschaften lag.” So kamen Politikwis-

! Die Vorgeschichte des Miinchner Symposions rekonstruiert der damalige Vorsitzen-
der der HPG-Gesellschaft Joachim Fischer in dem ersten Teil scines Beitrages. Ab-
gerundet wurden die Texte der Veranstaltung durch den Wiederabdruck des als
Keimzelle des ganzen Projektes geltenden Textes von Mario Marino aus dem Jahre
2013 sowie eine bei Ugo Balzaretti in Auftrag gegebene kritische Gegeniiberstellung
von Voegelins impulsgebenden Ausfithrungen zu Rassenideen und -theorien und
dem einschligigen, in der zeitgendssischen internationalen biologie- und politik-phi-
losophischen Diskussion uniibersehbaren Paradigma der Biopolitik.

2 Die Darstellung des Forschungsstandes ist in dem einschligigen Abschnitt von Ma-
rinos lingerem Text zu finden. Erginzend seien hier noch die Auferungen zu Ras-
sismus, Faschismus und Philosophischer Anthropologie kurz erwihnt, die Marc
R&lli in einer herausfordernden Zusammenfassung (Marc Rélli: ,,Das anthropologi-
sche Erbe. Die Verstrickung der Philosophie in die Vorgeschichte des Nationalsozi-
alismus®, in: Merkur, November 2012, 66. Jg., H. 762, S. 1067-1075) seiner anthro-
pologie-kritischen Habilitationsschrift Kritik der anthropologischen Vernunft (Berlin
2012) vorlegt. Rolli glaubt, in der ,Theorie® der philosophischen Anthropologie den
Beweis einer von individuellen Einstellungen unabhingigen Grundaffinitit von Fa-
schismus und Anthropologie zu finden und verlangt folglich die Abschaffung der
deutschen Philosophischen Anthropologie. Seine Streifziige durch die Thematik
tibersehen allerdings nicht nur die Ertrige der Forschung iiber die Philosophische



Vorwort

senschaftler, Philosophen, Soziologen, Philosophie- und Wissenschaftshisto-
riker aus der internationalen Forschung zu Voegelin, der Philosophischen
Anthropologie und der Biopolitik — darunter ein direkter Schiiler von Arnold
Gehlen (Karl-Siegbert Rehberg) und ein Zuhérer von Voegelins Miinchener
Vorlesungen (Walter Seitter) — miteinander ins Gesprich.

Die von thnen in manchen Fillen hier erstmalig miteinander abgegliche-
nen, verkniipften und analysierten gedruckten und ungedruckten Quellen rei-
chen von kleineren, in diesem Zusammenhang gar nicht oder nur am Rande
betrachteten Schriften und den bekannteren Abhandlungen der wichtigsten
Akteure (Voegelin, Plessner, Gehlen, Rothacker) iber die fachliche, ideolo-
gische und propagandistische Produktion (insbesondere in der Medizin und
Rassenanthropologie) bis hin zu noch unveréffentlichten Briefwechseln,
Textredaktionen oder Akten aus privaten, universitiren oder staatlichen Ar-
chiven (was insbesondere Gehlen und Rothacker betrifft).

Dabet gehen die Autoren des Bandes methodisch oder interpretatorisch
grundsitzliche Fragen der jeweiligen Forschungsfelder an und beziehen so die
fachinternen Debatten mit neuen Anregungen ein. Die Voegelin-Spezialisten
William Petropulos und Michael Henkel debattieren iiber Kontinuititen und
Briiche im Denken einer so magnetischen, im Spannungsfeld der gréften po-
litischen Herausforderungen des 20. Jahrhunderts stindig neue Horizonte er-
6tfnenden Persénlichkeit wie Voegelin, indem sie prizise Genese, Struktur,
Referenzdebatten und -autoren seiner Rassebiicher schildern. Durch eine pa-
rallele Lektiire der frithen Schriften von Voegelin und Plessner, die eine ge-
meinsame, antispiritualistische und nicht materialistische Orientierung an der
somatischen Schicht zutage bringt, vergegenwirtigt der dsterreichische Phi-
losoph Walter Seitter die durchgehende Bedeutung der Kérperlichkeit fir
Plessners Philosophische Anthropologie (dasselbe lisst sich auch von Gehlen
sagen) und Voegelins Politikwissenschaft (unter bestimmten Umstinden
auch fiir deren nachkriegszeitliche Phase). Am Schnittpunkt von Plessners Ka-
tegorie der ,exzentrischen Positionalitit“ und Voegelins Lehre von den ,,Leib-

Anthropologie (beispielsweise in Bezug auf die historisch und theoretisch begriin-
dete Anschlussfihigkeit an Ansitze, die Rélli hingegen als Alternativen zur Philoso-
phischen Anthropologie sechen mochte, wie die strukturelle Anthropologie oder den
Pragmatismus), sie ignorieren auch die einschligigen Primirquellen (darunter den
Voegelin, der selber auf Scheler zuriickgreift, sowie Plessners und Gehlens Bespre-
chungen von Voegelins Rasse und Staat und deren Echos in den Schriften der 1930er
bis 1940er Jahre). Zu Réllis Anthropologie-Kritik siehe auch Balzaretti 2017.

10



Vorwort

ideen implementiert ein leading thinker wie Joachim Fischer das Paradigma der
Philosophischen Anthropologie theoretisch bzw. historisch-kritisch, indem
er weitere, in der Vormoderne wie auch in unserer Moderne wirkende Leib-
ideen in ihrer gesellschaftskonstitutiven und ethischen (also: sozialregulativen)
Funktion thematisiert und eine Wirkung der ,Leibidee‘ Voegelins auf die Geh-
len’sche ,Leitidee* mutmafit. Diesbeziiglich wire mit zu bedenken, dass der
Theoretiker der idée directrice, Maurice Hauriou, ebenso hinter Carl Schmitt,
iiber den Gehlen erklirtermaflen Haurious Gedanken iibernimmt, wie hinter
dem jungen Voegelin steht.

Zwei Experten wie Guillaume Plas und Karl-Siegbert Rehberg problema-
tisieren am Beispiel von Gehlen und Rothacker die kritische Distanz zur Ras-
senideologie als eindeutiges und ausreichendes Ausschlusskriterium fiir die
Affinitit und Zugehorigkeit eines Denkers zum Nationalsozialismus. Dabei
heben sie die sozialen und intellektuellen Hintergriinde solcher Abgrenzun-
gen von der nationalsozialistischen Rassenlehre sowie weitere, karrieristische
wie politische Griinde fiir die Bejahung des Regimes hervor. In diesem Zu-
sammenhang gilt ein spezielles Augenmerk der vexata quaestio nach Gehlens
Anthropologie und dem Nationalsozialismus, zu deren weiterer Klirung Reh-
berg und Marino neue Befunde und Bemerkungen unter anderem zu Gehlens
Positionierung in der zwischenkriegszeitlichen Debatte zum Antisemitismus
und der Erbpsychologie sowie Rassencharakterologie beisteuern.

Der Medizinhistoriker Florian Bruns nimmt durch eine systematische
und historisch detaillierte Darstellung der wechselseitigen Durchdringung
von Rassenkonzepten und Medizinethik zwei der das neu begriindete For-
schungsfeld der NS-Moral kennzeichnenden Probleme in Angriff: das Ver-
hiltnis von tradierten und neuvartigen moralischen Ansitzen in dem konstitu-
tiven Prozess der NS-Wertsysteme einerseits und die Rolle andererseits, die
dabei den von Lothar Fritze als ,auflermoralisch® bezeichneten Faktoren zu-
kommt. Die von Voegelin und Plessner philosophisch-anthropologisch ge-
stiitzte geistesgeschichtliche, ebenso die von Foucault skizzierte biopolitische
Herangehensweise beim Aufzeigen der Wurzeln, historischen Transformati-
onen und politischen Wirkungsmichtigkeit des modernen und in Nazi-
Deutschland kulminierten Rassismus stehen dann im Mittelpunkt der Bei-
trige des Experten der NS-Ideologie Wolfgang Bialas und des Foucault- und
Canguilhem-Kenners Ugo Balzaretti. Der eine geht dem Plessner’schen Ver-
dikt iiber den Nationalsozialismus als einer Biopolitik der Rasse durch Veror-
tung der NS-Rassenanthropologie in der Geistesgeschichte des 19. und frii-
hen 20. Jahrhunderts sowie durch eine Schilderung der inneren Struktur und

11



Vorwort

systemischen Relevanz der Rassenanthropologie im Dispositiv des National-
sozialismus nach. Dabeli setzt er einen dezidierten Akzent auf die Rassenidee
als Ersatz fiir die unter ideologischem Verdacht abgeschafften humanistisch-
biirgerlichen universalistischen Ideale. Der andere entlarvt am Leitfaden einer
Kritik am modernen Szientismus die theoretischen Defizite der Ansitze bei-
der Denkmeister Voegelin und Foucault durch Anwendung eines philosophi-
schen Programmes, das die Philosophie der Liebe paulinischer und hegelscher
Herkunft mit einem die Arbeit Canguilhems am Lebensbegritf und Foucaults
Genealogien der medizinischen Seelenwissenschaften zu voller Geltung brin-
genden Verstindnis der Biopolitik verkniipft.

Insgesamt kristallisieren sich mit den in diesem Band mobilisierten Kom-
petenzen und Erkenntnisinteressen einige philologisch, methodisch und the-
matisch relevante Fixpunkte der ganzen Diskussion heraus, von denen drei
hier zu erwihnen sind. Erstens stellen sich die von Voegelins Rassebiichern
ausgehenden Anstéfe und deren Voraussetzungen und Echos in den Uberle-
gungen der Hauptautoren und Fortdenker der Philosophischen Anthropolo-
gie historisch und theoretisch als ein Dreh- und Angelpunkt heraus. Hier tre-
ten insbesondere die diagnostische bzw. analytische Kraft der geistigen,
symbolischen und institutionellen Krise des Universalismus und des Leib-
ideen-Begriffs sowie die grundlegende Frage danach in den Vordergrund, wie
und warum das Mythische die philosophischen und politischen Konstrukte
intrinsisch bedingt. Anders formuliert: Wie ist die Einheit des menschlichen
Seins {iberhaupt philosophisch zu verstehen und auf unterschiedlicher — loka-
ler, nationaler, supranationaler und planetarischer — Ebene des menschlichen
Zusammenlebens zu versinnbildlichen und kollektiv zu erleben? Zweitens
zeigt sich, dass es keine philosophische Anthropologie ohne Infragestellung
und kritische Ablehnung der Verabsolutierung naturalistischer Ontologien
geben kann. Und drittens wird deutlich, dass das technische, geistige, histori-
sche und soziale Werden vom Kulturverstindnis der Philosophischen Anth-
ropologie umfasst wird.

Die Forderungen und Herausforderungen, die diesen Fixpunkten ent-
springen, betreffen die weitere Auslotung und Einordnung des Nationalsozi-
alismus. In ithm erreichten die politische Wirkmichtigkeit und das kriminelle
Potenzial der rassistischen Einstellungen, die Verfihrbarkeit des biirgerlichen
Geistes und die kollektive Faszination fiir eine Selbstbehauptung durch Er-
niedrigung, Diskriminierung, Ausbeutung bis hin zur Vernichtung des Ande-
ren einen beispiellosen und paradigmatischen Grad. Heute werden 6konomi-
scher und politischer Nationalismus, Ressentiment, Rassismus und politische

12



Vorwort

Gewalt durch die Krisen der nach 1945 und 1989 auf nationaler, internatio-
naler und globaler Ebene entstandenen politischen, sozialen und 8konomi-
schen Formationen und Institutionen geschiirt — Krisen, die sich durch das,
was sie anheizen, selbst weiter verschirfen. Diese Dynamik erfihrt eine be-
sonders dramatische Entwicklung in einer technokratischen, hypermoralisch
aufgeladenen, finanziellen Imperativen unterworfenen Entitit wie der Euro-
piischen Union, die extra dafiir geschaffen zu sein scheint, die alte Warnung
des Aristoteles zu besiegeln, dass die Okonomie als Reich der partikuliren
Interessen per se unmoglich das Fundament von politischen Gemeinschaften
bilden kann. Die Zeit wird zeigen, ob selbst die heute tobende Pandemie und
deren noch unberechenbare soziale und politische Folgen als Gelegenheit er-
griffen werden, um jene Form von Barbarei fortzusetzen, die der triestinische
Schriftsteller Stelio Mattioni als die Attitiide dazu beschrieb, der eigenen Er-
oberungen durch die Schwierigkeiten der Anderen ansichtig zu werden.

An der Brandenburgischen Technischen Universitit Cottbus-Senftenberg
(BTU) sowie an der Universitit Adam Mickiewicz (UAM) in Poznani hatte
der Herausgeber in Seminaren fiir Masterstudierende (BTU) und Doktoran-
den (UAM) Themen des Bandes kritisch darstellen und intensiv debattieren
kénnen. Fiir die engagierten, anregenden Diskussionen sowie die freund-
schaftliche Atmosphire, die auch auflerhalb der Lehrveranstaltungen
herrschte, bedanke ich mich herzlichst bei meiner lieben Kollegin Prof. Dr.
Ewa Nowak (UAM) und der Studentin Anna Bialas in Poznai sowie bei mei-
nen Studierenden Vitor Hugo Bragato, Sebastian Sury, Minh-Ha Nguyen und
Kristina Likhanova in Cottbus. Die Begegnungen mit dieser Gruppe bilden
die schonste und erfreulichste Erfahrung, die ich wihrend meiner Cottbuser
Lehrjahre erleben durfte. Ein herzlicher Dank sei hier noch Prof. Karsten We-
ber und Prof. Thomas Zoglauer dafiir ausgesprochen, dass sie ein erstes Lek-
torat sowie die Formatierung des Materials durch die Genehmigung eines
Werkvertrages an der BTU begiinstigten.

Der Band erscheint ein Jahr nach dem verfrithten Tod von Manuel Ros-
sini, einem ausgezeichneten und sympathetischen Kenner der deutschen Kul-
tur, der sich Freiburg im Breisgau zur zweiten Heimat gewiéhlt hatte. Manuel
Rossini, der in Miinchen den Workshop durch seine aktive Prisenz bereichert
hatte, war selber Mitglieder der Helmuth-Plessner-Gesellschaft und pflegte
mit seinen Kollegen exquisite freundschaftliche und intellektuelle Kontakte.

13



Vorwort

Gegen das Unheilbare kimpfte er zwei Jahre mit verbliiffender, bewunderns-
werter Luziditit. In tiefer Trauer fiir die Zukunft, die ihm genommen wurde,
und fiir die Intelligenz und Ironie, die er selbst in den letzten qualvollen, hoff-
nungslosen Jahren auf wundersame Weise ausstrahlte, ist Manuel dieser Band
gewidmet.

Berlin (Moabit), Palmsonntag

Mario Marino

14



Joachim Fischer

»Exzentrische Positionalitit* (Plessner) und
»Leibideen® (Voegelin) — eine produktive Korrelation
in der Philosophischen Anthropologie

1. Die Entdeckung der Voegelin-Scheler-Plessner-Geblen-Konstellation

Die Initiative zu der Miinchener Tagung ,,Leib, Kérper, Gemeinschaft und die
Krisen der Moderne. Philosophische Anthropologie zu altem und neuem Ras-
sismus“ 2013 hatte der italienische Philosoph Mario Marino, ein ausgewiese-
ner Kenner der Anthropologie Herders, aber vor allem auch Gehlens. Er hat
das interessante Text-Konvolut zwischen Voegelin, Plessner und Gehlen An-
fang der 1930er Jahre zur Debatte um die intellektuelle Aufklirung des Ras-
senbegriffs und -diskurses entdeckt' — zwischen drei, und nimmt man Scheler
als die Hauptreferenz von Voegelin noch hinzu, vier Protagonisten der mo-
dernen Philosophischen Anthropologie, die Ende der 20er Jahre als eine mo-
derne Theorierichtung in Konkurrenz zum Darwinismus und zum Idealismus
hervorgetreten war und in den 30er Jahren sich weiterentwickelte. Dass
Voegelin sich auch spiter noch zu dieser modernen Denkrichtung, der man
im weiten Sinne ein ganzes Spektrum von Denkern zuordnen kann, hingezo-
gen fiihlte, geht aus einem Brief an Thalgott Parsons 1943 hervor, wenn er
berichtet: , The evolution of social theory has taken in Germany after Weber
a significant turn in the movement of the Philosophische Anthropologie, as
represented by Scheler (Die Stellung des Menschen im Kosmos), Plessner
(Macht und menschliche Natur), Jaspers (Psychologie der Weltanschauun-
gen, Metaphysik), Landsberg (Philosophische Anthropologie), etc. Every-
body who had an active mind had the feeling that a new interpretation of man

! Marino 2013.



Joachim Fischer

was required which would furnish the conceptual framework for the interpre-
tation of the civilizational materials.*”

Konkret entsteht die von Marino erkannte ,Konstellation® um das Buch
von Voegelin Rasse und Staat’ von 1933, in dem dieser sich operativ auf diesen
philosophisch-anthropologischen Ansatz vor allem von Max Scheler in der
Stellung des Menschen im Kosmos* von 1928 bezieht, und aus zwei zeitgleich
erscheinenden, positiven Besprechungen (1934) des Voegelin-Buches durch
Helmuth Plessner’ einerseits, einem der Pioniere der Philosophische Anthro-
pologie neben Scheler, und Arnold Gehlen® andererseits, der erst einige Jahre
spiter wihrend der 30er Jahren die Philosophische Anthropologie fortsetzen
und dann in den 50er Jahren einer ihrer markantesten Vertreter werden wird.

Marino ist als ideengeschichtlicher, philologisch wie philosophisch ge-
schulter Herder- und Gehlen-Forscher” fasziniert gewesen von dieser Figura-
tion Anfang der 30er Jahre, insofern sich hier in einem der brisantesten Prob-
lemfelder und Herausforderungen im 20. Jahrhundert — nimlich der intellektu-
ellen Auseinandersetzung mit der zeitgendssisch innerhalb der Wissenschaften
und in der Offentlichkeit lawinenartig sich ausbreitenden Diskursmacht des
Rassismus — die charakteristische Vorgehensweise philosophisch-anthropologi-
scher Argumentation zeigen liefle: Das zwar situativ und zeitgendssisch gebun-
dene, kritisch zu diskutierende, aber zugleich eventuell auch im 21. Jahrhundert
analytische Potential philosophisch-anthropologischer Argumentation ge-
geniiber allen biologistischen bzw. naturalistischen Theorierichtungen, die
strikt vom Korper her diskursiv vorgehen — und gegentiber allen idealistischen
der damals (in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts) neukantianischen Ar-
gumentationen, die den Kérperbezug fiir die Konstitution menschlicher So-
zialitit als prinzipiell irrelevant behaupten. Firr sein hochinteressantes, geis-
teswissenschaftliches Forschungsvorhaben hat Marino den deutschen
Philosophen Wolfgang Bialas gewinnen kénnen, einen fritheren Mitarbeiter
des fir Plessner und die Philosophische Anthropologie aufgeschlossenen
Potsdamer Philosophen Hans Peter Kriiger. Bialas, der seit langem sich mit
Plessners Schrift ,Schicksal deutschen Geistes im Ausgang seiner biirgerlichen

? Brief von Voegelin an Talcott Parsons vom 24. September 1943.
’ Voegelin 1933.

*Scheler 1928.

* Plessner 1933.

¢ Gehlen 1933.

7 Marino 2008.

16



»Exzentrische Positionalitit“ (Plessner) und ,Leibideen® (Voegelin)

Epoche® auseinandergesetzt und zu ihr publiziert hat’: Plessners im nieder-
lindischen Exil, in das er, der zwar kein Jude war, aber eine nationalsozialis-
tisch-rassistische Zuschreibung als Jude erfuhr, gezwungen wurde,' verfass-
tes Deutschlandbuch von 1935, das zeitgendssisch — in einer fiir Plessner
biographisch und akademisch dramatischen Konstellation — aufkliren will, aus
welchen historischen, politik- und geistesgeschichtlichen Bedingungen heraus
gerade Deutschland in Gestalt des Nationalsozialismus einer ,autoritiren Bi-
ologie“ als Staatskonzept verfillt. Bialas war innerhalb der Plessner-For-
schung fiir Marino einfach der geeignete Kooperationspartner fiir ein solches
Aufklirungsprojekt.

Beide zusammen — Bialas und Marino — haben innerhalb des Workshop-
programmes der ,,Helmuth Plessner Gesellschaft, mit der diese durch ihre
Mitglieder initiierte interessante Tagungsprojekte mit einer Basisfinanzierung
fordert, einen Antrag gestellt, der durchgehend die Zustimmung des Wissen-
schaftlichen Beirates als ein unterstiitzenswertes Vorhaben gefunden hat.
Gleichzeitig ist ubrigens ein Workshop zum ,Europiischen Humanis-
mus* bewilligt worden, den der italienische Philosoph Marco Russo und der
spanische Philosoph José Villacanas im November 2013 in Madrid durchfiihr-
ten. Auf dieser HPG-Basis haben Mario Marino und Wolfgang Bialas eine Ko-
operation mit dem Geschwister-Scholl-Institut als dem kumulativen Ort der
Voegelin-Forschung gefunden, vor allem im Kontakt mit den Voegelin-Ken-
nern Christian Schwaabe und William Petropulos. Insgesamt ein aufwendiger
Weg zu dieser Miinchener Tagung — aber eventuell mit einem erheblichen in-
tellektuellen Resultat.

Die Rassenidee zihlt zu den verhingnisvollsten, umstrittensten und ein-
flussreichsten Ideen der westlichen Anthropologie seit Mitte des 18. Jahr-
hunderts, sodass es beinahe unméglich ist, Wissenschafts- und Ideenge-
schichte des modernen, natur- und kulturwissenschaftlich orientierten
anthropologischen Denkens zu betreiben, ohne den Themenkomplex von
Rasse und Rassismus in Betracht zu ziehen. [...] Dies gilt umso mehr und
insbesondere fiir die deutsche Wissenschaft und Geschichte der Zwischen-
kriegszeit mit den kriminellen und erschreckenden Folgen der Ausgren-

8 Plessner 1959.
? Bialas 2010.
'° Dietze 2008.

17



Joachim Fischer

zung, Verfolgung und Ermordung von Menschen und ganzen Vélkern wih-
rend des Dritten Reichs."!

Gerade fiir die moderne Philosophische Anthropologie, die den Kérperbe-
fund der menschlichen Befindlichkeit, den Kérperbezug menschlicher Lebe-
wesen in den Ansatzpunkt riickt, um einen komplexen Begriff des Menschen
darstellen zu kénnen, fiir einen solchen Ansatz, der systematisch eine eigen-
verantwortete philosophische Biologie in der Konzeptualisierung der Sonder-
stellung des Menschen mitfiihre, ist die Problematik der ,Rasse” und des
»Rassismus® eine eklatante intellektuelle Herausforderung — das eben ahnten
und wussten alle Protagonisten der sich ausbildenden Philosophischen Anth-
ropologie Ende der 20er und Anfang der 30er Jahre. Aus Sicht der Forschung
zur Philosophischen Anthropologie als Paradigma ist es nicht iiberraschend,
dass wegen der fiir diesen Ansatz charakteristischen Art der Konstruktion des
komplexen Menschenbegriffes sich keiner der einschligigen Denker dem an-
schwellenden rassistischem oder volkischem Diskurs anschloss — nicht etwa
nur aus ethischer, sondern vor allem aus intellektueller Opposition. Auch
nicht in den 30er und 40er Jahren, wo es im Sinne einer politischen Theorie-
umstellung opportun gewesen wire. Das betrifft vor allem Arnold Gehlen,
der im Unterschied zu Plessner notorisch unter dem Verdacht steht, ein
,Nazi-Philosoph* geworden und gewesen zu sein - um durch diese Markierung
entweder seinen Entwurf in ,Der Mensch* aus dem Paradigma der Philosophi-
schen Anthropologie auszuschlieflen oder um die gesamte Philosophische
Anthropologie als rassistisch zu diskreditieren. Henning Ottmann stellt zu
zweifellos auffindbaren begrifflichen Anpassungen an die NS-Ideologie im
Schlusskapitel von Gehlens Der Mensch von 1940 fest:

Solche Akkommodationen sind da. Es sind gleichwohl Akkommodationen
einer Theorie, die mit der nationalsozialistischen Weltanschauung nichts
verband, ja die ihr sogar fundamental entgegengesetzt war. [...] Die Anth-
ropologie [Gehlens] war nicht nur allem Vélkischen und Rassistischen fern.
Sie hatte im Grunde nicht einmal den Begriff von Volk und Gemeinschaft.
Sie operierte mit der Fiktion eines einsam handelnden Individuums.'?

Ist die neu entdeckte philosophisch-anthropologische Debatte um den ,Ras-
sen-Begriff“ zwischen Voegelin, Plessner und Gehlen bereits in ihrer biogra-
phischen, politischen und intellektuellen Mehrschichtigkeit fiir den Nachvoll-

" Marino 2013, 459.
2 Ottmann 1993.

18



»Exzentrische Positionalitit“ (Plessner) und ,Leibideen® (Voegelin)

zug der zeitgendssischen Auseinandersetzung um ,Rasse‘ und ,Rassismus‘ auf-
schlussreich, so kénnte sie aber auch fiir die gegenwirtige elaborierte Analyse
und Kritik des ,Rassismus“'® einschligig werden. Diese doppelte Perspektive
zu erdffnen, ist das innovative Verdienst dieses Bandes.

2. Zur Systematik der Korrelation zwischen ,Exzentrischer Positionalitit® und
o Leibideen

Es soll hier nur ezz inhaltlicher Punkt angesprochen werden, der innerhalb der
Philosophischen Anthropologie zwischen Plessner, Gehlen und Voegelin sys-
tematisch bleibend interessant und insgesamt diskutabel sein kénnte — und
zwar durch die Problematik der sogenannten ,,Rassenidee“ hindurch und tiber
sie hinaus und damit wieder zu ihr zuriick. Es gibt nimlich méglicherweise
einen inneren Zusammenhang von ,exzentrischer Positionalitit“ des Menschen
(Plessner) und der Unhintergehbarkeit von ,,Leibideen® (Voegelin) tiberhaupt
— weil die ,Rassenidee” fiir Voegelin (und das ist die Pointe) nur eine unter
mehreren geschichtlich méglichen , Leibideen® ist.

Um die Korrelation zu systematisieren: Die philosophisch-anthropolo-
gische Kernthese Plessners ist, dass Menschen im Vergleich zu den Tieren
evolutiondr die Lebewesen sind, die ein konstitutionell offenes Verhiltnis zu
threm Ké&rper haben - sie sind jeweils Kérper, Organismus, von der Natur
geworfen, sie sind Kérper, in denen sie zugleich von Natur aus innen stecken
(als ,Leib“) und zu dem sie in der Vorstellung zugleich eine Distanz haben
das bildet gleichsam die eigentlich unlebbare ,,exzentrische“ Konstellation mit
den zwei unausgeglichenen Zentren im menschlichen Lebewesen.'" Um diese
bioanthropologische Konstellation geschichtlich aber leben zu kénnen, bediir-
fen Menschen jeweils — im Bezug zu sich selbst, im Verhiltnis zu anderen —
einer orientierenden ,Leibidee* — das ist Voegelins Impuls aus der Philoso-
phischen Anthropologie. Voegelins Konzept der ,,Leibideen® kénnte also in-
nerhalb der modernen Philosophischen Anthropologie das Komplement zu
Plessners ,exzentrischer Position® sein: die Korrelation zwischen einer von
Natur aus offenen, problematischen Lebenslage im Verhiltnis zum eigenen
Kérper und zum Kérper des Anderen einerseits #nd der ,natiirlichen Kiinst-
lichkeit* als Bewiltigung dieser Lage, vor allem und in zentraler Linien-

B Hund 2007.
* Plessner 1975.

19



Joachim Fischer

fithrung durch den imaginiren und symbolischen Entwurf des Kérperverhilt-
nisses, die existentielle Konstruktion einer gesellschaftlichen ,,Leibidee. Sieht
man sich den Begriff der ,Leib-Idee niher an, lisst sich sagen: Sie ist eine
vom Geist (,Idee”) und seiner Phantasie entworfene ,Idee® zum ,Kérper® als
»Leib“ — der Begriff geht systematisch vom Noetischen zum Somatischen. So
gesehen ist der ,Kérper durch die jeweilige ,Idee des Leibes verwandelt in ein
»corpus mysticum®, wie Voegelin sagt, in einen gemeinschaftsstiftenden My-
thos. Man kann es auch so ausdriicken: Wegen ihrer exzentrischen Stellung
miissen Menschen sich jeweils einen (mythischen) Reim auf das Verhiltnis zu
threm Kérper machen, damit sie ihr zunichst offenes Verhiltnis zu sich selbst
stabilisieren, vor allem aber zu anderen Mitlebewesen in der Sozialitit regulie-
ren kénnen. Jeweilige ,,Leibideen® sind gleichsam existentielle Entwiirfe zum
Verstindnis des menschlichen Kérpers, sie prigen damit die jeweiligen ge-
meinschaftlichen Lebensformen untereinander, sie haben erhebliche sozial-
praktische Folgen — sie wirken, wie Voegelin es ausdriickt, an der ,Staats-
idee“ und damit der Staatsrealitit der Gemeinschaft entscheidend mit, in
Form ,einer Leibidee als Teil des Gefiiges der Staatsideen, die in ihrer Ge-
samtheit die politische Gemeinschaft im Geiste aufbauen®®.

Wegweisend ist nun aber, dass Voegelin innerhalb seines Buches ,Rasse
und Staat® von vornherein die Méglichkeit verschiedener ,Leibideen* erkannt
und benannt hat, von denen die von ihm thematisch behandelte ,Ras-
senidee“ nur eine, allerdings in der Moderne prominent werdende, ist. Er
erwihnt aber ausdriicklich mebrere verschiedene Leibideen in der (europii-
schen) Menschengeschichte, um bereits durch diese Kontrastierung das
Konzept des modernen, sich wissenschaftlich gebenden ,Rassismus® zu re-
lativieren. ,Leibideen werden immer wesensgesetzlich am Bau der Staatsre-
alitit teilhaben, sei es als Idee der Dynastie, des Gebliites oder als Idee des
blutsverwandtschaftlichen Zusammenhanges, des mythischen Leibes Christi
oder der Rasse.“'® Gehlen bewertet diese Voegelin-These der prinzipiellen
Pluralitit von ,,Leibbildern® in der Geschichte menschlicher Sozialititen als
produktiven Kern des ganzen Buches:

[Am Beispiel] der Entstehung des antiken Stammesstaats aus den Phatrien
mit ihren mythischen genealogischen Herkiinften und am Beispiel der ur-
christlichen Gemeindebildung unter der Idee des ,Soma Christi‘, die bis in
die sakrale Reichsidee des karolingischen Kaisertums fortwirkte, wird

" Voegelin 19334, 8.
16 Voegelin 1933a, 127-142.

20



»Exzentrische Positionalitit“ (Plessner) und ,Leibideen® (Voegelin)

historisch in hochst belehrender Weise die reale gemeinschaftsbildende
Wirkung der Leibidee aufgezeigt — ein sehr fruchtbarer Gedanke, der weite-
rer Durchfithrung bedarf."”

In jedem Fall haben sich demnach verschiedene konkrete europiische Gesell-
schaften zum Beispiel nach der ,Leibidee‘ der Dynastie, des Gebliites, des
blauen Blutes, der familidren Verwandtschaft konstruiert und klassifiziert;
und andere konkrete Gesellschaften haben sich ganz anders primir nach der
,Leibidee des mythischen Leib Christi formiert — man denke hier an Gottfried
Benns Zeilen, die in der Moderne noch einmal mit einer gewissen Wehmut
diese ,Leibidee‘ und das entsprechende Leibritual des Abendmahls der mittel-
alterlichen Gesellschaften im Kontrast zur Moderne aufrufen: ,Ach als sich
alle einer Mitte neigten / und auch die Denker nur den Gott gedacht / sie sich
dem Hirten und dem Lamm verzweigten / wenn aus dem Kelch das Blut sie
rein gemacht / sie alle rannen aus der einen Wunde, brachen das Brot, das
jeglicher genoss / ach, ferne, zwingende erfiillte Stunde, die einst auch das
verlorene Ich umschloss.“'®

Voegelin hat ,,die reale gemeinschaftsbildende Wirkung der Leibidee auf-
gezeigt — ein sehr fruchtbarer Gedanke, der weiterer Durchfithrung be-
darf.“ (Gehlen) Es bleibt erstaunlich, dass Voegelin in seiner innovativen Spekt-
rums-Idee von heterogenen , Leibideen® der Erzeugung kollektiver Identititen
offensichtlich nicht systematisch weitere ,Leibideen® aus philosophisch-anthro-
pologischer Sicht in Erwigung gezogen hat, Leibideen der Vormoderne oder
der Moderne — was man aber tun kann. Hat man nimlich mit Voegelin im
Anschluss an die Philosophische Anthropologie verstanden, dass menschliche
Lebewesen in ihrer ,exzentrischen Positioniertheit® iiberhaupt fiir das Funktio-
nieren ihrer Sozialititen auf jeweilige ,Leibideen® verwiesen sind, dass sie nicht
keine Leibideen haben konnen, lassen sich weitere solche ,Leibideen® ent-
schliisseln und in ihrer gesellschaftskonstitutiven Funktion identifizieren.

So gesehen lisst sich der , Totemismus“ als eine ,Leibidee archaischer
Sozietiten interpretieren, in der exzentrisch positionierte Lebewesen sich ri-
tuell-artifiziell mit einem anderen Lebewesen (dem Totemtier) identifizieren,
um sich selbst und im Verhiltnis zueinander zu stabilisieren. Méglicherweise
stammt sogar die theorietechnische Schliisselstellung, die der Totemismus in
Gehlens spiter vorgelegten Sozialtheorie der Institutionalisierung archaischer

7 Gehlen 1934, 203.
' Benn 1960.

21



Joachim Fischer

Gesellschaften einnimmt," aus dem produktiv angeeigneten ,Leibideen‘-Kon-
zept Voegelins. Die totemistische, imitative Form des Tierkultes in leiblichen
Tanzritualen stiftet in dieser ,Staatsbildung® das Kollektivbewusstsein des fa-
milieniibergreifenden Sippenverbandes, verbunden mit dem Verbot der T6-
tung dieser Tierart, dem Glauben an das Weiterleben der Ahnen im Totemtier,
der Etablierung von Inzestverbot und Exogamiegebot fiir die totemistisch
miteinander Verbundenen.

So gesehen wire aber zum Beispiel auch das ganz andere Konzept der
~Menschenwiirde® eine ,Leibidee’, eben eine Leibidee der Moderne (ausgear-
beitet im Naturrecht und im Humanismus), insofern die Unantastbarkeit, die
Unverletzlichkeit dieser Wiirde (alles Leibmetaphern) von jedem und fiir jedes
einzelne Lebewesens postuliert wird gegeniiber den zugriffigen Herrschafts-
instanzen: Die englische ,,Habeas Corpus-Akte“ von 1679, der zufolge kein
Mitglied ciner englischen Gemeinschaft ohne richterliche Uberpriifung und
Anordnung in Haft (eine weitere Kdrpermetapher) genommen werden bzw.
verbleiben kann, demonstriert offensichtlich diese neue ,Leibidee“ als
Urszene der ,Menschenrechte“ iiberhaupt mit erheblichen Folgen fiir die
neue iiberlokale, ja globale Integration von Sozialititen. Weil jedes Subjekt
selbst seinen ,,Korper* hat, Eigentiimer seines Korpers ist (John Locke), kann
es im Fall der Verhaftung durch die Exekutive verlangen, als ,K&rper oder
mit seinem Korper als Person vor ein Gericht gebracht zu werden (habere
corpus: Kurzformel fiir die Anweisung an den kéniglichen Beamten: Bringe
den Kérper aus dem Verlief§ vor das éffentliche Gericht), um die Berechti-
gung der moglicherweise willkiirlichen Gefangennahme zu priifen bzw. vor
Willkiir des Zugriffs auf den Kérper zu schiitzen. Diese als prinzipiell ge-
dachte ,Leibidee® des je eigenen Kérperbesitzes, der Unantastbarkeit, die das
Rechtsverhiltnis aller Menschen (und tendenziell auch aller Vélker) unterei-
nander als Letztgrund regulieren soll, ist scharf verschiedenen von totemisti-
schen oder dynastischen oder familidren oder christlichen Leibideen, aber gerade
eben auch der ,rassischen‘ Leibidee, die eine immer schon ,v6lkische® Inklusion
des individuellen ,Kérpers‘ und der Exklusion der Nichtzugehorigen postuliert.

Und geht man entlang dieser philosophisch-anthropologischen Linien-
fithrung weiter, kdnnte man auch die in der Wende vom 20. zum 21. Jahrhun-
dert prominent werdende 6kologische Globalintegration von Gesellschaften
als Konsequenz einer neuen, die Gesellschaft herrschaftlich integrierenden
,Leibidee* begreifen — wie es in der postulierenden generationeniibergreifen-

¥ Gehlen 2016.

22



