
Maria Montessori

Verantwortung  
für diese Welt
Schlüsseltexte über den Menschen  
und eine neue Erziehung

Übersetzt von Malve Fehrer und Ulrike Hammer



Titel der Originalausgabe: Citizen of the World
Copyright © The Montessori-Pierson Publishing Company, 2019

Für die deutsche Ausgabe
© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2020

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlagkonzeption: Berres & Stenzel, Freiburg
Satz: Röser Media, Karlsruhe

Umschlaggestaltung: Berres-Stenzel
Umschlagmotiv: © rawpixel - 123RF

Fotos im Innenteil: © The Montessori-Pierson Publishing Company 
Herstellung: PB Tisk, a.s., PŘÍBRAM

Printed in the Czech Republic

ISBN Print 978-3-451-38711-1
ISBN EBook (PDF) 978-3-451-81929-2

ISBN EBook (EPUB) 978-3-451-81888-2



Inhalt

Einführung 	 7

1	 Die zwei Naturen des Kindes	 11

2	 Die Bedeutung der Anpassung	 21

3	 Moralische und soziale Erziehung	 27

4	 Die vier Phasen der Erziehung	 35

5	 Die Erneuerung in der Erziehung	 47

6	 Der vergessene Bürger	 55

7	 Die fortwährende Aktualität des Plädoyers von Maria Montessori	 63
Die Erklärung der Rechte des Kindes der UN
Die Bekanntmachung der Erklärung der Rechte des Kindes
Die Ziele der Sozialpartei des Kindes
Ein Schritt vorwärts in die Zukunft: Die Soziale Partei des Kindes

8	 Die San-Remo-Vorträge, 1949	 79
Vortrag I: Die schöpferische Fähigkeit der frühen Kindheit
Vortrag II: Die menschliche Solidarität in Zeit und Raum
Vortrag III: Der absorbierende Geist
Vortrag IV: Die Einheit der Welt durch das Kind

9	 Frieden und Erziehung	 109

Nachwort der Übersetzerinnen	 126





Einführung 7� 7

Einführung

Mit diesen Aufsätzen und Vorträgen gehen wir mit Maria Montessori auf mehrere, parallel ver-
laufende Reisen.

Eine davon ist chronologisch erzählt. Sie beginnt damit, dass Montessori 1933 zu ihren ei-
genen Studierenden spricht. Dort erkunden wir mit ihr „Die zwei Naturen des Kindes“: Das 
„abweichende“ Kind, von dem die Mehrheit der Erwachsenen annimmt, dass es die „wahre“ 
Natur des Kindes widerspiegelt, mit Merkmalen, die je nach ihren besonderen Vorurteilen von 
Erwachsenen entweder unterdrückt oder gefördert werden; und eine andere, tiefere, „verwan-
delte“ Natur, die zuvor nicht bekannt war und die sie später mit dem Begriff „Normalisierung“ 
beschreiben würde. Im Laufe des Jahrzehnts finden wir verschiedene Vorträge und Aufsätze, in 
denen Montessori ihre Ideen über die einzigartige Bedeutung der Anpassung im menschlichen 
Leben, die Auswirkungen ihrer Entdeckungen auf das moralische und soziale Leben und ihr 
weiterentwickeltes Verständnis der vier Entwicklungsphasen von der Geburt bis zum frühen Er-
wachsenenalter mitteilt. Und in den vier Vorträgen, die sie auf dem 8. Internationalen Kongress 
im August 1949 in San Remo (Italien) gehalten hat, führt uns Montessori ihre eigene brillante 
Zusammenfassung einer lebenslangen Arbeit vor Augen.

Eine weitere Reise dieses Buches ist thematisch erzählt. Maria Montessori war in erster Linie 
Wissenschaftlerin. Deshalb ging die Wissenschaft für sie immer der Theorie voraus. Was wir als 
Montessoris Theorien bezeichnen, wurde durch wissenschaftliche Beobachtungen und Entde-
ckungen von der Realität abgeleitet – Realitäten, die sie als universelle Gesetze der menschlichen 
Entwicklung beschrieb. Montessori begnügte sich jedoch nie damit, auf der theoretischen Ebene 
zu bleiben. Sie vertrat immer die Ansicht, dass die praktische Anwendung dieser Gesetze ebenso 
wichtig, wenn nicht sogar wichtiger ist. Und so begleiten wir Montessori auf unserer Reise durch 
die Zeit zugleich von ihren wissenschaftlichen Entdeckungen über die Theorie bis hin zur prak-
tischen Anwendung für die Erziehung der Kinder und für die Vorbereitung der Umgebungen, 
die den menschlichen Bedürfnissen und Charakteristiken in jeder Entwicklungsphase entspre-
chen. Sie bringt unsere Aufmerksamkeit immer wieder auf die entscheidende Rolle einer radikal 
veränderten Erziehung in der menschlichen Gesellschaft zurück; auf die alles bestimmenden 
Bedingungen in der Umwelt, die einen so entscheidenden Einfluss auf die persönlichen, kogni-
tiven, emotionalen und sozialen Auswirkungen für jeden Menschen haben; und auf dieses neue 
Konzept der Erziehung für das Leben und nicht der Erziehung als bloßer Informationstransfer 
von einer Generation zur nächsten. Montessori selbst stellte sich der Herausforderung, solch 
umfangreiche Themen einem größeren Publikum zu vermitteln, vielleicht nirgendwo besser als 
in dem Aufsatz „Die Erneuerung in der Erziehung“ von 1942. Im einleitenden Abschnitt schreibt 
sie: „Es fällt mir immer schwer, meine Auffassung darzulegen, denn sie ist keine einfache, lineare 
Konzeption, sondern sie ist gewaltig, vergleichbar mit einer Wüste oder einem Ozean.“

Sicherlich verstehen wir alle, die wir uns für die Anwendung der Montessori-Theorie und 
-Praxis in der menschlichen Gesellschaft einsetzen, das Ausmaß der von ihr beschriebenen He-

Einführung



Einführung8

rausforderung. Das Zeugnis von Montessoris lebenslangem, unermüdlichen Einsatz, das durch 
exemplarische Botschaften, die sie für ihre eigene Zeit und Kultur geschaffen hat, veranschau-
licht wird, bietet uns ein hervorragendes Modell und eine ausgezeichnete Anleitung, um unsere 
eigenen wirkungsvollen Botschaften für unsere eigene Zeit und Kultur zu verfassen.

Und schließlich begeben wir uns mit dieser Lektüre auch auf eine visionäre Reise – mit beglei-
tenden Überzeugungen, die vielleicht am besten in „Die bleibende Relevanz von Montessoris 
Plädoyer“ („Die fortwährende Aktualität des Plädoyers von Maria Montessori“) zusammenge-
fasst sind. Hier finden wir ihren richtungsweisenden Artikel „Die soziale Partei des Kindes“ von 
1941. Er wurde in den Tiefen des Zweiten Weltkriegs in Indien geschrieben, als die Menschen 
auf dem ganzen Planeten mit den schrecklichen Folgen einer Gesellschaft konfrontiert waren, 
die die „abweichende“ statt „verwandelte“ Natur des Kindes kultivierte. Isoliert durch den Krieg 
und die Entfernung zu ihrer Familie und Gemeinschaft, meisterte Montessori die von ihr selbst 
definierte kommunikative Herausforderung: Ihre Botschaft ist laut, klar und zusammenhän-
gend und ruft alle Menschen auf, „einen weiteren Zivilisationsschritt“ zu machen. „Private An-
strengungen reichen nicht aus“, warnte sie mit der Weisheit der Erfahrung. Es müsse „ein Aufruf 
an das öffentliche Gewissen“ erfolgen, damit die Gesetze und Behörden des Staates in den Dienst 
des Schutzes des Kindes, „unseres vergessenen Bürgers“, gestellt werden können.

Dieser Artikel ist jedoch nicht nur ein scharfes Plädoyer. Er beinhaltet die eminent prakti-
schen Ziele der Sozialen Partei des Kindes, die sie 1937 nach dem 7. Internationalen Kongress 
in Kopenhagen gegründet hatte. Zehn Ziele der Partei werden umrissen – eine kämpferische 
Agenda, die die Erklärung der Rechte des Kindes der Vereinten Nationen um zweiundzwanzig 
Jahre vorwegnimmt. Aber im Gegensatz zu dieser Erklärung, die die Regierungen auffordert, 
die Rechte des Kindes anzuerkennen und sich zu bemühen, diese Rechte durch Gesetze und 
andere Mittel zu beachten, wird in den Zielen der Sozialen Partei des Kindes dargelegt, wie 
solche „Gesetze und andere Mittel“ tatsächlich gestaltet werden könnten. Sie schlug Behörden 
und Praktiken vor, um das Verständnis der natürlichen menschlichen Entwicklung in den All-
tag der Gesellschaft zu bringen, eine getrennte Vertretung der Kinder in der Gesetzgebung und 
in den Regierungsministerien zu schaffen und die Kindheit als eine Nation, „die Nation der 
Menschheit“, anzuerkennen, deren Bedeutung und Autorität die jeder anderen Nation über-
wiegen sollte.

1951 verstärkte Montessori diesen Appell in ihrer Botschaft anlässlich des dritten Jahrestages 
der Menschenrechtserklärung der Vereinten Nationen. In dieser Botschaft konzentrierte sie sich 
erneut auf „Den vergessenen Bürger“ und stellte fest, dass die Erklärung – so bewundernswert 
sie auch war – noch immer nicht das Ziel erreicht hatte. Die Erklärung geht davon aus, dass der 
Schutz der Rechte von Erwachsenen automatisch auch die Rechte ihrer Kinder schützt. Doch 
Montessori erklärte dies für fehlgeleitet. Nur ein Ministerium für das Kind wird „das dringends-
te Bedürfnis unserer Tage erfüllen: die Kultivierung der Menschheit“. Sie rief dazu auf, die Ge-
sellschaft als Ganzes müsse verstehen, dass das beste Interesse der Menschheit und die einzige 
Hoffnung auf dauerhaften Frieden in der universellen Anerkennung der „Würde der Kinder“ 
liege.

In dem Aufsatz „Frieden und Erziehung“ stehen wir wieder am Anfang unserer parallelen 
Reisen. Er wurde 1932 veröffentlicht, und wir stellen fest, dass Montessori bereits alle Stränge im 



Einführung 9

riesigen Gebiet ihrer Argumentation überzeugend miteinander verbunden hatte. Wissenschaft-
liche Entdeckungen, Theorie und praktische Implikationen hatten sich bereits zu ihrer Vision 
eines neuen Menschen, eines neuen Lebens und einer neuen Welt zusammengefügt, die darauf 
wartet, zu einer Wissenschaft des Friedens organisiert zu werden – eine Vision, die heute nicht 
weniger relevant, ja sogar noch dringlicher ist und immer noch darauf wartet, dass die Men-
schen unserer eigenen Zeit aktiviert werden.

Ginni Sackett1 

1   Anm. d. Ü.: Ginni Sackett ist seit 2018 die Pädagogische Direktorin der Association Montessori Internationale (AMI) 
in Amsterdam. 





Einführung 11

1 

Dieses ist der zweite Vortrag,  
den Maria Montessori 1933 beim  
19. Internationalen Kurs in London hielt 



Die zwei Naturen des Kindes12

Die zwei Naturen des Kindes

Ich sagte Ihnen, dass das Zentrum unserer Pädagogik, das Fundament, auf dem alles beruht, die 
Verwandlung des Kindes ist. Wir verwenden das Wort „Verwandlung“ in einem neuen Sinne. 
Im Allgemeinen bedeutet es, wenn man von Erwachsenen spricht, eine „Wandlung der Über-
zeugungen“, indem man neue Orientierungen in Bezug auf die Einstellungen seines Gewissens 
findet. Wenn wir jedoch beim Kind von Verwandlung sprechen, meinen wir die Offenbarung 
einer Natur, die sich von der unterscheidet, die wir bisher von ihm kannten. Sie tritt so sehr 
hervor, dass einige der Journalisten vor 30 Jahren, als dies zum ersten Mal bemerkt wurde, den 
Begriff „das neue Kind“ verwendeten. Was meinten sie damit? Offensichtlich eine Art Kindheit, 
die man vorher nicht gekannte hatte: Kinder, die mit einer anderen Wesensart ausgestattet zu 
sein schienen. Die Grundlage unserer Arbeit besteht also darin, zwischen diesen beiden Na-
turen des Kindes unterscheiden zu können. Die eine, die oberflächlichere, diejenige, die wir in 
den gewöhnlichen Lebensumständen beobachten, ist allen gut bekannt. Es ist die Natur, die von 
Psychologen als die einzige Natur des Kindes betrachtet wird.

Und es ist ausschließlich diese Natur, die von den gegenwärtigen Strömungen der Pädagogik 
berücksichtigt wird. Aber wenn wir von der Natur des Kindes sprechen, beziehen wir uns auf 
jene verborgene Natur, die besondere Bedingungen erfordert, wenn sie sich offenbaren und ent-
wickeln soll.

Ich möchte Ihnen nun diese beiden Erscheinungsformen vor Augen führen, um den Unter-
schied zwischen ihren psychologischen Aspekten zu veranschaulichen. Kinder, die wir unter all-
täglichen Umständen beobachten können, zeichnen sich durch bestimmte Merkmale aus, zum 
Beispiel durch eine Ungeordnetheit ihrer Motorik. Da sie sich ständig in Bewegung befinden, 
zerbrechen und zerstören sie oft Dinge. Bei solchen Kindern herrscht eine Unruhe, die der Er-
wachsene nicht kontrollieren kann. Selbst wenn es den Anschein hat, dass er sie eingedämmt 
hat, ist dies nicht wirklich geschehen. Man kann es an anderen Reaktionen erkennen. Das Kind 
ist ungehorsam und reagiert auf geforderte Disziplin mit Ausbrüchen, die man gemeinhin Un-
gezogenheit nennt, oder es reagiert damit, dass es zu weinen beginnt. Andere Merkmale dieses 
allgemeinen Verhaltens der Kindheit sind Schwindeln und Gier. Kinder lieben leckere Speisen, 
essen gern übermäßig, und der Erwachsene muss sich ständig einmischen und versuchen, sie 
anzuleiten. Dann gibt es Besessenheit. Kinder hängen sehr an ihrem Besitz, an ihrem Spielzeug 
usw. und sind immer bereit, für ihr Eigentum zu kämpfen.

Angst und Abhängigkeit sind weitere Dinge, die dieser Natur eigentümlich sind. Im Allgemei-
nen sind solche Kinder voller Ängste. Sie haben Angst vor der Dunkelheit, um eine Sache zu er-
wähnen, und sie sind in hohem Maße abhängig von Älteren. Sie suchen ständig nach jemandem, 
der ihnen hilft oder ihnen Gesellschaft leistet. Dies kann als natürliche Bindung emotionaler Art 
interpretiert werden. Wenn dem so wäre, wäre nichts dagegen einzuwenden, im Gegenteil! Aber 
oft handelt es sich nicht um Zuneigung. Oft erweckt das Kind, das seine Mutter oder seine Ge-



Die zwei Naturen des Kindes 13

schwister nie verlassen möchte, den Eindruck, ein Wesen zu sein, das von der Angst besessen ist, 
in der Welt allein gelassen zu werden, und das deshalb ständig auf Unterstützung angewiesen ist.

Auch im intellektuellen Bereich scheint es das Bedürfnis nach fortwährender Hilfe seitens der 
Älteren zu spüren. Es stellt ständig Fragen und fleht Erwachsene an, ihm Geschichten zu erzäh-
len. Was die Geschichten betrifft, scheinen solche Kinder unermüdlich zu sein, und die Fragen, 
die sie über sie stellen, lassen oft Angst oder eine unruhige Sehnsucht erkennen.

Im Allgemeinen sind diese Kinder nicht in der Lage, sich über einen längeren Zeitraum zu 
beschäftigen. Sie können ihre Aufmerksamkeit nicht lange fokussieren. Wenn der Erwachsene 
sie zu etwas zwingen will, muss er sie ständig beaufsichtigen und ihre Aufmerksamkeit zurück-
rufen – und die Kinder ermüden sichtlich.

In Bezug auf die Arbeit werden solche Kinder daher sowohl als faul als auch als unfähig an-
gesehen. Es gibt einen Aspekt ihrer Intelligenz, der sehr aktiv ist: die Phantasie. Was allgemein 
als eines der interessantesten Phänomene des kindlichen Geistes wahrgenommen wird, ist seine 
Fähigkeit, personifizieren zu können. Das Kind personifiziert Dinge seiner Umgebung. Dass 
es Gegenstände in etwas Lebendiges und Belebtes umwandeln kann, ist, gerade weil dabei die 
Wiedergabe der Wirklichkeit so weit entfernt ist, eines der Dinge, die beim Kind am meisten 
geschätzt werden.

Diese Merkmale und andere, die ich aufzählen möchte, gehören zu einer Natur, die nicht ge-
eignet ist, die Begeisterung der Erwachsenen so weit zu wecken, dass man sie als Richtschnur 
für seine Erziehungsversuche bei Kindern ansehen könnte. Aber wir wissen sehr gut, dass der 
erziehende Erwachsene jedes von ihnen einzeln abwägt und dabei einige als zu korrigieren-
de Mängel und andere als zu kultivierende positive Punkte ansieht. Zu letzteren gehören die 
Phantasie, der ständig geäußerte Wunsch nach Geschichten, die Fragen nach und die Bindung 
an Familienmitglieder. Aber obwohl bei der Erziehung einige der kindlichen Merkmale unter-
drückt und andere gefördert werden, sind sie meiner Meinung nach allesamt Symptome von 
„abweichender“ Natur.

Als Montessori-Pädagogen stellen wir fest, dass es in der Kindheit noch eine andere und tie-
fere Natur gibt. Sie zeigt sich im „verwandelten Kind“. Die Merkmale dieser Natur sind ganz an-
ders. Darunter ist die Liebe zur Arbeit, auf die sich der Geist des Kindes konzentriert. Die Kon-
zentration wird sichtbar, indem ein Kind dieselben Übungen immer wieder wiederholt. Und 
es gibt die Ordnung in der Bewegung. Beides gehört zusammen, denn man sieht eine akribi-
sche Genauigkeit in den Bewegungen, die sich in Handlungen äußern. Sie werden nicht einfach 
fortgesetzt, sondern wiederholt. Eine weitere Besonderheit besteht darin, dass diese geordnete 
Tätigkeit, solange sie andauert, scheinbar ohne Ermüdung des Kindes stattfindet. Ein weite-
res Merkmal dieser Natur ist die Unabhängigkeit vom Erwachsenen; die Fähigkeit des Kindes, 
selbstständig zu handeln, mit dem Streben nach Genauigkeit in dem, was es tut.

Andere Phänomene sind der Respekt vor dem persönlichen Eigentum anderer und das liebe-
volle Interesse an äußeren Gegenständen, das so intensiv ist, dass wir es „Liebe zur Umgebung“ 
genannt haben. Es ist jedoch eine Liebe, die durch Wissen inspiriert ist, und nicht durch den 
Wunsch nach Besitz. Daher gibt es keinen Streit unter den Kindern. Im Gegenteil, sie entwickeln 
eine ruhige und liebevolle Umgangsart und damit die Möglichkeit zum sozialen Miteinander. 
Die Tatsache, dass Kinder Spielzeug, Süßigkeiten und Belohnungen ablehnen, solange diese Be-



Die zwei Naturen des Kindes14

dingungen gegeben sind, sorgte damals, als sie zum ersten Mal beobachtet wurde, und auch heu-
te noch für großes Erstaunen. Die Kinder bitten außerdem weder um die Hilfe der Erwachsenen 
oder um eine übermäßige Anzahl von Geschichten noch verspüren sie ständig das Bedürfnis, 
Fragen zu stellen. Andere Phänomene, die keinen besonderen Grund für ihr Auftreten zu haben 
scheinen, sind das Verschwinden der Angst und des Geflunkers.

Das sind also die Merkmale, die diesen beiden Naturen entsprechen. Sie verlaufen parallel 
zueinander. Auf der einen Seite gibt es das Schwelgen in übermäßiger Phantasie als Rückzug aus 
der Realität, auf der anderen Seite die tiefere Natur, die Bindung an die Umgebung mit dem In-
teresse an einem genauen Wissen über die Gegenstände in ihr. Auf der einen Seite ungeordnete 
und lärmende Bewegungen, auf der anderen Seite ruhige und leise Handlungen. Auf der einen 
Ebene die Abhängigkeit vom Erwachsenen und auf der anderen eine weitgehende Unabhängig-
keit. In der oberflächlichen Natur finden wir Faulheit. In der tieferen Natur finden wir Liebe zu 
Arbeit, Konzentration und Ausdauer bei der Arbeit.

Es könnte von Interesse für uns sein, die Bedingungen kennenzulernen, unter denen sich 
diese beiden unterschiedlichen Naturen manifestieren. Solche, die Tendenzen hervorbringen, 
die zur oberflächlichen Natur gehören, sind diejenigen, die üblicherweise anzutreffen sind. Man 
muss sich darüber im Klaren sein, dass die Tendenzen, die zur tieferen Natur gehören, unbe-
kannt waren. Deshalb suchte niemand nach ihnen und man konnte sie mit keinem im Voraus 
festgelegten Plan wecken. Es war notwendig, es nicht dem Zufall zu überlassen, diesen Offen-
barungen die Möglichkeit zu geben, zu erscheinen. Um zu verstehen, was geschehen ist, muss 
man eine Vorstellung von zwei verschiedenen Verfahren haben, wie man zu psychologischem 
Wissen gelangt. Das eine ist die Forschung. Dabei geht es um einen Psychologen, der einen be-
stimmten Aspekt untersuchen will und sich auf den Weg macht, dies durchzuführen. Er weiß im 
Voraus, worauf er hinaus will und bedient sich bei seiner Untersuchung der einen oder anderen 
Methode.

Das andere ist die Entdeckung. Die Entdeckung betrifft etwas, das zwar bereits vorhanden ist, 
aber aus dem einen oder anderen Grund dem menschlichen Bewusstsein verborgen geblieben 
ist. In diesem Fall handelte es sich um die Entdeckung der tieferen Natur des Kindes. Denn als 
die richtigen Voraussetzungen geschaffen waren, war das Ergebnis das spontane Auftreten von 
Merkmalen, die nicht einen Teil, sondern die ganze Persönlichkeit offenbarten. Ich muss noch 
einmal bekräftigen, dass sie nicht die Folge eines bestimmten oder im Voraus festgelegten Er-
ziehungsplans waren. Sie waren nicht das Ergebnis einer festgelegten Methode.

Im Gegenteil: Das, was man als Montessori-Methode bezeichnet, ist das Ergebnis der Ent-
deckung von Tendenzen, die zuvor keine Möglichkeit einer dauerhaften Bekundung hatten. Die 
Menschen bestehen darauf, dass ich die Methode geschaffen habe, aber dem ist nicht so. Sicher-
lich hatte ich meinen Anteil daran, aber erlauben Sie mir, das Geschehen durch einen Vergleich 
zu veranschaulichen.

Wir könnten das, was stattgefunden hat, mit dem Prozess vergleichen, der sich in einer Foto-
kamera auf einer lichtempfindlichen Platte entwickelt. Auf ihr wird das Bild eines äußeren Ob-
jekts abgebildet. Natürlich muss die Platte eine gewisse Empfindlichkeit aufweisen, damit dieses 
Bild nachhaltig eingeprägt bleibt, aber das Bild wird nicht durch die Platte erzeugt. Es ist das 
Abbild eines Objekts, das eine eigene Form hat, seine eigenen Merkmale. Ich war die Platte. 



Die zwei Naturen des Kindes 15

Meine Vorbereitung hatte mich empfänglich gemacht, und ich gebe zu, dass in mir auch eine 
Kamera vorbereitet war. In mir selbst, so möchte ich sagen, war ein bestimmter Mechanismus 
vorbereitet, ein wissenschaftlicher Mechanismus. Doch Tatsache ist, dass das psychologische 
Bild, das dauerhaft erfasst werden könnte oder eben nicht, nichts mit dem Gerät zu tun hat. 
Es ist nicht der Apparat, der das Objekt erzeugt, vielmehr erfasst er sein Abbild. Dieses auf der 
Platte entstandene Bild ist nur eine Fotografie von etwas, das existiert. In diesem Fall war es die 
verborgene Natur des Kindes. Ich will damit sagen, dass diese tiefere Natur des Kindes vielleicht 
nicht für jeden sichtbar war, aber das bedeutet nicht, dass die tiefere Natur durch mich entstan-
den ist, denn ich, die zufällig der Apparat war, habe sie erfasst. Sie ist ein vollständiges Ganzes 
mit seiner eigenen spontanen Existenz. Phänomene verdanken ihre Existenz nicht demjenigen, 
der sie entdeckt. Es ist lediglich das Erkennen der Tatsachen, das von der Wahrnehmungsfähig-
keit des Entdeckers abhängt.

Jemand, der Elektrizität entdeckt, hat Elektrizität nicht erschaffen. Der Entdecker vermag je-
doch die Bedingungen für die Wiederholung der Phänomene, die er gesehen hat, wiederherzu-
stellen. Er tut dies, weil er versteht, was sie hervorgebracht hat.

Genau das ist mir passiert. Wenn man diese psychologischen Phänomene einmal gesehen 
hat, kann man nicht mehr daran vorbeigehen. Sie machten auf mich einen derartigen Eindruck, 
dass ich von dem Wunsch erfüllt war herauszufinden, ob es möglich wäre, sie zu wiederholen.

Ich bin sicherlich nicht die einzige, die diese Art von Phänomenen gesehen hat und von ihnen 
berührt wurde. Hunderte, vielleicht Tausende von unbekannten Menschen müssen sie gesehen 
haben. Ich möchte das Beispiel von zwei berühmten Pädagogen zitieren. Pestalozzi ist einer von 
ihnen. In seiner Schule in Stanz sah er ähnliche Phänomene. In seinen Schriften beschreibt er 
sie mehr oder weniger wie folgt:

Er schreibt, er habe Kinder gesehen, die eine Arbeit mit einem erstaunlichen Geist der Liebe 
ausführten. Er selbst hätte die Kinder nicht dazu bringen können, es zu tun, weil er sich nicht 
einmal vorstellen konnte, dass es im Rahmen ihrer Möglichkeiten liegt. Pestalozzi staunte, dass 
diese Kinder mit so intensiver Freude arbeiteten und Fortschritte machten, die dermaßen er-
staunlich waren, dass er es nicht für möglich gehalten hätte. Als bescheidener Mensch, der er-
kannte, dass er mit diesen wunderbaren Ergebnissen nichts zu tun hatte, schrieb er, dass er, Pes-
talozzi, nichts dazu beigetragen hätte, sie hervorzurufen. Er wünschte, dass andere Menschen 
verstünden, dass es eine unbekannte Natur im Kind gibt.

Tatsächlich sah Pestalozzi diese Phänomene nur einmal. Sie waren eine vorübergehende Pha-
se in seiner Schule, und er sah sie nie wieder. Aber sie blieben in seiner Seele eingeprägt. Er 
schrieb über sie in dem Bemühen, den neu gewonnenen Glauben zu teilen, wusste aber nicht, 
wie er sie wiederholen sollte. Wir haben also die Phänomene und den Entdecker, doch der Ent-
decker war nicht in der Lage, die Phänomene erneut hervorzurufen, wahrscheinlich aufgrund 
der Tatsache, dass ihm die notwendige wissenschaftliche Vorbereitung fehlte.

Dasselbe könnte auch für Tolstoi, den anderen berühmten Erzieher, gelten. In seiner Schule 
in Russland beobachtete er, wie Kinder von analphabetischen und mittellosen Bauern, die auf-
grund ihrer Anlagen für das schulische Lernen unzugänglich schienen, plötzlich vor Begeiste-
rung für das Lernen entflammten. Die Kinder vergaßen, dass sie hungrig waren, und dachten 



Die zwei Naturen des Kindes16

nur noch ans Lernen. Dann verschwand dieses Phänomen wieder, und Tolstoi gelang es nicht, es 
noch einmal hervorzurufen, obwohl dies bis zu seinem Tod sein Hauptanliegen blieb.

Solche Ereignisse, die historisch weit auseinander liegen, liefern uns den Beweis, dass diese 
Offenbarungen von Kindern natürliche Phänomene sind, die häufig ungesehen und unbekannt 
bleiben. Dies beweist uns auch, dass, wenn sie verborgen und ungesehen bleiben, es bestimmte 
Bedingungen geben muss, die ihrem Auftreten entgegenstehen. Kinder befinden sich also im 
Allgemeinen unter Bedingungen, die nur flüchtige Blicke auf das Erscheinen der Phänomene 
einer tieferen Natur erlauben. Außerdem sind die Bedingungen, unter denen solche Phänomene 
hervortreten können, nicht bekannt.

Es war zum Teil dem Zufall zu verdanken, zum Teil meiner wissenschaftlichen Vorbereitung 
und meiner früheren Arbeit, die mich für die Wahrnehmung spontaner psychologischer Aus-
prägungen sensibel gemacht hatten, dass ich die Bedingungen, die diese Erscheinungen ermög-
lichten, erkannt und wiederhergestellt habe. Seitdem bin ich bestrebt, das Wissen über diese 
tiefere Natur in den Bereich der Erziehung einzubeziehen.

Ich möchte Ihnen die Bedingungen nennen, unter denen sich diese Ausprägungen zuerst 
zeigten. Unsere erste Einrichtung beherbergte etwa 40 Kinder armer, ungebildeter Eltern: zum 
Beispiel waren sie Blumenverkäufer, Gepäckträger usw. Diese Eltern waren auf der Suche nach 
Arbeit und deshalb fast nie zu Hause, so dass die Kinder tagsüber sich selbst überlassen waren. 
Als wir sie zum ersten Mal zusammenbrachten, hatten sie alle Merkmale von Kindern in ähn-
lichen Verhältnissen: Sie waren schüchtern, verängstigt und dazu angehalten, sich zu verstecken, 
sobald sie einen Fremden sahen.

Ihr Alter lag zwischen drei und sechs Jahren. Das Ziel, sie zusammen zu holen, war nicht, sie 
zu unterrichten, sondern zu verhindern, dass sie Hauswände verschmutzten und verunstalteten. 
Sie wurden mir nicht als Lehrerin, sondern als Ärztin anvertraut, denn die Kinder schienen we-
gen Unterernährung und ähnlicher Beschwerden medizinische Hilfe zu benötigen. Es stand mir 
jedoch frei, sie auch zu unterrichten, wenn ich dazu geneigt war. Außerdem hatte man mir dazu 
entsprechende Mittel zur Verfügung gestellt.

Ich werde Ihnen nun sagen, welche Mitarbeiter ich ausgewählt habe. Keine Lehrerin, die et-
was auf sich hielt, hätte diese Aufgabe angenommen. Deshalb wählte ich eine Frau, die einst ein 
Lehrerdiplom erworben hatte, jetzt aber als Näherin arbeitete, und später eine andere, die ein 
Grundstudium hinter sich hatte und jetzt Pelze ausbesserte. Das waren also die Umgebung und 
die pädagogischen Mitarbeiterinnen. Von diesen außergewöhnlichen Lehrerinnen verlangte ich 
nur eine Sache, und zwar, dass sie genau das tun sollten, was ich ihnen sagte. Da sie keine Ver-
antwortung für formalen Unterricht hatten, drängten sie den Kindern ihre eigene Persönlichkeit 
keineswegs auf. In diese Umgebung führte ich bestimmte Kriterien ein. Zum Beispiel die Idee, 
die Kinder glücklich zu machen, ohne eine ihrer Äußerungen zu verhindern oder zu behindern. 
Im Gegenteil, ich bat diese Mitarbeiterinnen, den Kindern die Möglichkeit zu geben, frei zu 
handeln. In die Umgebung brachte ich einige Möbel, die auf die Größe der Kinder abgestimmt 
waren, sowie verschiedene Gegenstände, die ich bereits in früheren psychologischen Arbeiten 
verwendet hatte, wie etwa das Material zur Ausbildung der Sinne.

Lassen Sie uns beispielhaft ansehen, welches die Bedingungen waren, die sich günstig auf 
die spontanen Äußerungen auswirkten. Diese Kinder wurden in keiner Weise von ihren Eltern 



Die zwei Naturen des Kindes 17

beeinflusst, die immer unterwegs waren, um ein paar Cent zu verdienen, und auch von keinem 
Lehrer, der sie unterrichten wollte. Das heißt, sie waren weit entfernt von jedem Erwachsenen, 
der sie mit irgendeiner Anweisung hätte beeinflussen können.

Auf diese Weise wurden günstige Bedingungen geschaffen. Eine sehr seltene Situation. In der 
Tat, denn obwohl oft gesagt wird, dass Eltern oder Lehrer den Kindern Freiheit lassen sollten, ist 
es wirklich eine andere Sache, dies auch zu tun.

Dann geschahen gewisse kleine Dinge, die mich beeindruckten. Zum Beispiel zeigten die 
Kinder eine sehr große Liebe für Sauberkeit. Wir hatten ihnen beigebracht, sich die Hände zu 
waschen, und nun gingen sie überall umher und suchten nach Möglichkeiten, dies zu tun.

Diese Begeisterung für das Händewaschen war etwas Außergewöhnliches. Die Mütter kamen, 
um uns zu erzählen, dass die Kinder, wenn sie nicht in der Schule waren, aus dem Haus stürm-
ten und für längere Zeit weg waren. Als sie nach ihnen suchten, fanden sie sie an den Brunnen, 
wo die Frauen ihre Wäsche wuschen. Diese beschwerten sich, dass die Kinder die gesamte Seife, 
die sie in die Hände bekamen, zum Händewaschen verschwendet hätten und dann dastanden 
und sie betrachteten. Das Merkwürdigste war, dass dies den Kindern nicht nur große Freude zu 
bereiten schien, sondern dass sie sich auch umblickten und intelligente Bemerkungen machten, 
als ob sie innerlich erwacht wären.

In der Schule erlaubten wir ihnen, sich weiter zu waschen, und außerdem gaben wir ihnen 
noch etwas anderes zu tun. Wir erlaubten ihnen, in der Umgebung aufzuräumen. Ein ähnlicher 
Erfolg wurde erreicht. Die Kinder säuberten mit großer Begeisterung nicht nur die Dinge um 
sie herum, sondern es geschah auch etwas Eigenartiges: Nachdem sie die Gegenstände gereinigt 
hatten, machten sie unaufhörlich damit weiter, so dass der Lack der Möbel darunter litt! Und 
diese Tätigkeit war von Freude und weiterem Erwachen der Intelligenz begleitet. Ermutigt durch 
diese Tatsache beschäftigten wir uns mit Möglichkeiten, ihnen beizubringen, sich zu kämmen 
und sich selbst anzuziehen. Dies war in der Tat ein enormer Erfolg. Nachdem sie gelernt hatten, 
ihre Kleider zu knöpfen, knöpften sie sie auf und zu und wiederholten den Vorgang immer wie-
der. Das Gleiche gilt für die Haare: Sie kämmten ihre Haare, und immer wieder kämmten sie sie.

Diese Aktivitäten sind für ein Kind unter normalen Bedingungen schwierig, denn wir Er-
wachsene neigen dazu, nutzlosen Tätigkeiten ein Ende zu setzen. Besonders dann, wenn das 
Bedürfnis des Kindes nach Aktivität nicht verstanden wurde, hätte jede Mutter gesagt: „Jetzt bist 
du sauber. Das reicht. Hör auf!“ Aber hier in der Schule konnten die Kinder diese Aktivitäten zu 
ihrer vollen Befriedigung ausführen. Durch ihr Verhalten wurde uns eine grundlegende Wahr-
heit bewusst, nämlich dass das Kind für seine eigene innere Entwicklung arbeitet und nicht, um 
ein äußeres Ziel zu erreichen, und dass es, nach getaner Arbeit, nicht wirklich eine besondere 
Fähigkeit, sondern etwas in sich selbst entwickelt hatte. Freude, das Fehlen von Schüchternheit, 
wachsende Intelligenz, das waren die Phänomene, die sich im Laufe der Zeit noch deutlicher 
zeigten. Eine andere Sache, die damals seltsam erschien, war das Bedürfnis nach Ordnung, das 
sich bei den Kindern entwickelte. Sie brachten alles wieder an seinen Platz zurück. Es gab be-
stimmte wissenschaftliche Instrumente, die für die Kinder schwierig zu handhaben waren, aber 
wenn die Zeit kam, in der die Mitarbeiterin sie wegräumen wollte, versuchten die Kinder, es 
vor ihr zu tun. Der Grund dafür war ihr offensichtlich nicht klar, wie ich bei einer Gelegenheit 
herausfand, als ich anwesend war. Sie sagte den Kindern, sie sollten Gegenstände, die sie nichts 



Die zwei Naturen des Kindes18

angingen, nicht anfassen. Ich bat sie, die Kinder tun zu lassen, was sie wollten, und ich sah, dass 
die Gegenstände selbst sie nicht interessierten. Es war die Ordnung, in der sie platziert wurden, 
die sie interessierte. Nach und nach erkannten wir die Liebe des Kindes für Ordnung und er-
lebten seine überraschende Fähigkeit, sich an die genaue Position eines jeden Gegenstandes zu 
erinnern.

Nach einiger Zeit wurden wir Zeugen dessen, was ich eingangs erwähnte: der „Verwandlung 
des Kindes“. Kinder, die zu Beginn des Experiments ständig geweint hatten, weinten nicht mehr, 
und sie hatten eine gewisse Leichtigkeit erlangt. Sie waren nicht mehr schüchtern, sie handelten 
offen und ehrlich. Die Menschen staunten darüber, dass sich Kinder armer Arbeitereltern ohne 
Kultur so verhielten. Die Eltern selbst bemerkten nicht nur, dass sich die Eigenschaften ihrer 
Kinder verändert hatten, sondern dass sie intelligenter geworden waren. So viel intelligenter als 
zuvor, dass sie mich fragten, ob ich ihnen auch Lesen und Schreiben beibringen würde. Sie wa-
ren so hartnäckig, dass ich es schließlich versuchte. Auch dies war erfolgreich. Die Kinder waren 
so wissbegierig, dass beispielsweise nach sechs Monaten auch die Viereinhalbjährigen lesen und 
schreiben gelernt hatten. Und die Sechsjährigen hatten ein Niveau erreicht, das dem der Kinder 
in der zweiten Klasse der damaligen Grundschulen entsprach.

Für mich und tatsächlich für die ganze Welt (denn die Presse hatte die Nachricht verbreitet) 
schien dies ein Wunder zu sein. Doch es gab ein anderes Ereignis, das mich noch mehr über-
raschte. Der Gedanke daran, dass Kinder nach und nach ihre Kultur absorbieren könnten, war 
überraschend, aber denkbar. Unfassbar war, dass sich auch der Gesundheitszustand der Kinder 
verbesserte, als ob sie sich einer körperlichen Heilung unterzogen hätten. Sie waren anämisch 
gewesen, sie waren weiterhin schlecht ernährt und trotzdem verbesserte sich ihr Kreislauf, und 
sie wurden gesünder. Obwohl mir damals als Ärztin die Tatsache unglaublich erschien, wurde 
mir klar, dass gewisse Bedingungen, die psychische Bedürfnisse erfüllten, offensichtlich auch 
Einfluss auf den physischen Körper hatten.

Diese erste Einrichtung, dieser winzige Embryo, von dem ich spreche, entwickelte sich. Ande-
re Schulen wurden in Italien und im Ausland gegründet, und es wurde deutlich, dass das Kind, 
das unter günstigen Bedingungen aufwuchs, nicht nur viel gründlicher und schneller lernen 
konnte, nicht nur selbstständig und geistig gesund wurde, sondern dass sich ohne jede andere 
besondere Betreuung auch sein physischer Zustand normalisierte. So kam die Zeit, da Ärzte 
unser Case dei Bambini als eine Art Kurort empfahlen.

Es war, als seien Gesundheit und Glück der Kinder eng mit den Umständen verbunden, unter 
denen sich ihre Persönlichkeit und ihre Intelligenz entfalteten. Die Begeisterung der Kinder für 
Aktivität und zum Lernen, wenn sie sich voll entfaltet hatten, bereitete ihnen nicht nur Freude, 
sondern verbesserte auch ihre körperliche Verfassung. So wurde klar, dass es nicht das Spiel war, 
sondern die mit der Entwicklung seiner inneren Bedürfnisse verbundene Arbeit, die das Kind 
sowohl in psychischer als auch in physischer Hinsicht auf höhere Ebenen führte.


