
Einleitung

Stellen Sie sich eine Wohngruppe aus Menschen mit Behinderungserfah-
rung vor. Sagen wir, fünf Personen unterschiedlichen Alters und mit un-
terschiedlichem Assistenzbedarf. Das Haus, in dem die Gruppe lebt, liegt in 
einem bürgerlichen Wohnviertel und gehört zu einem Unternehmen der 
Sozialwirtschaft, das sich hier im Bereich der sogenannten Behinderten-
hilfe engagiert. Das Sozialwirtschaftsunternehmen hat für die Assistenz 
ein Team von Fachkräften, Sozialassistenten und Hauswirtschaftskräften 
eingestellt, das im Schichtbetrieb dafür sorgt, dass die jeweils nötige Be-
gleitung der einzelnen Menschen und der Betrieb des Hauses reibungslos 
funktionieren. Stellen Sie sich nun vor, das Team hat die Idee, zur Förde-
rung des Gemeinschaftsgefühls sonntagmorgens regelmäßig ein ausgiebi-
ges Frühstück zu organisieren. Gesagt, getan: ab sofort sind die Sonntage 
im Haus eine wunderbare Gemeinschaftserfahrung. – Hat das Team alles 
richtig gemacht?

Um diese Frage beantworten zu können, müssten Sie einschätzen kön-
nen, ob jemand berechtigte Bedürfnisse hat, die durch ein gemeinsames 
Frühstück zu der Zeit nicht befriedigt werden können. Aber welche könn-
ten das sein? Das wiederum wissen Sie nur, wenn Sie selber Vorstellungen 
davon haben, welche Bedürfnisse ein Mensch außerdem am Sonntagmor-
gen haben könnte.

Nehmen wir einmal an, mindestens eine oder einer der assistierten 
Menschen im Haus hat früher regelmäßig an Sonntagsgottesdiensten 
teilgenommen. Durch das gemeinsame Frühstück ist dies nun nicht mehr 
möglich. Die Teammitglieder sehen dieses Problem nicht, weil normaler-
weise niemand von ihnen am Sonntag selber in die Kirche geht. Der Got-
tesdienstbesuch gehört bei ihnen einfach nicht zu den denkbaren Möglich-
keiten. Durch das, was die Teammitglieder selber für normal halten und 
wodurch sie mit Fug und Recht für ihr eigenes Leben eine bestimmte Form 
religiösen Verhaltens ausschließen, verhindern sie aber in diesem Fall mög-
liches religiöses Verhalten Anderer. – Ich bin davon überzeugt, dass solch 
ein Team mit sichereren Gründen und gegebenenfalls anders entscheiden 
würde, sobald die Teammitglieder klären, welchen Bedürfnishorizont die 



Assistenz Nehmenden haben. Das heißt, es ist nötig zu fragen, in welchen 
Lebensbereichen der Anderen berechtigte Bedürfnisse bestehen könnten, 
in Bereichen, die im eigenen Leben vielleicht gar nicht vorkommen. Ich bin 
auch davon überzeugt, dass man von Professionellen in der Sozialen Arbeit 
solche Reflexion erwarten muss, so dass sie in der Lage sind, alle möglichen 
Bedürfnisse von Menschen in den Blick zu nehmen.

Wer mit und für Menschen arbeitet, muss sich darüber klarwerden, 
womit er oder sie es zu tun hat: Was und wie ist eigentlich der Mensch? 
Spontan haben alle eine Vorstellung davon. Aber wenn es an die Praxis 
des Lebens geht, zeigt sich, wie er oder sie tatsächlich über den Anderen 
denkt. Oder mehr: fühlt. Denn niemand reflektiert ständig. Das wäre eine 
Überforderung im Alltag. Aber in Momenten, in denen jemand, der mit 
und für Menschen arbeitet, sich die Reflexion gönnt, sollte er oder sie in 
der Lage sein, sich und anderen über das eigene Bild vom Menschen Re-
chenschaft zu geben. Selbstreflexion gehört jedenfalls neben der Analyse 
und der begründeten Ziel‑ und Methodenwahl zu allen sozialen Berufen. 
Eben zu solchen Berufen, in denen der Mensch im Mittelpunkt steht, in 
denen Professionelle mit anderen Menschen und für sie tätig sind. Im sozi-
alen Beruf ist immer der Mensch das Thema.

Was ist der Mensch? Antworten auf diese Frage – die eigenen anthropo-
logischen Vor-Entscheidungen nämlich – sind in Bezug auf die Gestaltung 
des sozialen Berufsalltags nicht unwichtig, denn sie entfalten Wirkung. Sie 
sind daher vor allem nicht das, was viele in ihnen vermuten: Sie sind keine 
Privatsache! Denn meine private Vorstellung davon, was ein Mensch sei, 
was zum menschenwürdigen Leben hinzugehöre und wie meine Profession 
auf die daraufhin ernstzunehmenden menschlichen Bedürfnisse einzuge-
hen habe, beeinflusst eben nicht bloß meine private Einstellung und auch 
nicht nur meine privaten Beziehungen. Sie beeinflusst – neben der Einstel-
lung, die ich zu mir selbst habe – mein soziales Verhalten insgesamt und 
damit auch mein professionelles Verhalten.

Kein Mensch glaubt nur, was er sieht. Jedes Menschenleben gründet 
sich selbst, mindestens unbewusst, auf Sachverhalte, die nicht objektiv 
feststellbar sind, die sich aber wie bewiesene Tatsachen anfühlen. Der Re-
ligionspädagoge Hans-Ferdinand Angel1 spricht in Konsequenz neurowissen-
schaftlicher Ergebnisse von „Creditionen“ (neben Kognitionen und Emoti-
onen) und bezeichnet damit „(…) spezifische Prozesse, die das menschliche 

1	 Angel (2006), S. 81

10  Religionssensible Assistenz



Verhalten beeinflussen und in denen ‚Glaube‘ eine bedeutsame Rolle spielt, 
wobei ‚Glaube‘ nicht auf das religiöse Feld begrenzt wird.“2 Dieses Phäno-
men subjektiver Wahrheitsempfindung scheint dem Menschen seit jeher 
eigen zu sein. Der philosophische Publizist Richard David Precht kann zum 
Beispiel über den mittelalterlichen Theologen Johannes Duns Scotus sa-
gen, er habe viel logische Rationalität darauf verwendet, zu zeigen, dass 
Menschen im Alltag kaum logische Rationalität verwenden, und schließt 
daraus: „Die meisten Dinge sind uns im Leben evident, sie sind klar und 
einleuchtend, ohne deswegen beweisbar zu sein.“3 Die meisten Menschen 
sind vor allem bemüht, an dem festzuhalten, was sie selber für wahr halten. 
„Man erblickt nur, was man schon weiß und versteht,“ soll Goethe gesagt 
haben.4 Wenn sich dann die eigenen Annahmen als Irrtümer herausstellen, 
sind glücklicherweise nur wenige Menschen so dreist, diese als „alternative 
Fakten“5 zu titulieren.

Ein Beispiel für die Alltäglichkeit unbeweisbarer Grundannahmen 
ist die „Tatsache“, dass es sinnvoll sei zu leben. Selbstverständlich ist es 
sinnvoll zu leben. Dies zu beweisen, ist unmöglich. Versucht jemand, es zu 
begründen, so ist er oder sie notwendig darauf angewiesen, subjektiv zu 
deuten. Auch die Auskunft, das Leben habe seinen Sinn in sich selbst, ist 
eine Deutung. Üblicherweise schleichen sich in solche Deutungen spontan 
kollektive Muster ein: Wenn ich subjektiv formuliere, warum mein Leben 
sinnvoll ist, werde ich unwillkürlich auf Formulierungen, Motive und Vor-
stellungen zurückgreifen, die kulturell, also durch vor mir existierende 
Menschen geprägt sind, so dass man eigentlich nicht wirklich von Subjekti-
vität sprechen kann. Aber die individuelle Deutung des Daseins wird in der 
Regel dennoch als subjektiver Akt behauptet.

Deutungen können aber keine objektiven Tatsachen beschreiben. In-
sofern als wir Menschen also nicht anders können, als uns – mindestens 
teilweise – auf Annahmen zu berufen, ist es für die professionelle Refle-
xion des eigenen Menschenbildes unverzichtbar, sich auch über die eige-

2	 Kropač (2019), S. 101
3	 Precht (82015), S. 489
4	 „Man erblickt nur, was man schon weiß und versteht. Oft sieht man lange Jahre 

nicht, was reifere Kenntniß und Bildung an dem täglich vor uns liegenden Ge-
genstande erst gewähren läßt.“ Goethe, J. W., Gespräche. Gesellschaft bei Goe-
the, 24. April 1819, in: Biedermann Bd. 4, zit. n.: www.zeno.org/Literatur/M/
Goethe,+Johann+Wolfgang/Gespräche/[Zu+den+Gesprächen]/1819 (16.3.2020)

5	 de.wikipedia.org/wiki/Alternative_Fakten (16.3.2020)

Einleitung  11



nen deutenden Annahmen Rechenschaft abzulegen. Es geht also um die 
individuelle Selbsterkenntnis und um die notwendige intersubjektive Ver-
ständigung über subjektive Deutungen in dem Sinne, dass diese Deutungen 
als real vorhanden und für die Subjekte bedeutsam verstanden werden. 
Diese Verständigung wird hier umrissen als die Frage nach der zugrunde-
liegenden Weltanschauung, nach Religion und Religiosität des Menschen.

In diesem Buch ist die professionelle Praxis eines bestimmten sozia-
len Berufs im Blick: die Praxis der Heilerziehungspflege. Es ist dies eine 
vereinfachende Sicht, weil an dem Aufgabenfeld dieser Berufsgruppe auch 
andere Berufe beteiligt sind. In dem Bereich, der herkömmlich Behinder-
tenhilfe genannt wird, arbeiten Heilerziehungspflegerinnen und ‑pfleger 
zusammen mit Sozialassistenten und ‑assistentinnen, mit Sozialpädago-
ginnen und ‑pädagogen, mit Heil- oder Sonderpädagoginnen und ‑pädago-
gen sowie mit Seiteneinsteigern aus anderen pädagogischen, sozialen und 
medizinischen Berufen.

Heilerziehungspflegerinnen und ‑pfleger leisten beruflich Assistenz 
für Menschen mit Behinderungserfahrung. – Mit dem Sozialwissenschaftler 
Laurenz Aselmeier möchte ich durch die Verwendung dieser Formulierung 
daran erinnern, dass „Behinderung nicht das Merkmal einer Person“ ist, 
sondern dass es um Menschen geht, „die in ihren Teilhabemöglichkeiten 
behindert“ werden.6 – Heilerziehungspflegerinnen und ‑pfleger leisten As-
sistenz in jeder nur erdenklichen Lebenssituation. Ihre berufliche Situation 
macht es unmöglich, Aspekte des menschlichen Selbst‑ und Weltverhält-
nisses und damit der menschlichen Selbst‑ und Weltdeutung auszusparen. 
Ihr beruflicher Auftrag zwingt sie, sich selbst und Andere als sich selbst und 
die Welt deutende Wesen zu verstehen.

Kein Mensch ist ein Solitär. Wir sind Gemeinschaftswesen. Alle Selbst‑ 
und Weltdeutung, die sich in praktischem Verhalten ausdrückt, hat auch 
Konsequenzen für die Gemeinschaftsbildung. Darum muss auch die den 
Menschen mit Behinderungserfahrung umgebende Gemeinschaft mit in 
den Blick genommen werden. Und auch die professionelle Assistenz ist nie 
nur ein Geschehen zwischen zwei Subjekten. Die Kollektive, denen diese 
Subjekte angehören oder die ihnen in ihren Umgebungen begegnen, spie-
len immer eine Rolle. In Aspekten der Sozialraumorientierung soll dem 
Rechnung getragen werden.

Alle diese Einsichten haben mich angeregt, über die professionellen 
Aufgaben Assistenz Leistender im Feld des Religiösen nachzudenken. Das 

6	 Aselmeier (2013), S. 85

12  Religionssensible Assistenz



Ergebnis sind die acht Prinzipien der religiösen Assistenz, die ich hier vor-
stelle (Kapitel 6).

Wenig Aufmerksamkeit widme ich Definitionsfragen. Nur dort, wo es 
inhaltlich geboten scheint, werden „Behinderungsformen“ differenziert. 
Denn in der Regel geht es dann um Defizitbeschreibungen, während es in 
der professionellen Assistenz um Kompetenzorientierung gehen sollte. 
Wie also die Grenze zwischen „Lernschwierigkeiten“ und „geistiger Be-
hinderung“ zu beschreiben ist oder inwiefern sich „schwere“, „schwerste“ 
und „schwerstmehrfache“ Behinderungen voneinander unterscheiden, 
wird nur thematisiert, wenn es nötig ist.

Allerdings sind mit den Assistenz Nehmenden in diesem Buch in der 
Regel Menschen vorgestellt, die nicht nur mit leichter Sinnes- oder ledig-
lich körperlicher Einschränkung zurechtkommen müssen. Rechtlich sind 
in Deutschland alle, die einen Schwerbehindertenausweis beanspruchen 
können, „Menschen mit Behinderung“. Assistenz im Sinne des Empower-
ment (siehe Kapitel 3 f.) brauchen die meisten aber nicht.7

Zwischen den Kapiteln gibt es kurze Einschübe. Kapitel 1 vorangestellt 
ist ein Fall aus der Praxis der Heilerziehungspflege. An den anderen Stellen 
versuche ich, individuelle, schriftliche Äußerungen von Teilnehmerinnen 
und Teilnehmern in kreativen Schreib-Werkstätten zu interpretieren. Eine 
Ausnahme bildet das motivbestimmende Kapitel 6. Dort ist die Darstellung 
einer heilerziehungspflegerischen Intervention abschnittweise mit den 
acht Prinzipien der religiösen Assistenz verbunden.

Die Äußerungen aus den Schreib-Werkstätten sind Sammlungen 
mit Gedanken von Menschen mit sogenannter geistiger Behinderung 
entnommen, die Sabine Feldwieser vom Verein Die Wortfinder e. V. aus Bie-
lefeld herausgegeben hat.8 „Denken ist wundervolles Dasein,“ schreibt 
dort zum Beispiel Friedrich Bahlo,9 und diesen Satz nimmt die Herausge-
berin als Überschrift für ihr Vorwort. Denken und geistige Behinderung 
gehen durchaus gut zusammen, obwohl die Meisten sich unter einem 
Denker gewöhnlich niemanden mit intellektueller Einschränkung oder 
unterdurchschnittlichem Intelligenzquotienten vorstellen. Mit der Be-
zeichnung „Denker“ werden Philosophen oder Dichter versehen (die 
ausschließlich männliche Form ist an dieser Stelle leider immer noch 

7	 Vgl. z.B.: www.rehadat-statistik.de/de/behinderung/Schwerbehindertenstatistik/
index.html (16.3.2020)

8	 Feldwieser (2016 a–d)
9	 A.a.O., S. 4; Interpretation zwischen Kap. 1 und 2

Einleitung  13



angebracht), die die Menschheit auf andere Gedanken gebracht haben, 
auf neue Gedanken, die so zuvor noch niemand gedacht hatte. Doch 
auch dort, wo kaum jemand es erwartet, finden sich einzigartige Gedan-
ken, die so zuvor noch niemand geäußert hat. Mit revolutionärem Trotz 
sperrt sich die Herausgeberin gegen jede vorsortierende Wertung. So 
stammen die gesammelten Gedanken von Männern und Frauen, Jugend-
lichen und Erwachsenen und haben manchmal nicht weniger Wichtiges 
zu sagen als die Philosophen unserer Zeit oder früherer Jahrhunderte.

In meinen Augen ist Feldwiesers Vorgehen vorbildlich. Denn kein einzi-
ger Mensch kann ohne Gedanken leben, die ihn einordnen in etwas, das er 
Welt nennt. Solches Denken ist philosophisch. Und weil das Denken prinzi-
piell transzendenzoffen ist, ist es auch – zumindest potenziell – religiöses 
Denken. Ich hoffe, das wird auch in den Zwischentexten in diesem Buch 
deutlich.

14  Religionssensible Assistenz



Erika N. war 47 Jahre alt. Sie konnte sich im Liegen kaum bewegen, ihre 
Lage aus eigener Kraft nicht verändern. Sich aufzusetzen, zu sitzen, zu 
stehen oder zu gehen, das war ihr fremd, und es gab keine therapeuti-

sche Möglichkeit, das zu ändern. Erika N. äußerte einzelne Laute, beherrschte 
und benutzte aber keine Lautsprache. Ihre sinnliche Wahrnehmung war aus-
schließlich auf ihre unmittelbare Umgebung gerichtet, wobei sie auf Geräusche 
überhaupt nicht reagierte. Offensichtlich fixierte sie gelegentlich ruhende Ob-
jekte mit ihren Augen.

Es gab eine Zeit, in der Erika N. ihren Pflegekräften sehr unruhig erschien. 
Ihre Unruhe legte sich, wenn eine Person neben ihr Bett trat und sich lange ge-
nug Zeit ließ, so dass Erika N. das Gesicht der Person fixieren konnte. Weil aber 
der Dienstplan nur sehr eng begrenzte Zeiträume für solche Interventionen er-
laubte, mussten die Kolleginnen Erika N. immer wieder sich selbst überlassen. 
Die Unruhezustände traten immer häufiger auf, und weil es gerade Adventszeit 
war, kam eine Kollegin auf die Idee, Erika N. eine brennende, rote Kerze ans 
Bett zu stellen, so dass sie sie sehen konnte. Frau N. fixierte die Kerze, was ihre 
Unruhe reduzierte.

Obwohl die Pflegekräfte die Routine einhielten, tagsüber die Tür zu Erika 
N.s Zimmer offen zu lassen, damit zur Sicherheit alle jederzeit nach der Kerze 
schauen konnten, und obwohl auf diese Weise alle im Vorübergehen ein kon
trollierendes Auge auf die offene Flamme hatten, verfügte die Einrichtungslei-
tung, dass in den Zimmern keine echten Kerzen benutzt werden durften. Die 
echte Kerze in Erika N.s Zimmer wurde daraufhin gegen ein batteriebetriebe-
nes Imitat ausgetauscht. Erika N. fixierte zunächst auch dieses neue Accessoire, 
war aber bald nicht mehr auf das Objekt bezogen, und ihre Unruhezustände 
kehrten wieder. –

Über das, was in Erika N. vorging, können Beobachtende nur spekulie-
ren. Aber allem Anschein nach konnte eine echte Kerzenflamme eine ähnliche 
Wirkung erzielen wie die Zuwendung eines menschlichen Gesichts. Ein Ker-
zenimitat war nicht annähernd so wirkungsvoll. Die offene Flamme war ein 
ausreichend starkes Symbol, um an die Stelle der menschlichen Zuwendung 
zu treten und fast die gleiche emotionale Stabilisierung zu bewirken wie das 
Wahrgenommen-Werden durch einen anderen Menschen.





1	 Religiosität als fachlich gebotenes Thema

Menschen mit Behinderungserfahrungen haben das Recht auf Assistenz, 
um ihr Leben trotz Einschränkungen selbstbestimmt führen zu können.10 
Assistenz Leistende, zum Beispiel Heilpädagoginnen und ‑pädagogen oder 
Heilerziehungspflegerinnen und ‑pfleger, werden methodisch geschult, 
um auch Menschen zur Selbstbestimmung zu verhelfen, die ohne Assis-
tenz nicht in der Lage wären, über sich selbst zu bestimmen oder diese 
Bestimmungen mitzuteilen. Auch ein Mensch, der nicht in der Lage ist, 
Anderen gegenüber seinen Willen zu erklären, möchte sein Leben indivi-
duell selbstbestimmt gestalten. Wie die gewünschte Gestaltung konkret 
aussieht, müssen Assistierende oft mithilfe der fachlichen Methodik erst 
entschlüsseln. Und oft sind die Assistenz Beanspruchenden dann darauf 
angewiesen, dass die Assistierenden auf die richtigen Ideen kommen. Dass 
also vermuteter Wunsch und Wille der Assistenz Nehmenden im Horizont 
der Assistenz Leistenden liegen.

Wenn Menschen mit Behinderungserfahrung ihren individuellen spi-
rituellen Gefühlen, Überzeugungen und Bedürfnissen Ausdruck verleihen 
möchten oder am religiösen Leben in Glaubensgemeinschaften teilhaben 
wollen, sind sie folglich darauf angewiesen, dass auch diese Möglichkeiten 
im geistigen Horizont der Assistenz Leistenden liegen. Assistenz wird erst 
dann ganzheitlich sein, wenn sie auch religionssensibel ist. Und weil auch 
im Religiösen Assistenz notwendig sein kann – religiöse Assistenz – müssen 
Assistenz Leistende dazu bereit und in der Lage sein.

Dieses Thema ist nicht neu, aber in der Vergangenheit in der Regel nur 
aus der Perspektive von Glaubensgemeinschaften in den Blick genommen 
worden, um mit ihren Angeboten auch Menschen mit Behinderungserfah-
rungen zu erreichen. Oder Fortbildungen und Konzepte religiöser Assistenz 
wurden Assistierenden angeboten, weil diese selber konfessionell gebunden 
waren und/oder in konfessionell gebundenen Einrichtungen arbeiteten.11 
Das heißt, religiöse Assistenz ist dort ein Thema, wo die Nutzung religiöser 

10	 Vgl. z.B. UN-BRK Art. 19; §§ 76 ff., bes. § 78 SGB IX
11	 Vgl. z.B.: www.behindertenforum.info/themenseiten/religiöse-assistenz/ 

(16.3.2020); Stoffregen (2015), www.behindertenforum.info/app/download/ 
16551650/Impuls+religiöse+Assistenz+Volkstorf+23.02.2015.pdf (16.3.2020)



Angebote in den Einrichtungen als selbstverständlich angesehen oder von 
den Assistierenden erwartet wird. Manche konfessionellen Einrichtungen 
verstehen religiöse Assistenz selber als ein religiöses, in der Regel kirchliches 
Angebot, als religiöse Begleitung, und definieren sie als eine spezielle Form 
der Seelsorge für Menschen mit Behinderungen und deren Angehörige.12

Doch auch nichtkonfessionelle Träger nehmen religiöse Orientierun-
gen und Bedürfnisse ihrer Klienten ernst, bieten aber für ihre Mitarbeiten-
den offensichtlich selber keine spezifischen Fortbildungen im religiösen 
Bereich an. Die Bundesvereinigung Lebenshilfe beispielsweise verbindet 
dieses Ernstnehmen stattdessen mit der an Religionsgemeinschaften ge-
richteten Forderung nach Teilhabe für Menschen mit Behinderung. Sie 
ordnet die Begleitung im Religiösen also auch nicht der professionellen 
Assistenz zu,13 sondern teilt die genannte Auffassung mancher Religions-
gemeinschaften, dass erstens religiöse Assistenz die Assistenz zur Nutzung 
fremder, eben religiöser Angebote sei und dass zweitens solche Assistenz 
als Angebot zu verstehen sei, für das ausschließlich Religionsgemeinschaf-
ten zuständig sind.

Fortbildungsangebote, die auf Religionssensibilität in der Assistenz 
hinwirken wollen, aber eine konfessionelle Bindung der Teilnehmerinnen 
und Teilnehmer nicht unbedingt voraussetzen, hat es bisher, wie gesagt 
und soweit bekannt, ausschließlich von konfessionellen Anbietern gege-
ben.14

Ob aber ein Mensch mit Assistenzanspruch die eigene Religiosität 
praktisch ausdrücken kann, darf nicht von der konfessionellen Bindung 
des Trägers oder der religiösen Einstellung eines Assistierenden abhängig 
sein. Auch dort, wo keine Religiosität zu erkennen ist, muss mit ihr gerech-
net werden. Sie bleibt ein mindestens potenzielles Thema in der Arbeit mit 
Menschen mit Behinderung. Und daraus folgen Fragen an die Ausbildung 
und das Selbstverständnis von Assistierenden.

Vielfach wird unter „religiöser Assistenz“ also eine Begleitung, eine Un-
terstützung oder ein anders geartetes Kommunikationsvorhaben verstan-

12	 Vgl. z.B.: www.caritaswerkstaetten-wwrl.de/cms/contents/caritaswerkstaetten
/medien/dokumente/flyer-angebote-fuer/090310_cv_flyer.pdf (16.3.2020); 
www.caritas-westerwald-rhein-lahn.de/hilfeundberatung/menschenmitbehinderungen 
/religioese-angebote/religioese-angebote (16.3.2020)

13	 Bundesvereinigung Lebenshilfe (2011), S. 49
14	 Vgl. z.B.: www.ekir.de/pti/arbeitsbereiche/religioese-assistenz-und-begleitung-

von-menschen-mit-behinderung-747.php (16.3.2020)

18  1 Religiosität als fachlich gebotenes Thema




