
1 Einleitung 
1 Einleitung 
 
 
 
1.1 Thema und Fragestellung 
1.1 Thema und Fragestellung 
„Wie kann es sein, dass mein Mann seinen Glauben an Gott vergessen hat? Dies 
macht mir Angst.“ 
 Diese Frage wurde mir in meiner Tätigkeit als Gemeindepfarrer von einer 
Frau gestellt, deren Mann an Demenz erkrankt ist. In dieser Frage kommen 
verschiedene Herausforderungen, denen sich Seelsorge angesichts von Demenz 
zu stellen hat, zusammen: die Schwierigkeit, eine theologische Antwort ange-
sichts des Vergessens zu formulieren, und wie eine seelsorgliche Begleitung 
hier gestaltet werden könnte. In der Frage dieser Frau wird besonders auch die 
Angst vor Demenz deutlich.  
 Die Schweizerische Akademie der Medizinischen Wissenschaften (SAMW) 
(2017: 5) stellt in ihren „Richtlinien zur Betreuung und Behandlung von Men-
schen mit Demenz“ fest, dass erhebliche Ängste vor Demenz in der Bevölke-
rung bestehen. Diese Ängste werden dadurch bestärkt, „dass ein Leben mit 
Demenz zentralen Werten, an denen sich unsere Gesellschaft orientiert, wie 
beispielsweise Selbständigkeit, Produktivität und Rationalität, zuwiderläuft“ 
(ebd.). Diese Beobachtung aus medizinischer Sicht weist darauf hin, dass De-
menz grundlegende existenzielle Fragen nach der Persönlichkeit und dem 
Wert des Lebens stellt. Mit der Zunahme von Demenzbetroffenen nimmt auch 
die Angst zu, selbst einmal Kontrollverlust zu erleben, an Demenz zu leiden 
und anderen zur Last zu fallen.1 Die Schweizerische Alzheimervereinigung geht 
davon aus, dass 2018 über 148 000 Menschen mit Demenz in der Schweiz leben 
(Alzheimer Schweiz 2017: 1). Weltweit wird sich ihre Zahl gemäß Berechnun-
gen von Alzheimer’s Disease International (2014: 3) bis 2050 auf 135 Millionen 
verdreifachen. In der Debatte um den assistierten Suizid hat die Angst vor 
Demenz eine neue Dimension bekommen.2  
 Weiter wird hier auch ersichtlich, dass Demenz in der gängigen Wahrneh-
                                                                  
1 Zur medizinischen Perspektive der „Angst vor Demenz“ Wettstein (2005: 107): „Bei den 

heute weit verbreiteten Überlegungen über die Grenzen der Medizin und insbesondere 
über den Abbruch von lebensverlängernden Maßnahmen steht explizit oder implizit 
meist die Angst vor Demenz und insbesondere die Angst davor, nicht mehr handlungs-
fähig, über lange Zeit der Betreuung von Dritten ausgeliefert zu sein, im Vordergrund der 
Motive, die in diesem Fall ein Weiterleben als nicht mehr wünschenswert erscheinen las-
sen.“ 

2 Siehe dazu die persönlichen wie auch theologischen Überlegungen von Hans Küng 
(2014).  



12 1 Einleitung 

mung weitgehend durch ein neurologisches Krankheitsbild definiert wird, das 
von einem kontinuierlichen negativen Verlauf und dem neuropathologischen 
Befund ausgeht. Dass dieses defizitäre Bild von Demenz nur eine Seite des Phä-
nomens ist, zeigt eine Vielzahl an Filmen und Romanen der letzten Jahre.3 
 Die Dringlichkeit des Themas und der grundlegenden Fragen über Leben 
und Glauben, die es aufwirft, hat lange Zeit in der deutschsprachigen Theologie 
keinen Widerhall gefunden. Doch in den letzten Jahren sind eine Vielzahl von 
Studien zur Demenz entstanden, die sich mit praktisch-theologischen und 
ethischen Fragen auseinandersetzen (z. B. Fröchtling 2008, Roy 2013). Bischof 
Wolfgang Huber ist 2008 in seiner Einführung zu einer Tagung der Evangeli-
schen Kirche in Deutschland zu „Leben mit Demenz“ anhand des Beispiels des 
Physikers und Philosophen Carl Friedrich von Weizsäcker auf die Vernachlässi-
gung des Themas Demenz in der Theologie eingegangen. Seines Erachtens hat 
„diese Krankheit etwas Unheimliches, was uns davor zurückscheuen lässt, uns 
damit zu beschäftigen“ (Huber 2008: 9). 
 In den letzten Jahren sind Konzepte zur Palliative Care für Menschen mit 
Demenz entstanden. Schon jetzt spielen Spiritualität und Spiritual Care in der 
Begleitung von Menschen mit Demenz eine große Rolle, wie praxisorientierte 
Konzepte zeigen (Eglin et al. 2008, Birkholz 2017, Kotulek 2018). Angesichts der 
Schwere des Verlaufs bei einigen Demenzformen steht hier die Frage nach 
einer Begleitung, die ein als sinnvoll erfahrenes Leben ermöglicht, im Vorder-
grund. Spirituelle Begleitung von Menschen mit Demenz geschieht unter ande-
ren Voraussetzungen als spirituelle Begleitung von Menschen ohne Demenz. 
Der Seelsorge kommt dabei sowohl in der theoretischen Konzeptbildung wie in 
der Praxis eine wichtige Rolle zu. Dies kann zumindest für den deutschsprachi-
gen Schweizer Kontext festgestellt werden. Das theoretische Konzept der spiri-
tuellen Begleitung von Menschen mit Demenz bauen Anemone Eglin et al. 
(2008: 12) auf einem jüdisch-christlichen Menschenbild auf. Und für die Praxis 
erachten z. B. Elisabeth Jordi und Christoph Held (2013: 53) professionelle Seel-
sorge als wichtige Partnerin im Bestreben um eine spirituelle Begleitung von 
Menschen mit Demenz. Es stellt sich hier folgende Frage: Welchen Beitrag kann 
christliche Seelsorge zur spirituellen Begleitung von Menschen mit Demenz leisten? 
 Sowohl der theoretische Beitrag als auch der Beitrag in der Praxis stellen 
für die Seelsorge eine große Herausforderung dar. Denn die praktische Beglei-
tung von Menschen mit Demenz ist oft besonders anspruchsvoll und erfordert 
spezifische Konzepte. Und für die theoretische Reflexion gilt: Die aktuelle Dis-
kussion, ob das Leben von Menschen mit Demenz lebenswert sei, kann die 
Seelsorge nicht außer Acht lassen. Isabelle Noth versteht Seelsorge angesichts 
                                                                  
3 Siehe für die Darstellung im Film: „Iris“ (GB/USA 2001), „Away from Her“ (Kanada 2006), 

„The Savages“ (USA 2007)‚ „Näbelgrind“ (CH 2014), „Still Alice“ (USA 2015). Für die litera-
rische Darstellung z. B. „Small World“ von Martin Suter (1999) oder „Der alte König im 
Exil“ von Arno Geiger (2011).  



1.2 Begriffsklärung 13 

der Herausforderungen der Hochaltrigkeit auch als „gelebte Theologie“.4 Gera-
de die Seelsorge für Menschen mit Demenz ist als „gelebte Theologie“ gefor-
dert, wie die eingangs erwähnte Frage nach dem vergessenen Glauben an Gott 
illustriert. Ich gehe davon aus, dass christliche Seelsorge einen relevanten 
Beitrag zur spirituellen Begleitung leisten kann, besonders wenn sie theolo-
gisch über das Leben nachdenkt.5 
 Praktisch-theologische Perspektiven sind also gefragt für eine christliche 
Seelsorge, die sich der Herausforderung Demenz stellen muss. Ich möchte sie 
mit der vorliegenden Arbeit aufzeigen. Bisherige seelsorgliche Studien im 
deutschsprachigen Raum konzentrieren sich meistens auf Empfehlungen zur 
Kommunikation mit Menschen mit Demenz (mit Roy/Charbonnier 2012: 406). 
Ebenso wird in den bisherigen Studien die Situation der Angehörigen von Men-
schen mit Demenz kaum berücksichtigt. Zudem fehlen empirische Studien zu 
Seelsorge für Menschen mit Demenz.  
 
1.2 Begriffsklärung 
1.2 Begriffsklärung 
1.2 Begriffsklärung 
Im Folgenden beschreibe ich relevante Begriffe für die vorliegende Arbeit: (1) 
Demenz, (2) spirituelle Begleitung, (3) Spiritual Care und (4) Seelsorge. Weiter 
nehme ich (5) eine Verhältnisbestimmung von Spiritual Care und Seelsorge 
vor. 
 
 
1.2.1 Demenz 
 
Hier soll zuerst nur die medizinische Sicht auf Demenz skizziert werden, die für 
die Diagnosestellung einer Demenz wichtig ist. Im weiteren Verlauf der Arbeit 
wird diese Sicht mit weiteren Perspektiven ergänzt. Zahlreiche medizinische 
Darstellungen zur Demenz sind veröffentlicht.6  
 Doch bereits die medizinische Sicht auf Demenz ist nicht eindeutig, son-
dern auffallend unklar. Während frühere Diagnoserichtlinien wie DSM IV 
                                                                  
4 Isabelle Noth entwickelt diese Bestimmung von Seelsorge ausgehend von einem Vortrag 

von Kerstin Lammer: „Seelsorge ist gelebte Theologie, die diese am Leben bewährt und 
vielleicht darf man sogar sagen: am Leben bewahrt.“ (Noth 2015: 41). 

5 Siehe dazu Roser (2017: 510): „Seelsorge und Spiritual Care sind aufeinander bezogen und 
aufeinander angewiesen. Der besondere und nicht ersetzbare Beitrag christlicher Seel-
sorge liegt dabei im theologischen Verständnis von Leben als Schalom, die sich inmitten 
von Leid erfüllt.“ 

6 Für allgemeine medizinische Darstellungen: Wallesch/Förstl (2017), Gatterer/Croy (2005) 
sowie die fundierte Darstellung Mace/Rabins (2001), die auch die Situation pflegender 
Angehöriger berücksichtigt. 



14 1 Einleitung 

(Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders IV) den Begriff Demenz 
klar definiert haben, verzichtet das 2015 neu eingeführte DSM-5 auf den Begriff 
Demenz komplett (Maier/Barnikol 2014: 567).7 Die Diagnose der verschiedenen 
Demenzformen fällt neu unter den Begriff „neurokognitive Störung“ (Falkai/ 
Wittchen 2015: 811). 
 Der Verzicht auf den Begriff Demenz ist aus nicht medizinischer Perspekti-
ve überraschend, weil es gerade Diagnoserichtlinien wie das DSM IV waren, die 
die Definition des Demenzbegriffs sehr weit gefasst haben. Als Grund für den 
Verzicht auf den Begriff Demenz nennen Maier/Barnikol (2014) aus medizini-
scher Sicht die zunehmende Stigmatisierung des Begriffes Demenz: 

 
„Als Vorteil der Bezeichnung majore NCD [ausgeprägte neurokognitive Störung; 
L. S.] anstelle von Demenzen kann sich eine mögliche Reduktion des ‚Stigmas‘ her-
ausstellen, das dem Begriff Demenz (de mente – ‚ohne Geist‘) anhaftet. Dies kann 
vor allem im medizinischen Kontext bedeutsam sein und der medizinischen Be-
handlung die therapeutische Hoffnungslosigkeit nehmen.“ (Maier/Barnikol 2014: 
567) 
 

Die Begründung für das Weglassen des Begriffes in der Medizin ist auffallend 
und fordert eine tiefgreifende Reflexion über das Bild von Demenz. Der Begriff 
Demenz lässt sich deshalb nicht so einfach fassen und war auch aus medizini-
scher Sicht geprägt von defizitären Bildern und einer starken Stigmatisierung. 
 Der Begriff Demenz steht in medizinischer Sicht vorgängig nicht für eine 
bestimmte Krankheit, sondern für die Symptome verschiedener chronischer 
Krankheiten, die zu einem Hirnabbau mit kognitiver Leistungseinschränkung 
führen. Für die Diagnose Demenz existieren klare Kriterien. Dies ist nötig, da-
mit Demenz von anderen Formen der Verwirrtheit (z. B. einem zeitlich be-
grenzten Delir, einer Depression oder auch von normalen Altersveränderun-
gen) unterschieden werden kann.  
 Es muss gegenüber den Überlegungen von Maier/Barnikol (2014) festge-
halten werden, dass der Beschluss, Demenz als Diagnose zu streichen, noch 
keinen Niederschlag in der medizinischen Praxis oder der Pflege gefunden hat 
(SAMW 2017: 7).8 Die medizinische Praxis, die weiterhin den Begriff Demenz 
verwendet, basiert auf der Definition der ICD-10 (International Statistical Clas-
sification of Diseases and Related Health Problems). In der vorliegenden Arbeit 
gehe ich von dieser Definition aus. Zum einen hat sich die Streichung des Be-
griffs Demenz nicht durchgesetzt. Der Begriff ist nicht aus dem allgemeinen 
Sprachgebrauch zu entfernen (Bopp-Kistler 2016: 31). Zum anderen ist die 
Definition der ICD-10 wichtig, weil sie international anerkannt ist:  

 
                                                                  
7 Die deutsche Ausgabe des DSM-5: Falkai/Wittchen (2015), für das DSM IV: Saß et al. 

(2003). Die englische Ausgabe des DSM IV: American Psychiatric Association (2007). 
8 Siehe z. B. den Behandlungsplan zu Demenz für die ambulante integrierte Versorgung 

von Radisch et al. (2015), der weiterhin von „Demenz“ spricht. 



1.2 Begriffsklärung 15 

„Das dementielle Syndrom, als Folge einer Krankheit des Gehirns, verläuft gewöhn-
lich chronisch oder fortschreitend unter Beeinträchtigung vieler höherer kortika-
ler Funktionen, einschließlich Gedächtnis, Denken, Orientierung, Auffassung, 
Rechnen, Lernfähigkeit, Sprache und Urteilsvermögen. Es finden sich keine qualita-
tiven Bewusstseinsstörungen. Die kognitiven Beeinträchtigungen sind meist beglei-
tet von Verschlechterung der emotionalen Kontrolle, des Sozialverhaltens oder der 
Motivation. Diese Symptome gehen auch gelegentlich voran. Dieses Syndrom 
kommt bei Alzheimer-Krankheit, bei zerebrovaskulärer Krankheit und bei anderen 
Zustandsbildern vor, die primär oder sekundär das Gehirn betreffen.“ (ICD-10, Dil-
ling/Mombour/Schmidt 2015: 74–75) 
 

Auffallend ist im Vergleich mit dem DSM-5, wie exakt Demenz beschrieben 
wird, und zwar auch bezüglich des Verlaufs. Ebenfalls wird sichtbar, dass eine 
stark defizitäre Beschreibung von Demenz vorliegt. Diese ist für eine Diagnose-
stellung nötig, wie die Praxis zeigt (Bopp-Kistler 2016: 18). Allerdings weist die 
Streichung des Begriffs Demenz im DSM-5 darauf hin, dass die defizitäre Be-
schreibung für die Begleitung von Menschen mit Demenz eine schwierige 
Voraussetzung sein kann. Umstritten ist nach den neusten Richtlinien in der 
Medizin also, ob und wie überhaupt noch von Demenz gesprochen werden soll. 
Unumstritten ist, dass es je nach Ursache verschiedene Formen von Demenz 
gibt:  
• Alzheimer-Demenz: Mit circa 50 Prozent ist sie die häufigste Form von De-

menz. Durch Morbus Alzheimer werden im Gehirn Amyloid-Plaques abge-
lagert, die in Zusammenhang mit dem Tod von Nervenzellen stehen (Bopp-
Kistler 2016: 33). Die genaue Ätiologie und die Pathogenese der Alzheimer-
Demenz sind nicht endgültig geklärt (ebd.: 31).  

• Vaskuläre Demenz: Diese ist mit 15 Prozent die zweithäufigste Demenzform. 
Hier führen Durchblutungsstörungen und eine Verengung der Gefäße da-
zu, dass Hirnzellen absterben.  

• Weitere Formen von Demenz: Zum einen können entzündliche Erkrankungen 
und Infektionskrankheiten (Parkinson, HIV, Creutzfeldt-Jakob-Erkrankung) 
Demenz bewirken. Zum anderen können Alkoholismus oder Vitamin-B12-
Mangel zu Demenz führen (Lang 2005: 237–241). 

Viele Menschen leiden an einer Kombination von verschiedenen Formen von 
Demenz. Oft bleibt die Ursache der Demenz auch unbekannt. Die Alzheimer-
Demenz und die vaskuläre Demenz sind in jedem Fall irreversibel. Einzelne 
seltene Formen von Demenz sind zwar potenziell reversibel, aber effektiv spre-
chen nur 3 Prozent der Menschen mit Demenz auf eine Therapie an (Lang 2005: 
229). Eine Demenz verläuft sehr individuell, abhängig von der Ursache der 
Demenz, von den Ressourcen des Menschen mit Demenz und von äußeren 
Einflussfaktoren. Als allgemeines Verlaufsmodell ist die Einteilung in drei Sta-
dien geeignet:9 
                                                                  
9 Ein Verlaufsmodell in drei Stadien ist die am meisten verbreitete Einteilung in der medi-

zinischen Literatur: SAMW (2017: 8), Gatterer/Croy (2005: 27–29), Wettstein/Conzel-



16 1 Einleitung 

• Stadium I: In diesem frühen Stadium können Menschen mit Demenz ihren 
Alltag noch weitgehend selbständig meistern. Es treten aber bereits erste 
Kurzzeitgedächtnisstörungen auf. Charakteristisch hierfür ist, dass Men-
schen mit Demenz im Stadium I oft Sätze wiederholen, ohne dass sie sich 
dessen bewusst sind (Lind 2003: 27). In diesem Stadium können sich Men-
schen mit Demenz des Verlusts ihrer kognitiven Leistung bewusst sein. 
Dies führt bei vielen Menschen mit Demenz zu Ärger und Niedergeschla-
genheit bis zu depressiver Verstimmung (Mace/Rabins 2001: 189). Oft ver-
suchen Betroffene auch, die eigene Vergesslichkeit durch Notizen oder ge-
schickte Formulierungen zu verbergen (Bopp-Kistler 2016: 16). 

• Stadium II: Nun ist zunehmend das Langzeitgedächtnis betroffen. Der Ver-
lust der kognitiven Fähigkeiten bei einer Demenz ist ungemein komplex. 
Im Stadium II vergisst der Betroffene zudem beispielsweise oft die Namen 
der vertrauten Personen (Gatterer/Croy 2005: 28). In der Wahrnehmung 
treten Sinnestäuschungen auf, sowohl bei der zeitlichen als auch bei der 
örtlichen Orientierung. Dies zeigt sich in Angstzuständen oder zielloser 
Unruhe. Eine selbständige Lebensführung ist nur noch eingeschränkt mög-
lich, weil zum Beispiel das Anziehen, das Baden oder das Benützen der Toi-
lette Schwierigkeiten bereiten. 

• Stadium III: Im Gedächtnis sind nur noch „inselförmig erhaltene Erinnerun-
gen“ (Lind 2003: 32) vorhanden. Eine selbständige Lebensführung ist für 
Menschen mit Demenz nicht mehr möglich. Deshalb ist eine ständige Be-
treuung notwendig (Wettstein/Conzelmann/Heiß 2001: 118). Eine verbale 
Kommunikation mit Menschen mit Demenz in diesem Stadium ist oft un-
möglich, weil sie nur wenige, vielfach ständig wiederholte Wörter oder 
Satzteile äußern. Hinzu kommen nun oft starke körperliche Einschränkun-
gen. Menschen mit Demenz werden meist bettlägerig. Besonders charakte-
ristisch für das Stadium III ist auch eine Veränderung der Persönlichkeit. 

Die Prävalenz- und die Inzidenzrate von Demenz sind altersspezifisch: Wäh-
rend in der Altersgruppe 65–69 Jahre 1,4 Prozent der Menschen von Demenz 
betroffen sind, leidet bei den über 90-Jährigen rund ein Drittel an Demenz 
(Bickel 2005: 3).10 Aufgrund der hohen Prävalenz wurde Demenz zum Teil als 
normaler Alterungsprozess wahrgenommen. Der kognitive Abbau ist jedoch 
kein spezifisches Kennzeichen des Alters, sondern durch schwere Krankheiten 
ausgelöst.11 Diese Krankheiten wirken sich oft erst im höheren Alter aus, so 
dass das chronologische Alter der wichtigste Risikofaktor von Demenz ist. Wei-

                                                                                                                                                    
mann/Heiß (2001: 119). Andere gehen von vier Stadien aus: Krämer (2001: 15), Sifton 
(2004: 132–135). 

10 Zum Phänomen der genderspezifischen Unterschiede der Prävalenz bei Demenz siehe 
unten S. 167.  

11 Auch Mace/Rabins (2001: 11) stellen fest: „Severe memory loss is never a normal part of 
growing older.“  



1.2 Begriffsklärung 17 

tere Risikofaktoren für Demenz sind genetische Faktoren und Schädel-Hirn-
Traumen. 
 Demenz spielt auch als Todesursache eine Rolle. Im Vergleich zu gleichalt-
rigen Menschen ohne Demenz ist die Sterberate bei Menschen mit Demenz 
ungefähr zwei- bis dreimal höher (Bickel 2005: 6). Menschen mit Demenz ster-
ben oft an Tumoren und Infektionen. Auch das Sturzrisiko ist infolge der ver-
schlechterten Bewegungskoordination erhöht und indirekt eine Todesursache. 
Im Jahr 2015 war Demenz die dritthäufigste Todesursache in der Schweiz nach 
Herzkreislaufkrankheiten und Krebs (Bundesamt für Gesundheit 2017). 
 
 
1.2.2 Spirituelle Begleitung 
 
Die Rede von spiritueller Begleitung bei Demenz erfordert zunächst eine Klä-
rung des Begriffs Spiritualität (mit Kunz 2016: 563). Denn der Zusammenhang 
von Demenz und Spiritualität ist nicht unmittelbar ersichtlich: Der Begriff 
Demenz (de-mens, weg von Geist/Verstand) schließt den Geist geradezu aus. 
Oder wie Ralph Kunz theologisch formuliert: „Kann jemand sich an Gott erin-
nern, wenn er oder sie sich selbst vergisst?“ (ebd.) Trotzt diesen Schwierigkei-
ten ist Spiritualität bei Demenz in den letzten Jahren häufig untersucht worden 
(Daly/Fahey-Mc-Carthy/Timmins 2016). Studien zeigen, dass eine „geistliche 
Empfänglichkeit“ selbst bei fortgeschrittener Demenz vorhanden ist (Depping 
2009: 367). 
 Ich verstehe Spiritualität in der ganzen Breite von möglichen Bestimmun-
gen, als „Gefühl der Verbundenheit oder einem Bedürfnis nach Sinn, das mit 
der Vorstellung eines göttlichen Wesens verbunden sein kann oder nicht“ 
(Kunz 2016: 565). Zudem unterscheide ich zwischen Spiritualität und Religiosi-
tät (mit Zinnbauer/Pargament 2005).  
 Der im Untertitel der Arbeit gesetzte Begriff spirituelle Begleitung macht 
zwei Aspekte deutlich: Zum einen erinnert der Begriff an die christliche Praxis 
der Geistlichen Begleitung.12 Spirituelle Begleitung geschieht nicht nur in spe-
zialisierten Palliative-Care-Einrichtungen, sondern auch durch pflegende An-
gehörige. Zum anderen wird damit die Offenheit gegenüber nicht-christlichen 
Formen von Spiritualität deutlich, die für die professionelle Seelsorge im mul-
tireligiösen Umfeld einer Pflegeeinrichtung nötig ist. Denn spirituelle Beglei-
tung bezieht sich auf alle Menschen mit Demenz, unabhängig ihrer Religiosität 
oder konfessionellen Zugehörigkeit (Eglin et al. 2008). Michael Klessmann 
(2017: 115) meint, dass spirituelle Begleitung von Menschen mit Demenz nicht 

                                                                  
12 Siehe zur Geistlichen Begleitung und ihrer Relevanz für den Spiritualitätsdiskurs: Kohli 

Reichenbach (2011). 



18 1 Einleitung 

an eine kirchliche Beauftragung gebunden ist, sondern von allen übernommen 
werden kann, „die dem Leben ehrfurchtsvoll begegnen“. 
 
 
1.2.3 Spiritual Care 
 
Der Begriff Spiritual Care hat eine steile Karriere hinter sich.13 Inzwischen ist er 
international anerkannt und eignet sich auch für den Dialog zwischen Kulturen 
und Religionen.14 Seine Wurzeln liegen in der Hospizbewegung und bei Cicely 
Saunders.15 Unter dem Begriff wird Unterschiedlichstes verstanden.16 Die Ärz-
tin und Theologin Doris Nauer (2015: 206) hat in „Spiritual Care statt Seelsor-
ge?“ das Phänomen Spiritual Care untersucht. Sie unterscheidet zwischen dem 
theoretischen Konzept und Spiritual Care als Praxis. Für diese Arbeit gehe ich 
von dieser Definition aus: 

 
„Spiritual Care verstehe ich als Bezeichnung für ein im Kontext von Palliative Care 
entwickeltes theoretisches Konzept, das bisher hauptsächlich in stationären und am-
bulanten palliativen Einrichtungen/Diensten, in Krankenhäusern und Altenheimen 
auf der Basis multiprofessioneller Teamarbeit mit und ohne die Beteiligung profes-
sioneller christlicher SeelsorgerInnen alltagspraktisch umgesetzt wird.“ (Nauer 2015: 
206, Hervorhebungen im Original) 
 

Diese Definition ist exakt und widerspiegelt das breite Spektrum von dem, was 
unter dem Begriff Spiritual Care verstanden wird. Über den Inhalt von Spiritual 
Care ist dabei noch nichts gesagt, außer dass sie im Kontext der Palliative Care 
stattfindet.  
 Es lassen sich bestimmte Kennzeichen von Spiritual Care festhalten, wie sie 
momentan von medizinischen und theologischen Vertreterinnen und Vertre-
tern im deutschsprachigen Raum postuliert werden (Roser 2017, Boothe/Frick 
2017): 
• Teil der Palliative Care: Der ursprüngliche Sitz im Leben der Spiritual Care ist 

die Palliative Care (Kohli-Reichenbach 2014: 15). Als Teil der Palliative Care 
bezieht sich Spiritual Care nicht nur auf den Sterbeprozess, sondern setzt 
bereits dann ein, wenn unheilbare Erkrankungen das Leben von Menschen 
bedrohen (Nauer 2015: 28). Spiritual Care ist ein integraler Teil der Palliati-
ve Care, auf den nicht einfach verzichtet werden kann. In Bezug auf De-
menz ist dies relevant: Die Krankheiten unter dem Syndrom Demenz wer-

                                                                  
13 Siehe für die aktuelle Diskussion zur Spiritual Care in Deutschland und in der Schweiz: 

Nauer (2015), Kohli-Reichenbach (2014), Peng-Keller (2017), Noth (2018). 
14 Siehe zu Spiritual Care aus interkultureller Perspektive: Noth/Wenz/Schweizer (2017). 
15 Zur Entstehung von Spiritual Care bei Cicely Saunders: Holder-Franz (2012). 
16 Zu einem ähnlichen Schluss kommt Nauer (2015: 329): „Interessanter Weise reden nicht 

alle automatisch über das Gleiche, wenn Spiritual Care zum Thema wird.“ 



1.2 Begriffsklärung 19 

den auch als Erkrankungen verstanden, die zum Tod führen. Wenn von 
Spiritual Care bei Menschen mit Demenz gesprochen wird, ist diese Beglei-
tung somit für alle Menschen mit Demenz relevant, die palliativ begleitet 
werden. Dies ist bei fast allen Menschen mit Demenz in einem späteren 
Stadium der Fall. 

• Interdisziplinäre Diskussion: Ein strukturelles Kennzeichen ist die interdiszi-
plinäre Ausrichtung. Spiritual Care bezieht sich nicht nur auf medizinische 
Behandlungsstrategien, sondern ermöglicht als theoretisches Konzept 
einen neuen Blick auf das Gesundheitssystem. Somit können und sollen 
verschiedene Disziplinen Perspektiven für Spiritual Care einbringen, auch 
die Seelsorge (mit Nauer 2015: 207). 

• Spiritualität: Für Spiritual Care ist die spirituelle Dimension des Menschen 
zentral. Dabei wird Spiritualität häufig unterschieden von Religiosität (Ro-
ser 2017: 399).  

Diese Kennzeichen lassen keine weiterführende Definition zu. Vielmehr zeigen 
sie, wie vieles noch offen ist in der Begrifflichkeit von Spiritual Care.  
 In der Theologie ist eine breite Diskussion um Spiritual Care entstanden. 
Die theologische Diskussion geht meist von den Überlegungen des Theologen 
Traugott Roser aus. In seiner Studie „Spiritual Care. Ethische, organisatorische 
und spirituelle Aspekte der Krankenhausseelsorge“ (Roser 2007a) hat Roser 
eine explizite Verbindung von Spiritualität mit dem Auftrag der Seelsorge im 
Gesundheitswesen aufgezeigt. Später hat Roser (2017) in einer erweiterten und 
aktualisierten Auflage seiner Studie unter dem Titel „Spiritual Care. Der Bei-
trag der Seelsorge zum Gesundheitswesen“ den Begriff der Seelsorge von Spiri-
tual Care klar unterschieden.  
 Es ist ein Unterschied zwischen der Verwendung des Begriffs in der medi-
zinischen und theologischen Literatur zu beobachten. Vom medizinischen 
Standpunkt aus wird Spiritual Care oft als ganzheitliche medizinische Betreu-
ung verstanden. Damit ist Spiritual Care einerseits Wahrnehmung eines Defi-
zits. Die Medizin kommt gerade gegenüber dem schwer kranken und sterben-
den Menschen an ihre Grenzen. Andererseits ist Spiritual Care Ausgleich dieses 
Defizits (Mathwig 2014: 28). Das Interesse von Spiritual Care in der Medizin 
geht auch mit der Kritik an einer naturwissenschaftlich-technologischen Fo-
kussierung von Medizin einher. Spirituelle Handlungen seien angesichts dieses 
Fokus „ein Mahnmal der Langsamkeit und des Nichts-Tuns, das je nach Stand-
punkt irritierend oder als wohltuend empfunden wird“ (Peng-Keller 2012: 87). 
 In der theologischen Diskussion wird die aktuelle Entwicklung und die 
Dominanz des Begriffs Spiritual Care zum Teil sehr kritisch beobachtet (Karle 
2010, Schneider-Harprecht 2007). Die theologischen Antwortversuche bewegen 
sich häufig zwischen Sprachlosigkeit über das neue Konzept bis zu deutlicher 
Abwehr. Folgende Punkte werden besonders kritisiert:  
• „Plastikwort“: Ausgehend von einer Definition des Sprachwissenschaftlers 

Uwe Pörksen bezeichnet Frank Mathwig den Begriff Spiritual Care als 



20 1 Einleitung 

„Plastikwort“ (Mathwig 2014: 26): ein Begriff, dem jegliche historische Di-
mension fehlt, der neu ist und nach nichts schmeckt. Traugott Roser 
(2007a: 250) meint, dass es „einiger Anstrengungen“ bedarf, damit Spiritua-
lität im Gesundheitswesen nicht zu einem „leeren Sammelbehälter“ wird.  

• Entgegen dem christlichen Selbstverständnis: Christoph Schneider-Harprecht 
(2007: 345) meint, dass das Konzept nicht dem „Selbstverständnis des 
christlichen Glaubens“ entspricht. Spiritual Care gehe von einem neutralen 
Spiritualitätsbegriff aus, was kritisch zu hinterfragen sei.  

• Disziplinäre Interessen: Einen weiteren kritischen Punkt führt Isabelle Noth 
hinzu: Das Konzept sei zwar „bestechend“, aber sie bemerkt, dass „von dis-
ziplinären Interessen her gedacht und argumentiert wird anstatt von den 
Kranken und Sterbenden“ (Noth 2014a: 111).  

Im Unterschied zu anderen Begriffen der praktischen Theologie ist Spiritual 
Care folglich ein Begriff, der in verschiedenen Disziplinen (Theologie, Medizin, 
Pflegewissenschaften) verwendet wird und auch von diesen beansprucht wird. 
So erachtet z. B. Gian Domenico Borasio (2017) Spiritual Care auch als eine 
Aufgabe des Arztes. 
 Dies zeigt erstens, dass mit dem Begriff Spiritual Care durchaus auch dis-
ziplinäre Interessen mit einhergehen: Es ist kein Begriff, auf den die Praktische 
Theologie ein Monopol hat. Von der Herkunft des Begriffs her ist er ganz ein-
deutig im Gesundheitswesen auszumachen (Roser 2007a: 245). Zweitens wird 
hier deutlich, dass Medizin und Pflegewissenschaften oft weniger Mühe mit der 
Verwendung des Begriffs Spiritual Care haben als die Theologie. Es ist festzu-
stellen, dass die kritischen Stimmen in der medizinischen Spiritual-Care-
Diskussion kaum zu hören sind (mit Mathwig 2014: 27).  
 Meines Erachtens ist ein konstruktiver Umgang mit dem Begriff Spiritual 
Care in der Theologie gefragt. Denn nur auf diesem Weg kann sich die Theolo-
gie auch als Partnerin in einer interdisziplinären Diskussion einbringen. Mit 
Simon Peng-Keller (2017: 421) meine ich, dass die Frage nicht mehr lautet, ob 
christliche Seelsorge den Begriff Spiritual Care ablehnt oder begrüßt, sondern 
welchen Beitrag sie zu Konzept und Praxis von Spiritual Care leistet. Eine 
grundsätzliche Ablehnung des Begriffes Spiritual Care würde bedeuten, dass 
sich die Theologie aus dem Dialog um die Palliative Care verabschiedet. 
 Eine umfassende Begriffsdefinition ist angesichts dieser Ausgangslage 
beinahe unmöglich. In der gegenwärtigen Diskussion wäre eine fundierte Ein-
ordnung der Spiritual Care, die dem Begriff eine historische und geografische 
Dimension gibt, wichtig. So würde der Begriff nicht – wie Frank Mathwig be-
rechtigterweise kritisch bemerkt – zu einem „Plastikwort“. Die vorliegende 
Arbeit setzt beim Konzept der Spiritual Care bei Cicely Saunders an. Sie und 
andere Pionierinnen und Pioniere der Palliative Care entwickelten in den 
1960er-Jahren ein Konzept der Spiritual Care auf der Grundlage der Total Pain 
(Holder-Franz 2012: 78, siehe unten S. 24). 
 




