
Alber (49161) / p. 3 /2.7.2020

Markus Hundeck

Weltbejahung
und
Gemeinschaft
Studien zum Werk
Paul Häberlins

Mit einem Vorwort
von Michael Winkler

Verlag Karl Alber Freiburg/München



Alber (49161) / p. 4 /2.7.2020

Markus Hundeck

World Affirmation and Community
Studies on the Work of Paul Häberlin

The present work is dedicated to the Swiss philosopher, psychologist
and educator Paul Häberlin (1878–1960) and attempts to clarify her-
meneutic and heuristic requirements for his work and to dissolve
them as a matter of course. In extensive studies, the complex work
of Häberlin is broken down in detail into philosophical and pedagogi-
cal reflections, whereby the fragmentary is not celebrated as an
achievement of an enlightened mind, but rather is shown as its con-
vergence. Häberlin’s functional ontological design as a treatment of
modernity with its dichotomy of unity and multiplicity enables con-
nections that indicate interfaces and negotiate open questions of dis-
ciplinary discourse. In addition, currently discussed concepts are
being confronted with systematic opposites that have been sidelined
as historical impossibilities by the »dialectics« of the Enlightenment.

The author:

Markus Hundeck. Dr. theol., phil. habil., born 1965 in Radevorm-
wald. Professor of ethics and methods of social work at the Ernst-
Abbe-University in Jena and private lecturer for philosophy of edu-
cation at the Institute for Education and Culture at the Friedrich-
Schiller-University in Jena.



Alber (49161) / p. 5 /2.7.2020

Markus Hundeck

Weltbejahung und Gemeinschaft
Studien zum Werk Paul Häberlins

Die vorliegende Arbeit widmet sich dem Schweizer Philosophen, Psy-
chologen und Pädagogen Paul Häberlin (1878–1960) und unternimmt
den Versuch, hermeneutische und heuristische Voraussetzungen zu
dessen Werk zu klären und Selbstverständlichkeiten aufzulösen. In
ausgreifenden Studien wird das komplexe Werk Häberlins detailliert
in philosophische und pädagogische Reflexionen gebrochen, wobei
nicht das Fragmentarische als Errungenschaft eines aufgeklärten
Geistes gefeiert, sondern als dessen Konvergenz ausgewiesen wird.
Häberlins funktionsontologischer Entwurf als Bearbeitung der
Moderne mit deren Dichotomie von Einheit und Vielheit ermöglicht
Anknüpfungen, die Schnittstellen bezeichnen und offene Fragen der
disziplinären Diskurse verhandeln. Darüber hinaus werden aktuell
diskutierte Konzeptionen mit systematischen Entgegensetzungen
konfrontiert, die durch die »Dialektiken« der Aufklärung als histori-
sche Unmöglichkeiten ins Abseits geschoben wurden.

Die Herausgeber:

Markus Hundeck. Dr. theol., phil. habil., 1965 in Radevormwald ge-
boren. Professor für Ethik und Methoden der Sozialen Arbeit an der
Ernst-Abbe-Hochschule Jena und Privatdozent für Erziehungs- und
Bildungsphilosophie am Institut für Bildung und Kultur der Fried-
rich-Schiller-Universität Jena.



Alber (49161) / p. 6 /2.7.2020

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2020
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49161-4



Alber (49161) / p. 7 /2.7.2020

Meinem Vater
Georg Hundeck (1937–2017)

und

meinem Doktorvater
Josef Wohlmuth (1938)

in Dankbarkeit gewidmet



Alber (49161) / p. 8 /2.7.2020



Alber (49161) / p. 9 /2.7.2020

»Die Universalität der Wahrheit ist so umfassend, daß sie von keiner
beschränkenden Definition umfaßt wird, daß vielmehr alles Definie-
ren den umfassenden Raum derWahrheit voraussetzt, innerhalb des-
sen es vor sich geht. Es gibt keine begrenzte Geographie des Landes
der Wahrheit, da ihr Wesen und ihr Bereich ebenso unbeschränkt ist
wie das Wesen und der Bereich des Seins selbst.«

(Hans Urs von Balthasar, Theologik I: Die Wahrheit der Welt)

»Nur Geist und Ungeist zusammen machen das Leben aus. Leben ist,
für uns Menschen jedenfalls, geradezu der Prozess der Auseinander-
setzung des Geistes mit dem Ungeist. Kein Leben ohne Individualität,
subjektives Wollen, Werden und Auseinandersetzung, kein mensch-
liches Leben aber auch ohne Protest des Geistes gegen die Verloren-
heit an jene Subjektivität.«

(Paul Häberlin, Wider den Ungeist)

»Lieben, ja, aber geliebt werden! … Nein, wir müssen weitergehen.
Man würde gerne stehen bleiben. Weiter! Weiter! Man möchte die
Arme ausbreiten, sich gehenlassen. Aber die widerwärtige Ungerech-
tigkeit klebt an uns wie Leim. Weiter! Und wir sind verdammt, grö-
ßer zu sein als wir selber. MenschlicheWesen, Gesichter möchten wir
lieben. Liebe statt Gerechtigkeit! Nein, wir müssen weitergehen.«

(Albert Camus, Die Gerechten, 5. Akt)



Alber (49161) / p. 10 /2.7.2020



Alber (49161) / p. 11 /2.7.2020

Inhaltsverzeichnis

Michael Winkler
Über Liebe als Grund der Erziehung. Wie Markus Hundeck
Paul Häberlin für die Sozialpädagogik entdeckt . . . . . . . . . 17

Prolog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
1. Gegen den Strom . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
2. Die kosmische Oase . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35
3. Justierung der Fragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38

I. Grundlegungen und Präliminarien

1. Disziplinäre Verortungen vor dem vagen Kontext der
Moderne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

1.1 In Dilemmata gefangen? – Skizzierende Bearbeitungen
zur Moderne und Ausblicke auf eine Coincidentia
oppositorum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

1.2. Gegnerschaften und ihre geheime Konditionalität in der
Lebensphilosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48

1.3. Die Verschränkung von Anthropologie und Ethik –
ihre notwendige Konditionalität und ihre mögliche
Dichotomie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

1.4. Sozialpädagogik im Dreieck oder drei Zugänge einer
anthropologischen Pädagogik? . . . . . . . . . . . . . . 56

1.5. Ein dritter Zugang? Der Standpunkt des Perfectum als
ontologisch-anthropologische Voraussetzung von
Pädagogik resp. Sozialpädagogik . . . . . . . . . . . . . 61

11



Alber (49161) / p. 12 /2.7.2020

1.6. Optionale Zugänge zur Sozialpädagogik mit den Augen
Häberlins . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70

1.7. Angesichts polytheistischer Ethiken: Metaethik als
episteme und sophia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80

2. Präliminarien – heuristisch und zeitlogisch gewendet . . . 94
2.1. Heuristik und Kritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
2.2. Kritik und Krise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97
2.3. Krise als pathologische Metapher . . . . . . . . . . . . 101
2.4. Exkurs: Kritik und Krise oder Die utopische Einheit der

Welt reproduziert ihre eigene Spaltung . . . . . . . . . 109
2.5. Kritik als Verlaufsform und Index der Zeit . . . . . . . . 116
2.6. Kritik, Vollendung und die Gegenwart der Zeit . . . . . 118

II. Studien zum Werk Paul Häberlins

Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127

1. Zur Biographie Häberlins: Situative Kontexte und
Annotationen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130

1.1. Metaphorische Deutung der geistesgeschichtlichen
Situation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130

1.2. Die Krise des Historismus oder der Graben zwischen
Vergangenheit und Zukunft . . . . . . . . . . . . . . . 133

1.3. Die Krise der Wirklichkeit: Geisteswissenschaften vs.
Naturwissenschaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

1.4. Karl Joël: Die philosophische Krisis der Gegenwart (1913) 139
1.5. Der Imperativ der Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . 144
1.6. Paul Häberlin: Leben, Entwicklungsgeschichte und Werk . 150
1.7. Exkurs 1: Biographische Berufsnotizen im Blick auf die

Schweiz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158
1.8. Exkurs 2: Anna Tumarkin über das Wesen und Werden

der schweizerischen Philosophie . . . . . . . . . . . . . 162
1.9. Zwei Erlebnisse als philosophische Präliminarien . . . . 173

12

Inhaltsverzeichnis



Alber (49161) / p. 13 /2.7.2020

1.10. Exkurs 3: Erstes Erlebnis und Interpretation –
Kosmologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174

1.11. Exkurs 4: Zweites Erlebnis und Interpretation –
Naturphilosophische Betrachtungen I und II . . . . . . 179

2. Philosophische Skizzierungen einer Philosophia perennis . . 188
2.1. Auf dem Weg zu einer Philosophia perennis . . . . . . . 188
2.2. Exkurs: Philosophia perennis . . . . . . . . . . . . . . 193
2.3. Kritische Überleitung zur Philosophia perennis bei

Häberlin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197
2.4. Häberlins Ontologie im Gespräch mit Parmenides und

Descartes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200
2.5. Die Realität des Objekts im Subjektsein . . . . . . . . . 204
2.6. Relativität und Existenz . . . . . . . . . . . . . . . . . 208
2.7. Absolutheit und Unabhängigkeit oder Einiges im

Horizont von Spinoza und Kant . . . . . . . . . . . . . 212
2.8. Häberlins Kosmologie im Gespräch mit Leibniz und Kant 216
2.9. Anthropologologische Konsequenzen aus einer

Philosophia perennis und der Horizont der Pädagogik . . 221

3. Bausteine und Perspektiven zu einer Allgemeinen Pädagogik
und Sozialpädagogik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227

3.1. Von der Intention des Studiums zum Leitmotiv der
Pädagogik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 229

3.2. Aspekte der pädagogischen Situation . . . . . . . . . . 239
3.3. Thesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239
3.4. Anthropologische Aspekte der pädagogischen Situation . 241
3.5. Signifikatorische Aspekte der Erziehung . . . . . . . . 243
3.6. Annotationen zum pädagogischen Prinzip . . . . . . . 249
3.7. Exkurs: Das Konzept der »Neuen Autorität« . . . . . . 253
3.8. Methodische Theorie und hypothetische Methodik . . . 254
3.9. Exkurs 2: Bemerkungen zu Herman Nohls Diktum

»Pädagogischer Bezug« – ein konträrer Verdacht . . . . 261
3.10. Kurze synoptische Kritik Nohl – Häberlin . . . . . . . 268
3.11. Reformpädagogische Schnittstellen: Der Pädagogische

Eros – Perspektiven und Abgründe . . . . . . . . . . . 276

13

Inhaltsverzeichnis



Alber (49161) / p. 14 /2.7.2020

3.12. Martin Bubers Paradigma einer »um«fassenden Liebe als
pädagogisches Prinzip . . . . . . . . . . . . . . . . . 286

3.13. Möglichkeiten und Grenzen der Erziehung . . . . . . . 294
3.14. Besinnung auf die Möglichkeit (von Erziehung) . . . . 299

III. Gemeinschaft und Weltbejahung –
Bündelungen, Anknüpfungen und Kritik

1. Präliminarien, nochmals: Gemeinschaft . . . . . . . . . . 309
1.1. Gemeinschaft – ein retrotopischer oder reaktiver Begriff? 309
1.2. Gemeinschaft als Resultat des ethischen Prozesses . . . . 312
1.3. Gesellschaft als abergläubische Vorform der Gemeinschaft 315
1.4. Gemeinschaft und Gesellschaft – ein heteronomer Diskurs 320
1.5. Häberlins Pädagogik und Horizonte einer Sozialpädagogik 324

2. Anknüpfungen und Kritik – Koinzidierungsversuche . . . . 327
2.1. Anknüpfung I: Häberlins philosophische Antwortver-

suche auf die Probleme der Moderne . . . . . . . . . . . 328
2.2. Anknüpfung II: Schleiermacher und darüber hinaus . . . 330

1. Joëls Deutung Schleiermachers . . . . . . . . . . . 331
2. Pädagogische Analogien . . . . . . . . . . . . . . 333

2.3. Anknüpfung III: Eine (Re-)Ontologisierung der
Pädagogik? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 336

2.4. Anknüfung IV: Die intrikate Beziehung von Theorie und
Praxis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 346

2.5. Anknüpfung V: Eine Ethik des Verstehens . . . . . . . . 353
2.6. Anknüpfung VI: Das große Ja oder: Plädoyer für eine

Pädagogik als ethische Bildung . . . . . . . . . . . . . . 355
2.7. Anknüpfung VII: Kritik der Kritik . . . . . . . . . . . . 361

Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 366
1. Metaphysischer Optimismus, begründbar? . . . . . . . 367
2. Pädagogik als philosophische Seelsorge . . . . . . . . . 370
3. Sub specie aeternitatis . . . . . . . . . . . . . . . . . . 373

14

Inhaltsverzeichnis



Alber (49161) / p. 15 /2.7.2020

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 375
Primärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 375
Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 381

Index . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 409

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 415

Hinweis:
Die zitierte Literatur wird nach der geisteswissenschaftlich üblichen
Weise mit Kurztiteln in den jeweiligen Anmerkungen wiederge-
geben; der vollständige Titel der jeweiligen Literatur ist im Literatur-
verzeichnis einsehbar.

Die Schriften Paul Häberlins werden ohne Namensnennung,
nur mit Kurztiteln in den Anmerkungen zitiert und können ebenso
in ihrer ausführlichen Fassung in der Kategorie Primärliteratur nach-
verfolgt werden.

Hinweis 2:
Im Folgenden wird auf eine gendergerechte Sprache geachtet, sollte
diese fehlerhaft an einer gebotenen Stelle ausbleiben, so bitte ich die
hier gegebene Intention in der entsprechenden Absicht zu betrachten.

15

Inhaltsverzeichnis



Alber (49161) / p. 16 /2.7.2020



Alber (49161) / p. 17 /2.7.2020

Michael Winkler

Über Liebe als Grund der Erziehung.
Wie Markus Hundeck Paul Häberlin für die
Sozialpädagogik entdeckt

1. Zu den Eigentümlichkeiten erfolgreicher Professionen und ihrer
Disziplinen gehört eine zunehmende Selbstvergessenheit– zumindest
soweit sie als geistes- oder (mit allem Vorbehalt) sozialwissenschaft-
liche Disziplinen gelten, die sich mit einer Profession befassen, wel-
che das menschliche Leben gestaltet. Das überrascht eigentlich gar
nicht. Denn etwas boshaft zugespitzt lässt sich sogar behaupten: wer
sich in einer Gesellschaft als nahezu funktional unabweislich etabliert
hat, kann sich meist das Bedenken sparen und tut dies auch. Die Be-
denken halten nämlich auf, das Bedenken kostet Zeit und verwirrt.
Jedes Bedenken – wie der Ausdruck doch in einem mehrfachen Ver-
stande gemeint sein könnte: Als Denken, mithin als eine auf Vernunft
gestützte Weise des Umgangs mit Erfahrung wird es zu Gunsten
einer methodischen Sicherung von Erfahrung suspendiert, neu-
deutsch: der Evidenzbasierung. Also des sicheren Festhaltens an dem,
was als gegeben gilt, selbst wenn – um Hegel zu paraphrasieren – sich
dies eher peinlich für die Tatsachen erweisen mag. Als Denken, das
sich der Grundlagen vergewissert, um ein Fundament für die Sach-
verhalte zu finden, die erkannt, begriffen, bestimmt und möglicher-
weise praktisch realisiert werden sollen. Als Bedenken, das mit
Skepsis einhergeht, gegenüber vorgeblichen Selbstverständlichkeiten
sowie gegenüber einem professionellen Tun, das zunehmend in Ab-
hängigkeit von gesellschaftlichen und politischen Erwartungen gerät,
um so zu einer Art von Sozialtechnik zu verkümmern. Denken ten-
diert zur Kritik – und die mag niemand so recht.

Theorie, grundlegende allzumal, wird daher obsolet. Zumindest
meinen das wohl die Beteiligten. Wer erfolgreich ist, braucht die
Grundlegung nicht mehr, das System funktioniert. So gesehen war
es weder eine Überraschung, wenn Pädagogik und Erziehungswissen-
schaft, Sozialpädagogik und Soziale Arbeit sich schon länger von
einer Vergewisserung verabschiedet haben, die früher als philo-
sophisch bezeichnet worden wäre; wobei Philosophie selbst sich ver-

17



Alber (49161) / p. 18 /2.7.2020

ändert hat, hin zu den analytischen Zugängen oder gar in jene Trivia-
lisierung hinein, nach welcher selbst Autokonzerne eine eigene Phi-
losophie vertreten. Pädagogik stand, so fair muss man sein, keines-
wegs an erster Stelle derjenigen, die sich von Theorie verabschiedet
haben. Denn sie hat sich, ein wenig vereinfacht dargestellt, in der
Selbstbeobachtung und -analyse lange Zeit auf die Rezeption Fou-
caults verlassen, sofern sie nach einer kritischen Instanz suchte. Wo
sie eher die eigene Realentwicklung begreifen wollte, bezog sie sich
hingegen auf die Systemtheorie allzumal Luhmannscher Prägung,
die aber ihrerseits dann langsam und leise aus dem Denkhorizont
ausgetreten ist. Gleich, ob es um das sogenannte Bildungssystem
geht, das besser Ausbildungssystem oder Schulsystem heißen sollte,
oder um das – wie es im Jargon heißt – soziale System der Wohl-
fahrtsproduktion mit seinen personenbezogenen Dienstleistungen,
deutlich ist: die reflexive Vergewisserung, das Verstehen und die
Arbeit am Begriff, sind in den Hintergrund getreten.

Man könnte sogar von einer Preisgabe der Vernunft sprechen,
zumindest davon– folgt man kritischer Theorie im Horkheimerschen
Sinne – dass ihre instrumentelle Verengung nun verschattend, als
eclipse gleichsam, maßgebend geworden ist In der wissenschaftlichen
Beobachtung und Analyse des pädagogischen Geschehens dominiert
nämlich eine empirische Forschung, zugegeben in methodisch plura-
ler Weise, jedoch auf kontrollierte Tatsachenerhebung gerichtet; mit
dem kleinen Problem, dass diese Tatsachen in ihrer Grundstruktur als
gegeben gelten, gewissermaßen positiv und als Phänomene, jedoch in
phänomenologischer Unhintergehbarkeit. Was sichtbar ist, durch
operationale Definition benannt und dann messbar, bestimmt strikt
szientifisch die Auseinandersetzung. Die gegenständliche Konstitu-
tion erledigen dann allerdings andere, die Disziplin und das wissen-
schaftliche Denken prüfen nur noch, ob und wie die Profession den
Erwartungen gehorcht. Politik, Öffentlichkeit und Medien, ihre An-
forderungen und Zumutungen gelten, vorgeblich bestätigt durch die
Ausweitung gesellschaftlicher Nachfrage. Die Zunahme von Auf-
gaben und Leistungen, selbstredend, wenngleich oft beklagt: der Auf-
wendungen, die rekrutierten und wachsenden Personalbestände las-
sen dann Theorie erst recht überflüssig werden – und befeuern noch
die Anstrengungen, die sich auf die politisch brauchbaren Normen
beziehen: Auf Gerechtigkeit etwa oder die Herstellung von Chancen
zur Gleichheit, welche Zynismen übrigens solche Versprechen dann
ihrerseits beinhalten. Denn: es muss offenbleiben, wie Martha Nuss-

18

Michael Winkler



Alber (49161) / p. 19 /2.7.2020

baum mit Blick auf Behinderung oder Einschränkung festgehalten
hat, ob es überhaupt einen hinreichenden Gerechtigkeitsbegriff in
der Pädagogik geben kann (oder überhaupt muss), ganz abgesehen
davon, dass manche der universalisierten Normen ohne Bezug auf
die konkrete Wirklichkeit von menschlicher Subjektivität bleiben
(wie das eben in der Inklusionsdebatte geschieht). Heinz-Joachim
Heydorn hatte das ja schon in die ebenso schöne wie vieldeutige For-
mel gebracht: Ungleichheit für alle.

Eine gefährliche Entwicklung also, insbesondere in der Sozialen
Arbeit, die oft genug nicht einmal mehr Sozialpädagogik heißen will.
Ein Unterschied, der manchen banal erscheint, dies aber ganz und gar
nicht ist: Arbeit bleibt eben Herstellung eines Produkts, nach Plan.
Und dieses bei Menschen oder an diesen? Wird das Geschehen dann
auf ein Treatment beschränkt? Oder als Arbeit an einer Gesellschaft
verstanden, möglicherweise jenseits des Willens ihrer Mitglieder?
Oder aber eben doch als Ermöglichung und Beförderung einer Ent-
wicklung, im Wissen darum, dass dies nicht jenseits der konkreten
individuellen Subjektivität geschieht, gestützt auf Willensbekundun-
gen in einer kooperativen Praxis.

Das alles ist keineswegs trivial. Begründung tut also not, um sich
über sachliche Grundlagen und Möglichkeiten, dann über die norma-
tiven Rechtfertigungen so zu verständigen, dass eine gelingende Pra-
xis beginnen kann. Vergewisserung und Begründung werden un-
abdingbar, allzumal, wenn soziale und sozialpolitische Funktionalität
mit zuweilen massiven Eingriffen in die Autonomie menschlicher
Lebensführung einhergeht. Denn: Sogar Hilfe kann zur fürchterli-
chen Tat werden, berechtigt ist die gelegentlich im Alltag gebrauchte
Formulierung, nach welcher selbst Ratschläge sich als schmerzende
Schläge erweisen können. Wer auf Theorie verzichtet, weiß nicht
mehr so recht, was sie oder er dann praktisch tut, wie sehr auch Pro-
fessionalität behauptet sein mag. Die hängt allemal von kritisch ge-
prüftem Gegenstandsverständnis und einem aufgeklärten Ethos ab –
dass und wie gegenwärtig Haltung so beschworen wird, belegt das
Desiderat. Oder anders gesagt: das Theorie-Praxis Dilemma ist längst
zu Gunsten der Praxis entschieden, die indes theorielos kaum ernst-
haft als eine solche bezeichnet werden kann.

2. Die jüngeren Entwicklungen in der Sozialpädagogik – um also
bewusst bei diesem Begriff zu bleiben – geben deshalb einigen Anlass
zur Besorgnis. Wie die Pädagogik insgesamt, auch die von der so-
genannten empirischen Bildungsforschung dominierte und einer zu-

19

Über Liebe als Grund der Erziehung



Alber (49161) / p. 20 /2.7.2020

nehmend durch Psychologie auf Problembearbeitung ausgerichtete
Schulpädagogik, leidet Sozialpädagogik unter Theorievergessenheit.
Das beginnt banal schon bei der Anknüpfung an Texte, die als klas-
sisch sowohl für das disziplinäre wie für das sachliche Selbstverständ-
nis gelten können. Man tut so, als ob man die Phänomene der Päda-
gogik beschreiben und verstehen könnte, ohne auf die Sprache und
die Ideen zurückgreifen zu müssen, die in der Vergangenheit entstan-
den sind; nüchtern gesagt hat sich auf diesem Wege einer Ignoranz
von Ideen- und Theoriegeschichte ein geradezu kruder Positivismus
breit gemacht, der sich damit begnügt, alltagssprachliche oder eher
administrative Vorstellungen der Pädagogik zu nutzen. Symptoma-
tisch wäre hier die Ablehnung von Erziehung und die Verwendung
von Bildung als einfache Übersetzung des in den verbreiteten empi-
rischen Untersuchungen gebrauchten education, endlich die fast bi-
zarre Vorherrschaft des Begriffs der Betreuung; es wird regelmäßig
übersehen, dass die so erfasste Praktik eigentlich jenen gilt, denen
Mündigkeit bzw. eine substanzielle Vorstellung von Freiheit und
Selbständigkeit nicht mehr zukommt.

Zumindest dort, wo es eben um die Grundlagen geht, um die
fundamentalen Sachverhalte – das gehört freilich ebenfalls zum Be-
fund: Theoretische Arbeiten finden sich viele, metatheoretische eben-
so wie solche, die spezifischen Fragestellungen in einem Feld nach-
gehen, das sie für arrondiert halten. Manche sprechen dann von
Theorien mittlerer Reichweite, die aber schon das Fundamentale
immer voraussetzen, es aber hinter sich gelassen haben. Freischwe-
bend also. Das entspricht als normale Wissenschaft einer funktio-
nalen Pragmatik. Doch in dieser funktionalen Pragmatik gehen die
grundlegenden Einsichten und Vorstellungen, damit auch die Kon-
zepte verloren, welche in einem strengen Sinne als Ethik ein Handeln
leiten, das immer sinnhaft begründet sein muss. Hier scheint aktuell
eine allerdings brisante Situation eingetreten: Empirische Forschung
verdeutlicht zwar, was geschieht, versteigt sich zu oft nur implizit
ausgesprochenen Wertungen, wenn Veränderungen sich in den zu-
weilen hochaggregierten Zahlen niederschlagen und als Gewinn ge-
feiert werden. Dass mehr Plätze für die Betreuung von Kleinst-
kindern eingerichtet wurden, gilt dann als Fortschritt, weil politische
oder mediale Vorgaben erfüllt worden sind. Nur leise klingt als Frage
nach Qualität an, was mit den Kindern geschieht; zuweilen wirkt das
fast ein wenig bizarr, wenn die Antwort auf die Garantie verweist, ein
besseres Mittagessen zu servieren. Wobei: selbst darin könnte sogar

20

Michael Winkler



Alber (49161) / p. 21 /2.7.2020

eine pädagogische Herausforderung liegen. Man muss das nur wis-
sen. Und wiederum zeigt sich: Als Heilmittel für das fehlende päda-
gogische Wissen wird gegenwärtig die Haltung eingefordert – gewiss
richtig und doch insofern unzureichend, weil sie selbst jenseits einer
Theorie nicht entstehen kann, die als allgemeine und insofern phi-
losophische zu erkennen ist.

Dabei geht es nicht nur um das Fehlen von Philosophie als be-
gründender und prüfender Instanz im sozialpädagogischen Denken,
sondern um die Preisgabe einer Auseinandersetzung mit Texten, die
sich als klassisch, weil grundlegend erweisen könnten. Anlass zur
Sorge gibt das schon deshalb, weil eine Disziplin und eine Profession
in ihrem Bestand gefährdet werden, wenn unklar wird, was sie sach-
lich auszeichnet, worin die für ihr Denken und ihr Handeln entschei-
denden Momente bestehen und in welchem Zusammenhang sie ge-
geben sind. Wissenschaften und Professionen bewegen sich heute in
Kampfzonen, in welchen um Status gerungen wird. Gewiss: von
Sachargumenten hängt der Erfolg nur eingeschränkt ab. Gleichwohl:
Man kann schnell für überflüssig erklärt oder von anderen übernom-
men werden, welchen eine solche Sachbestimmung leichter fällt, weil
sie sich besser in gesellschaftliche Kommunikationsformen einfügt:
Soziologie, Psychologie, Medizin und Psychiatrie, gar Ökonomie
übernehmen schnell die Sozialpädagogik, insbesondere wenn sie
höhere Wirksamkeit und bessere Effizienz versprechen. Das geht
noch leichter, wenn eine Profession sich nicht selbst auszuweisen
vermag. Da wird das Geschehen schnell in einfache Formeln gefasst,
alltagsnahe oder in verwaltungsrechtliche Festlegungen, die selbst-
verständlich unbestimmt bleiben, wenn sie an die Wirklichkeit he-
ranrücken; so wie der schöne Begriff des Kindeswohls etwa, der eine
wichtige Rolle in der Sozialpädagogik spielt.

Dass dies mit Schwierigkeiten verbunden ist, sei nicht verhehlt.
Andere Disziplinen und Professionen stehen ebenfalls vor diesen: Ein
Ausgangsproblem aller Einsicht und Erkenntnis sowie der Hand-
lungsbestimmung liegt schon darin, dass die Gegenstände der Unter-
suchungen, das Tun, nicht unmittelbar als Phänomene zu erfassen
sind, auf welche deiktisch verwiesen werden könnte: Erziehung lässt
sich ebenso wenig zeigen wie Gesellschaft oder Trauer, in allen Fällen
hat man es mit ihnen schon immer mit reflektierten und in subjekti-
ver Erfahrung, mithin mit sinnhaft vermittelten und so thematisch
gemachten Sachverhalten zu tun. Man ist dann darauf angewiesen,
sich dieser Sachverhalte phänomenologisch und hermeneutisch zu

21

Über Liebe als Grund der Erziehung



Alber (49161) / p. 22 /2.7.2020

nähern – oder sie eben preiszugeben. In der Erziehungswissenschaft
und erst recht in der wissenschaftlichen Beschäftigung mit der So-
zialpädagogik hat man zuletzt diesen Weg gewählt, wie sich daran
zeigt, dass die Auseinandersetzung mit Erziehung aufgegeben wurde,
getreu demMotto: was man nicht sofort sehen kann, besteht nicht für
die Wissenschaft. Umgekehrt folgt man dann der Verpflichtung zur
Sichtbarkeit. Das führt wiederum dazu, Bildung mit Schule und scho-
laren Praktiken zu identifizieren, die inneren Prozesse dann nur
soweit in Betracht zu nehmen, als sie sich operationalisiert und ergeb-
nisbezogen in Tests zeigen lassen. Der Rest bleibt sozusagen in einer
black box, die keiner mehr öffnen will.

3. Normalerweise wenigstens, im normalen Betrieb der Wissen-
schaft und im normalen Betrieb der Profession. Aber es gibt eben die
dann doch erstaunenden Ausnahmen, welche – so viel Plattheit darf
gewagt werden – die Regel bestätigen und dennoch den Befund wi-
derlegen. So muss man sich die eben skizzierte Entwicklung in der
Sozialen Arbeit und in der Erziehungswissenschaft vor Augen halten,
um die Bedeutung der von Markus Hundeck vorgelegten Unter-
suchung prinzipiell einordnen und beurteilen zu können. Wobei
Hundeck selbst ahnt, dass er ein ehrgeiziges Programm entwirft, um
Philosophie, Pädagogik und Sozialpädagogik auszubalancieren, ohne
sich in metatheoretische Überlegungen zu verirren. Er hat seine
Untersuchungmit »Weltbejahung und Gemeinschaft« überschrieben,
dann mit einem traditionell, beinahe altmodisch klingenden Unter-
titel versehen: »Studien zum Werk Paul Häberlins«. Beide, Titel und
Untertitel, signalisieren schon einen Zugang, der so gar nicht mehr
vertraut ist: Sozusagen unmittelbar auf die Sache zugehend. Pro-
vozierend nicht nur in dem auf Häberlin zurückgehenden Optimis-
mus, sondern mit demVerweis auf eine positive Zuwendung zurWelt
und unmittelbarer Sozialität in einer Spannung. Sie verweist sofort
auf menschliche Subjektivität und mundan bezogene Entscheidung,
eben aufWeltbejahung, einerseits, auf Gemeinschaft andererseits, die
doch ein umstrittener Begriff im Zusammenhang dessen ist, was als
sozialpädagogischer Diskurs bezeichnet wird. Und dann der vorsich-
tige Verweis darauf, dass es um einen Autor geht, der als Klassiker
gelten darf und muss – von Studien zu sprechen, belegt Achtung und
Bescheidenheit, die einem Großen gegenüber geboten sind. Dabei
muss diese Größe, muss die Bedeutung als Klassiker überhaupt erst
wiedererkannt und hergestellt werden.

Schon deshalb verdienen Hundecks Studien übrigens besondere

22

Michael Winkler



Alber (49161) / p. 23 /2.7.2020

Aufmerksamkeit. Denn sie gelten einem Forscher und Denker, der
heute nur noch wenigen und selbst dann nur dem Namen nach be-
kannt ist: Paul Häberlin ist in der Philosophie kaum präsent, obwohl
er insbesondere in ihrer phänomenologischen Richtung eine wichtige
Stellung einnehmen könnte, weiter reichend zu der des Existenzialis-
mus, der eben wieder entdeckt wird. In der Pädagogik ist er fast voll-
ständig vergessen, obwohl er hier durch seinen gleichermaßen ori-
ginellen und anregenden sowie unbedingt klärenden Zugang als
herausragend bezeichnet werden kann; ganz abgesehen davon, dass
er doch ein breites Schrifttum hinterlassen hat, das vielfältige Ver-
knüpfungen erlaubt. Hundeck erschließt nun das philosophisch päda-
gogische und sozialpädagogische Werk Häberlins in einer hermeneu-
tischen Doppelbewegung, nämlich mit Interesse am Ganzen, allzumal
an dem dann doch systematischen Kern eines Begriffs der Erziehung
einerseits, andererseits mit vorsichtigen Annäherungen und eher
kleinschrittigen Probebohrungen, die den Gedankenwegen Häberlins
folgen, etwa in der Rezeption Schleiermachers. Das macht, soviel sei
eingestanden, die Lektüre von Hundecks Untersuchung nicht immer
einfach, zumal eben diese Probebohrungen selbst noch einigen Reiz
ausüben, da sie durchaus neue Interpretationen zumindest eröffnen.
Die Empfehlung lautet daher: Es lohnt sich, das Werk doch zwei Mal
zu lesen, weil sich dann erst der gedankliche Gewinn umfassend er-
zielen lässt.

Dabei darf man sich nichts vormachen: Häberlin als Klassiker
der Pädagogik und Sozialpädagogik zu bezeichnen, führt möglicher-
weise zu einer falschen Vorentscheidung. Er ist eben keineswegs bloß
als historisch relevanter Theoretiker zu sehen, ganz im Gegenteil.
Hundeck legt als systematische Pointe frei, dass und wie Häberlin
sich der Aufgabe einer grundlagentheoretischen Vergewisserung
von Pädagogik unter Bedingungen derModerne stellt. Denn Häberlin
erhebt den Anspruch, dass Philosophie, dass philosophisches Denken
die Wirklichkeit in ihrer praktischen Gegebenheit erst erkennen lässt,
auch und besonders, weil dieses Denken der Objektivität verpflichtet
ist und sich aller Formen einer partikularen Interessen verpflichteten
Inanspruchnahme entschlägt – übrigens noch jener Interessen, die
sich einer Allgemeinheit verpflichtet behaupten. Häberlins Aufmerk-
samkeit richtet sich dabei darauf, Besinnung zu initiieren, gewisser-
maßen in der Hoffnung, Handeln zu unterbrechen, innezuhalten, um
eine Praxis zu ermöglichen, die einer Ethik der Pädagogik genügt,
welche in der Sache selbst gründet. Es geht ihm dabei um die Er-

23

Über Liebe als Grund der Erziehung



Alber (49161) / p. 24 /2.7.2020

kenntnis des Daseins, in seinen leitenden Bestimmungen, in seiner
Ethik und seiner inneren Widersprüchlichkeit, mithin in dem lebens-
praktisch gegebenen Zwang, objektive Gewissheit und subjektives
Wollen auszutarieren. Genau darin lässt sich schon die Aufgabe aller
Pädagogik erkennen. Insofern zeigt sich mit Blick auf die vorgetrage-
nen Eingangsbemerkungen, dass und wie Häberlin eine systema-
tische Grundlagentheorie der Pädagogik von hoher Aktualität ent-
wirft, die das Erziehungsphänomen und damit den pädagogischen
Sachverhalt in seinen Grundstrukturen mundan und weltimmanent,
im Weltbinnenraum und insofern als Weltbejahung, erschließt.

Häberlin überrascht demnach mit einem großen Wurf, den er
aber doch eher behutsam ausbuchstabiert, mit Überlegungen, die vor-
sichtig in einander eingeschachtelt sind, einer – wie Hundeck in
einem schönen Vergleich festhält –Matrjoschka, also einer russischen
Puppe ähnelnd. Alles ist umfasst von einer ethischen Vorstellung, die
niemals aufgegeben wird, um am Ende verbindlich zu gelten für den
auf die konkrete Praxis gerichteten Blick, fernab aller Ambitionen, die
doch junge Menschen nur instrumentalisieren würden, bestimmt
aber durch eine tiefgründige menschliche Zuwendung, durch eine
ethisch gewordene Liebe. Liebe, die – um Hundecks Auflistung kurz
zu folgen – als Selbstausdruck des Subjekts in der pädagogischen Si-
tuation zu fassen, Erziehung auszeichnet und so den Zusammenhang
von Ethik und Pädagogik konstituiert, dabei jedoch noch wie eine
Sprache zur Verständigung über individuelle und intersubjektive Bil-
dungsprozesse wirkt. Liebe, die so das gute gemeinsame Leben schon
praktisch bestimmt und zugleich vorwegnimmt.

Es geht also um eine philosophisch pädagogisch gesättigte Vor-
stellung von guter Lebensführung, von einer Kunst des Lebens, das
sich als praktischer Hilfeleistung für eine immer bedürftige Mensch-
heit begründet und rechtfertigt; einer Menschheit, bei der aber nicht
das globale Menschentum als Ausrede herangezogen wird. Die be-
dürftige Menschheit zeigt sich unmittelbar im Anderen, wie er einem
in jedem Moment des eigenen Lebens gegenübertritt oder schon ge-
genübersteht. Und zur Entscheidung herausfordert, die – und darin
deutet sich eine Besonderheit bei Häberlin an – einer gemeinsamen
guten Praxis gilt.

4. Philosophie fordert nun bei Häberlin ein Denken, das sich auf
die Wahrheit und Wirklichkeit des Lebens hin konkretisiert, Ver-
stehen und Hilfe in einer Situation der Entwicklung leitet. Wieder
steht im Vordergrund die mundane Fundierung allen pädagogischen

24

Michael Winkler



Alber (49161) / p. 25 /2.7.2020

Handelns, die Verpflichtung mithin, den unaufhebbaren, realen
Weltbezug der Subjekte theoretisch und praktisch wahrzunehmen.
Hundeck vermerkt zurecht, dass darin eine Vorentscheidung an-
klingt, die zuletzt als heikel gelten musste, übrigens ganz besonders
in der (Sozial-)Pädagogik. Denn erstaunlicherweise und wider alle
Wahrnehmung kindlicher Aktivität und kindlichen Lernens hat diese
die strukturalistische These vom Tod des Subjekts fast zum Dogma
erhoben. Von wenigen Ausnahmen abgesehen, stößt Subjekttheorie
auf Skepsis, wenngleich hinterrücks dann doch modisch von Agency
gesprochen wird. So fehlt die Einsicht in die unaufhebbaren Span-
nungen zwischen Subjektivität und Objektivität, zwischen Auto-
nomie und Heteronomie, wie sie letztlich eben jede Praxis der Erzie-
hung überschatten und vielleicht gerade darin zu einer Erfahrung von
praktischer Gemeinschaft werden lassen. Ein Paradox besteht darin,
dass mit dem Begriff des Subjekts zugleich der einer Objektivität sus-
pendiert wurde, wie sie in Gestalt einer gegebenen Kultur sich prä-
sentiert. Aus konservativer Sicht wurde das durchaus moniert, weil
um die Verbindlichkeit gefürchtet wurde, die aus Tradition begründet
wurde und diese erhalten soll.

Aber um ein solches konservatives Denken geht es Häberlin
nicht. Kultur, mithin die gesellschaftliche Organisation, erweisen sich
für ihn vielmehr in ihrer Gegebenheit als Möglichkeitsbedingungen
subjektiver Praxis. Häberlin denkt Subjekt und Objekt, die Einzelnen
und das Ganze in einer für die Pädagogik dann wichtigen – wie ich sie
ein wenig dialektisch inspiriert nennen möchte – vermittelten Unter-
schiedenheit von Subjekt und Objekt, mithin in der für Häberlin
immer schon gegebenen Fundierung des Subjekts in einer realen
Welt. Häberlin entwirft, so die Interpretation Hundecks, eine präzise
auf das Subjekt entworfene Sozialpädagogik, die aber doch gerade
darin herausfordert. Denn: das Subjekt und seine Subjektivität sind
keine einfachen Vorstellungen, sondern Konzepte einer Konstitution
des Selbst in den Krisen, die aus Selbsterhaltung, Selbsterfahrung,
Selbst- und Fremdbestimmung erwachsen. Das lässt sich weder tech-
nisch, therapeutisch, mit Verfahren der Einflussnahme bewältigen,
die auf Wirkungen gerichtet sind. Pädagogik hat dann eher mit der
Demut zu tun, die als gemeinsame Praxis der Gegenseitigkeit ange-
sichts der Unvermeidlichkeit der Welt gelingen kann. Vielleicht liegt
darin schon ein hinreichender Begriff der Sozialpädagogik be-
schlossen.

Die Unvermeidlichkeit der Welt, Kultur und auch Gesellschaft-

25

Über Liebe als Grund der Erziehung



Alber (49161) / p. 26 /2.7.2020

lichkeit denkt Häberlin, so zeigt Hundeck, nicht als Bedrohung des
Subjekts. Sie werden von ihm als Schutz verstanden, mit der Kon-
sequenz, dass Pädagogik immanent bleiben muss. Sie darf nicht durch
Erwartungen überfordert werden, die auf eine künftige Gesellschaft
gerichtet sind; sie muss am Ende sogar zurückhaltend bleiben gegen-
über Vorstellungen, nach welchen Menschen zu verbessern wären –
wie dies beispielsweise Wolfgang Brezinka als zentrale Aufgabe der
Erziehung behauptet hat. Vielleicht geht es doch nur darum, eine
gute gemeinsame Praxis zu ermöglichen. Denn über die Zukunft,
auch die eigene, müssen die Subjekte am Ende selbst entscheiden,
wie schon Schleiermacher erkannt hatte. Häberlin bleibt hier zurück-
haltend und bescheiden und kommt, so fasst Hundeck zusammen, zu
einer Ruhigstellung der Zielfrage. In der Pädagogik hat sie eigentlich
nichts zu suchen, weil sie im Kern dadurch entschieden ist, dass man
sich der Wahrheit einer gegebenen Welt aussetzen muss.

Ein Grund für eine solche Diätetik pädagogischer Ziele liegt da-
rin, dass Häberlin gegenüber jeder Form von missionarischem Eifer
geradezu allergisch scheint. Man könnte bei ihm von einem nüchter-
nen Realitätssinn sprechen. Dabei zeigt sich freilich, dass eben diese
Realität nicht beschränkt und verengt gesehen werden darf, wie das
allzumal in der Sozialpädagogik zu beobachten ist. Sie beschränkt sich
nämlich seltsamerweise auf eine Affirmation des Gegebenen, nicht
nur, wenn beständig der Anwendungsbezug allen Denkens gefordert
wird, sondern vorrangig Hilfen für beobachtete Notstände entwickelt
werden, ganz abgesehen davon, dass sich eine Art Industrie der Diag-
nose und Therapie längst breitgemacht hat, welche die Potentiale der
Wirklichkeit übersieht, Potenziale, die eben aus der Spannung von
Subjektivität und Objektivität entstehen, die in guter Praxis geborgen
werden und eine Idealität entdecken, welche in menschlicher Ge-
meinschaft entstehen kann.

Dabei zeigt sich ein anderer, für Häberlin tragender Grund, näm-
lich das unbedingte Vertrauen in ein Moment der Liebe, das schwer
zu fassen ist. Es geht Häberlin dabei um ein fundamental philosophi-
sches Element, das einem radikalen Humanismus nahekommt. Er er-
innert ein wenig an Erich Fromm: Wahrheit, diese Wahrheit der ob-
jektiven Welt ist nicht zu haben, sie ist nur zu lieben, existentiell,
conditio humana. Diese Wahrheit spricht dabei für sich selbst, sie
steht für sich, weshalb, wie Hundeck erkennt, Wahrheit und pädago-
gisches Entgegenkommen nicht zu vereinigen sind. Wahrheit ist, so
paradox das klingt, ein wenig unerbittlich und doch leidenschaftlich,

26

Michael Winkler



Alber (49161) / p. 27 /2.7.2020

emotional, das vielleicht einzig tiefgehende Gefühl, das aber doch ge-
lebt werden muss – und dabei zugleich ein Kriterium bietet, um die
Welt beurteilen zu können. Eine Paraphrase liegt nahe: es gibt keine
Liebe im falschen Leben. Oder anders: wo Liebe sein kann und ist,
wird Leben wahr.

Häberlin weiß darum, dass es gar nicht so einfach gelingen will,
einer Welt zuzustimmen, die hoch fragwürdig geworden war und ist.
Er ist skeptisch gegenüber den sozialen und kulturellen Weltzustän-
den. Nur: er ist eben ein Theoretiker der Pädagogik, er untersucht
Erziehung. Er tut dies philosophisch, mit Argumenten, zugleich aber
in einem strikten Bezug auf ihre Gegebenheit, also ontologisch (und
insofern nur bedingt anthropologisch). Er tut dies vor allem nicht aus
der Distanz des Beobachters, sondern aus der Einsicht desjenigen, der
in der »Praxis des gelebten Lebens« steht. Häberlins Philosophie und
Pädagogik zeichnet eine »grundsätzlich andere Sicht des Ganzen«
aus, er denkt aus der Mitte des Beteiligten, der auch hier wiederum
skeptisch ist, nämlich gegenüber allen Vorentscheidungen, wie sie zur
Legitimation pädagogischen Handelns gerne angeführt werden:
Nicht die Erziehungsbedürftigkeit gibt den Anlass des Nachdenkens,
sondern das Miteinander gegenüber der Wirklichkeit der Welt. Das
verlangt Offenheit bei allen Beteiligten, die sich in der praktischen
Gemeinschaft dann doch gegenseitig unterstützen – oder in der For-
mulierung von Markus Hundeck: So »bildet Häberlins Pädagogik in
der Hilfe für den Partner einen verstehenden und d.h. [.] bejahenden
Modus des Subjektes ab, die als Möglichkeit eine Gemeinschaft als
reale Formation ontologischer Gewissheit generieren kann.« Ein
Satz, der in nuce die zentralen Theoriemomente vornimmt, die Hun-
deck in seinen Studien verfolgt.

Dabei sieht Häberlin beides, eine Temporaldimension und eine
Struktur. Darauf hinzuweisen, mag irritieren, doch wiederum muss
man sich die eingangs geschilderte Situation von Profession und Dis-
ziplin vor Augen stellen. Tatsächlich vergisst nämlich das jüngere
erziehungswissenschaftliche Denken die Temporalität des Gesche-
hens, indem sie vorrangig eine Kausalität annimmt, um den Blick
auf Wirkungen zu richten, die man gewissermaßen als Herstellung
eines Idealzustands sehen kann. Doch Entwicklungen und Verände-
rungen vollziehen sich im pädagogischen Geschehen gleichsam in
sich verdreht. Häberlin denkt diese Prozessualität deshalb weder
transzendent noch utopisch. Es geht ihm wiederum nicht um das per-
fectum, das als Ziel gefasst wird, wie dies Aufklärungs- und Reform-

27

Über Liebe als Grund der Erziehung



Alber (49161) / p. 28 /2.7.2020

pädagogik eint und in den Fantasien vom idealen Menschen anklingt,
wie sie im Sozialismus und im gegenwärtigen Optimierungsdenken
gleichermaßen verfolgt werden. Er bleibt gleichsam im Prozess selbst.
Zugleich übersieht die jüngere erziehungswissenschaftliche Diskus-
sion die Komplexität der Struktur. Im Grunde reduziert sie, dem All-
tagsdenken nahe, Erziehung auf ein hierarchisches Verhältnis von –
traditionell gesprochen – Erzieher und Zögling. Sozusagen jenseits
der Welt. Häberlin weiß: das gibt es nicht: Erziehung findet in der
realen Welt statt, mit aller Unbequemlichkeit, die damit verbunden
ist. Erziehung entkommt niemals der Weltbejahung, sie kann das
Kind in seiner Entwicklung gar nicht der Welt entziehen. Sie ent-
kommt übrigens auch nicht der Gemeinschaft als einer Grundbedin-
gung dafür, dass überhaupt menschliche Subjektivität entstehen kann
– die sich vielleicht dann im freiwilligen, selbst gewählten Rückzug
äußert, wie das etwa in den Anfängen des Christentums als Suche
nach Unmittelbarkeit zu Gott und als Ausdruck für Individualität
geschehen sein mag. Erziehung bleibt in der Welt und muss sich die-
ser gegenüber verhalten, als einer unausweichlichen Objektivität;
dass Erziehung dem Subjekt zur Fähigkeit verhelfen kann, sich ein
eigenes Urteil gegenüber dieser Welt zu bilden, ruht auf dieser Be-
jahung auf. Selbst wenn diese im konkreten Fall doch zutiefst pro-
blematisch erscheinen mag, etwa dann, wennMenschen in totalitären
oder menschenverachtenden Verhältnissen aufwachsen müssen.

5. Es geht also um eine Pädagogik, die sich radikal demGedanken
verweigert, Erziehung könnte den »Neuen Menschen« schaffen und
damit Gesellschaft verändern. Damit steht Häberlin durchaus dem
nahe, was als pädagogischer Realismus in all den Ansätzen und Theo-
rien sich zeigt, welche Erziehung im sozialen und kulturellen Zusam-
menhang zu begreifen suchen. Man darf und muss vermuten, dass
Häberlin sich hier von Schleiermacher hat inspirieren lassen, über
den er schließlich promoviert hat, zwar zu einem eher theologischen
Thema, wobei jedoch die für die Pädagogik relevanten Perspektiven in
nahezu allen Werken Schleiermachers aufscheinen, nämlich die Ein-
bettung der Erziehung in einen gegebenen Zusammenhang, der aber
doch in einer ethisch relevanten Entwicklung begriffen werden kann.
Es lassen sich zudem Parallelen zu Lorenz von Stein, Willmann oder
Durkheim entdecken, die allesamt ein gewissermaßen soziologisch
begründetes Immanenzprinzip für die Pädagogik als Ausgang und
Prämisse für das Verständnis von Erziehung festhalten.

Allerdings geht Häberlin einen Schritt weiter, um sich der

28

Michael Winkler



Alber (49161) / p. 29 /2.7.2020

Mikrostruktur des pädagogischen Handelns anzunähern und diese zu
verstehen. Formal betrachtet erweist sich Häberlins Pädagogik dabei
als – um es dann doch ein wenig kompliziert zu formulieren – Zu-
wendung in einer Gemeinsamkeit der Differenz, die durch das Zu-
einander in Liebe bestimmt ist. Die Pointe liegt darin, dass es ihm
damit gelingt, noch auf die zuweilen eher mikrologischen Zumutun-
gen einer futurisch ausgerichteten Perspektive zu verzichten, um von
den (un-)heimlichen Zielen ganz zu schweigen, die sich notorisch in
das Erziehungsgeschehen einschleichen und es kontaminieren. Im
Gegenteil: die ontologische Wirklichkeit muss als eine des Prozesses
und der Veränderung verstanden werden, die aber auf eine weit ge-
fasste Unterstützung eben der Welt- und Objektbeziehung des Sub-
jekts in gemeinsamer Lebenspraxis angewiesen ist: Das macht für
Häberlin den Kern des Verstehens und der Liebe aus, in der die dem
Subjekt mögliche Vollendung in einer Welt und mit dieser real wer-
den kann, in einer stets vorauszusetzenden »Urgemeinsamkeit des
Menschseins«, die aller Erziehung zugrunde liegt. Das Subjekt ist
dabei allerdings nicht eindeutig, die menschliche Problematik wird
als Zweideutigkeit des Lebens virulent. Insbesondere aber lässt sich
die gemeinsame pädagogische Praxis, so sehr sie auf Liebe gestützt ist,
nicht auf das reduzieren, was als pädagogischer Bezug lange für Fu-
rore gesorgt hat und heute noch unter dem Begriff der Beziehung als
konstitutiv für Sozialpädagogik gehalten wird. Hundeck nimmt dies
in einer klugen und energischen Auseinandersetzung mit der Päda-
gogik Herman Nohls auf, die in eine fragwürdige Emotionalisierung
des Erziehungsgeschehens führt, geradezu in einen Kult der Leiden-
schaft. Ein Modell, das doppelt desavouiert ist, systematisch, weil es
das gegenständlich kulturelle Moment der Erziehung vernachlässigt,
also die Wahrheit des gegebenen Seins, praktisch, weil es am Ende die
Übergriffigkeit zu legitimieren vermag, wie sie in Institutionen der
Erziehung wahrscheinlich ist. Häberlin versteht das pädagogische
Geschehen grundlegend anders. Er verzichtet auf eine die Annahme
einer personal gebundenen Asymmetrie, wie sie gerne als anthro-
pologische Differenz begründet wird, um Erziehung zu rechtfertigen.
Er macht dagegen als strukturbildendes Problem und fundamentalen
Sachverhalt deutlich, wie Menschen auf Kultur angewiesen sind und
aus diesem Angewiesensein gar nicht herauskommen, weshalb Erzie-
hung daher als eine gemeinsame Einübung in den Respekt vor der
Kultur gefasst werden kann und muss. Sie vollzieht sich also zwi-
schen Partnern, die an der eigenen Vervollkommnung praktisch tätig

29

Über Liebe als Grund der Erziehung



Alber (49161) / p. 30 /2.7.2020

sind. Es geht ihnen um die gemeinschaftliche Verwirklichung der
subjektiven Möglichkeit an Vollkommenheit, wie sie in einer gegebe-
nen Welt nur möglich ist.

6. Hundeck gelingt also etwas, das als richtungsweisend angese-
hen werden kann, allzumal angesichts der -eingangs angedeuteten –
disziplinären Problemlage. In einer als solcher selbst schon verdienst-
vollen Auseinandersetzung mit dem vergessenen Gesamtwerk voll-
zieht Hundeck eine Rehabilitation der philosophischen Pädagogik
gleich in mehrfacher Hinsicht: Diese bietet einen auf Wahrheit und
Objekt gerichteten Wirklichkeitszugang, der alle heute üblich gewor-
denen Formen eines empirischen Zugangs deutlich überschreitet; er
nimmt menschliches Leben und gemeinschaftliche Praxis in den
Blick, weit entfernt von einer abstrakten Zahlenmetaphysik, die sich
einem utopisch begründeten Steuerungsdenken verpflichtet hat. Da-
bei rekonstruiert Hundeck den von Häberlin entworfenen Begriff der
Erziehung. Einen Begriff der Erziehung, der nicht nur systematisch
tragfähig ist, sondern vor allem gegen die aktuellen Verkürzungen in
den pädagogischen Debatten geradezu provokativ geltend gemacht
werden kann; provokativ, weil er vieldimensional und differenziert
angelegt ist, dabei davon ausgeht, dass Erziehung als Miteinander
von Subjekten zu begreifen ist, die von Sorge füreinander bewegt
werden, angesichts einer sozialen und kulturellen Welt, die ihnen in
der Erziehungssituation unvermeidlich und unausweichlich aufge-
tragen ist, als eine Wahrheit, der sich die beteiligten Subjekte stellen
müssen. Diese Wahrheit verpflichtet und belastet zugleich. Un-
weigerlich gibt das Anlass zu einer Krise des menschlichen Lebens,
die in den Entwicklungsprozessen der Beteiligten schmerzhaft wer-
den kann. Denn sie muss ausgehalten und bewältigt werden – Er-
ziehung ermöglicht dies aber, weil Menschen einander in Liebe zuge-
wandt sein können, bewegt von dem Eros, der dann und dort entsteht,
wo man sich der Wahrheit dieser Welt stellt. So zeigt Häberlin, wie
Erziehung in der gemeinschaftlich getragenen und sozial realisierten
Welt verankert ist – so dass auf sie gut verzichtet werden kann, wenn
die Welt ordentlich funktioniert. Das impliziert eine Empfehlung zur
Zurückhaltung in aller pädagogischen Absicht und allem pädagogi-
schen Tun.

Sie gilt auch und besonders für die Sozialpädagogik. Vorsicht ist
angebracht. Denn Erziehung im Kontext der Sozialpädagogik bedeu-
tet weder eine Reparatur gesellschaftlicher Verhältnisse und Pro-
blemlagen, auch nicht den dann fast schon therapeutischen Zugriff

30

Michael Winkler



Alber (49161) / p. 31 /2.7.2020

auf die Subjekte in ihrer Verletztheit. Unbestritten ist gewiss, dass sie
verletzbar sind, übrigens noch darin, dass ihnen die Objektivität der
Welt, ihrer eigenen Welt, verweigert wird. Erziehung in der Sozial-
pädagogik meint dann eine gemeinsame Annäherung der Subjekte an
ihren je objektiven Sinn, durchaus vermittelt über die Einsicht in ihre
gesellschaftliche und kulturelle Situation; das hat übrigens schon Pes-
talozzi mit der Forderung ausgesprochen, die Armen seien zur Armut
zu erziehen. Viele verwerfen diese als geradezu skandalös, ohne zu
sehen, dass Menschen ein Recht darauf haben, dass ihnen die Wahr-
heit ihrer Lebenssituation nicht verborgen wird – weil sie diese nur
dann ändern können, wenn sie diese verstanden haben und sich auf
den Weg einer gemeinsamen Praxis in Zuwendung machen können.
Denn der objektive Sinn der Subjekte liegt nicht in einer gerechten
Strukturierung gesellschaftlicher Prozesse, um persönliche Bedürf-
nisse zu befriedigen und zum Ausgleich zu bringen, Sozialpädagogik
begründet sich vielmehr in der Annäherung der Subjekte an ihre ob-
jektive Gegebenheit als Teil des Ganzen. An ein Ganzes, über das sie
vermögen müssen, weil sie nur so die eigene Subjektivität bestätigen
und betätigen können. Sozialpädagogik verfehlt die Wahrheit in ihrer
Gegebenheit, wenn sie vorrangig die Umgestaltung von Gesellschaft
als ihre Aufgabe ansieht. Sozialpädagogik würde so zu einem bitteren
Zynismus werden, weil sie sich selbst als Profession und die poten-
ziellen Akteure überfordert. Subjekte können erst Akteure als solche
werden, mithin Subjekte in einem umfassenden Sinne, wenn sie in
einer Gesellschaft, in ihrer Gesellschaft angekommen sind. Wie bitter
diese Erfahrung auf den ersten Blick auch sein mag; dem zweiten
Blick aber zeigt sich, dass so erst eine doppelte Erfahrung möglich
wird, die der Gemeinsamkeit und der Gemeinschaft von sich gegen-
seitig achtenden Menschen gegenüber einer Welt, die bejaht wird –
um sie selbst zu verändern.

7. Hundeck hat in seiner bemerkenswerten Untersuchung mit
Häberlin einen Autor wieder ans Licht gebracht, der irritiert, weil er
möglicherweise auf Dimensionen von Sozialpädagogik verweist, die
gegenwärtig im disziplinären und professionellen Diskurs – so es
denn einen solchen überhaupt gibt – verschwunden scheinen. Das
beginnt schon damit, dass überhaupt Sozialpädagogik in den Blick
genommen wird, mithin weder ein sozialpolitischer, auf Verbes-
serung der Gesellschaft gerichteter Ansatz, noch ein solcher, der als
Sozialarbeit eher auf die Bearbeitung von individuellen Belastungen
gerichtet ist. Häberlin setzt auf eine gemeinsame Praxis von Subjek-

31

Über Liebe als Grund der Erziehung



Alber (49161) / p. 32 /2.7.2020

ten, die als solche ethisch geregelt ist, beginnend damit, dass diese
Subjekte sich in eben diesem gemeinschaftlichen Zusammenhang
selbst und wechselseitig zu begreifen und zu unterstützen vermögen,
gerichtet auf die Bewältigung einer ihnen objektiv aufgegebenen kul-
turellen Welt. Häberlin leugnet nicht, dass diese brüchig geworden
ist, dass die Subjekte sich deshalb in einer Krisensituation erleben,
die sie aber doch zu bewältigen lernen. Sie tun dies, weil sie der Welt
und zugleich einander zugewandt sind, in einer Form, die Häberlin
als Liebe bezeichnet. Nicht als erotische, die mit Leidenschaft ver-
bunden ist, sondern als einen tiefgehenden Affekt der Verbundenheit,
der gegenseitigen Bejahung in einer Situation, die dann doch als po-
sitive so erfahren wird, dass Subjekte sich ihrer Subjektivität ver-
gewissern können.

Liebe – dies mag geradezu anstößig wirken, allzumal in der Dif-
ferenz zur Leidenschaft des pädagogischen Bezugs oder der Be-
ziehung, wie sie für die Sozialpädagogik beschworen wird. Liebe
wirkt seltsam weltfremd gegenüber den Optimierungsvorstellungen,
die mit der Sozialen Arbeit verbunden werden. Man wagt schon
nicht, diesen Ausdruck zu verwenden – und doch könnte er wenigs-
tens auf eine Lösung der Rätsel verweisen, die mit Pädagogik und
Sozialpädagogik grundlegend verbunden sind: Wie es möglich ist,
dass Menschen mit anderen sich entwickeln, ohne von diesen dann
doch unterworfen zu werden, wie es gelingt, dass Menschen sich mit
ihrer Welt auseinandersetzen, die sich ihnen aufdrängen will. Wie
Erziehung gelingt.

32

Michael Winkler


