Christian Wevelsiep

Sehen lernen — sehen versuchen
Grenzfragen der Memoria






Christian Wevelsiep

Sehen lernen —
sehen versuchen

Grenzfragen der Memoria

Sy
“-\v\\/’#v
&.Vn,
J‘“\

Deutscher Wissenschafts-Verlag (DW V)
Baden-Baden



Umschlaggestaltung: DWV in Kooperation mit dem Autor

Bibliografische Information Der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet {iber http://dnb.dnb.de abrufbar.

Bibliographic information published by Die Deutsche Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche
Nationalbibliografie; detailed bibliographic data are available in the Internet at
http://dnb.dnb.de.

Information bibliographique de Die Deutsche Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek a répertorié cette publication dans la Deut-
sche Nationalbibliografie; les données bibliographiques détaillées peuvent étre
consultées sur Internet a 1°adresse http://dnb.dnb.de.

1. Auflage
Gedruckt auf alterungsbestandigem, chlorfrei gebleichtem Papier

© Copyright 2020 by

Deutscher Wissenschafts-Verlag (DWV)®
Postfach 11 01 35
D-76487 Baden-Baden

www.DWV-net.de
www.UniversityPress.de

Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfiltigung und Verbreitung sowie der
Ubersetzung, vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Pho-
tokopie, Mikrofilm oder ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des
Verlages reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, ver-

vielfaltigt oder verbreitet werden.

ISBN: 978-3-86888-159-2




Inhaltsverzeichnis

Erster Teil. Gegen die Anonymitit der Geschichte 1
I. Sehen lernen — sehen versuchen 1

II. In den Schuhen der Anderen. Leiden und kulturelle Sinnproduktion 8

1. Das Kleid der Historie 11
2. Im Leiden bei Anderen sein 15
3. Bilder und Gesichter trotz allem 17
II1. Das Antlitz der Geschichte 23
1. Uber die Grenzen der Geschichte 24
2. Das Motiv einer Ethik ,,trotz allem* 26
3. Gesichter in den Archiven der Moderne 27
Zweiter Teil. Auf der Suche. 32
IV. Das Schiff der Verdammten 33
1. Die Irrfahrt der St. Louis 33
2. Uber die Relevanz der Geschichte 38
3. Erzdhlungen zwischen Gesichtern 41
V. Auf der Suche nach Einzigartigkeit 43

VI. Rahel Varnhagen, Hannah Arendt und das Antlitz der Geschichte 53

1. Die Geschichte der Rahel Varnhagen 55

2. Anonymitdt der Moderne 59

3. Schreiben gegen die Gesichtslosigkeit 62

Dritter Teil. Gesichter sehen 66

VII. Das Motiv: Gesichter trotz allem 67

VIII. Melancholische Priasenz. Gesichter als Gegenarchive 71
IX. Die tiefe Schicht der Solidaritit. Uber das Antlitz in der

Geschichte 74

1. Die Hoffnung auf Transparenz 76

2. Die Undurchsichtigkeit des Lebens 79



3. Bild und Sprache 82

Vierter Teil. Das Antlitz in der Geschichte der Macht 84

X. Die Ethik des Singuliiren 84

1. Briichige Zeugenschaft 84

2. Der Verlust des Subjekts 87

3. Die Ethik der Dekonstruktion 89
XI. Andere erkennen. Die Wahrnehmung des Gesichts in der

Geschichte der Macht 93

1. Das Gesicht in der Masse 95

2. Rdume des Sehens: der entleerte Blick 100

3. Subjektloses Sehen 104

4. Bilder als Gegenarchive 107

5. Sprache gegen Gewalt 108

XII. Das Ethos des Singuliiren 111

1. Gegenerzihlungen 112

2. Vom Verlust zum ,,Wiedergewinn“ der Menschlichkeit. 116

3. Der unverstellte Blick auf die fundamentale Situation 119

4. Sprache und Verstehen 122

Epilog. Das Bild am Strand 126

Literaturverzeichnis 131



Erster Teil. Gegen die Anonymitat der Geschichte

1. Sehen lernen — sehen versuchen

Das Bild zieht seinen Betrachter in seinen Bann. Es zeigt das Angesicht einer
jungen Frau, mit offenem, aber vertrdumtem Blick, scheinbar ohne Sorgen. Und
doch ist es kein gewdohnliches Bild unter vielen. Es ist von daher verstérend, weil
es die Umsténde seiner Entstehung verdeckt und sich ganz auf die Umrisse einer
geliebten Person konzentriert. Wincenty Gawron hatte sich auf seine Weise dem
drohenden Verlust der Menschlichkeit entzogen, indem er malte. Andere zeich-
neten Pferde oder Schlachtengemailde. Wieder Andere hielten die Eindriicke fest,
die ihnen in den Lagern die Luft zum Atmen nahmen. Josef Szajna malte in
Auschwitz ein 34 mal 30 Zentimeter groBBes Bild mit 37 Abdriicken seiner Dau-
men. 37 Gesichter, mit Oberkorpern aus Bleistiftstrichen. Ein Daumenabdruck ist
keine Kunst; aber die Aneinanderreihung von Abdriicken und Strichen gilt zu
Recht als dsthetische Praxis!.

Natiirlich war die kiinstlerische Betédtigung im Lager verboten, aber auch hier hat-
ten sich Spielrdume ergeben, weil sich die Lagerkommandanten stillschweigend
Zeichnungen oder Gemilde zukommen lieBen?. Fiir die wenigen Héftlinge ergab
sich die Mdglichkeit eines Widerstands durch die kiinstlerische Betdtigung, in
Landschaftsbildern in Ol oder eben in Portraits eines geliebten Menschen. An Or-
ten der Ausloschung von allem, was man mit einem menschlichen Antlitz verbin-
det, wurde eben diese Menschlichkeit in Bildern bewahrt. Der Tod hat nicht das
letzte Wort, schreibt Jiirgen Kaumkotter in einer entsprechenden Monographie
und deutet damit zunachst nur an, unter welchen Umstdnden wir uns das Verhilt-
nis von widerstindiger Kunst und menschenverachtender Gewalt vorstellen kon-
nen’.

Sich ein Bild von der Vergangenheit zu machen, wie konnte dies gelingen? Indem
man ein Artefakt betrachtet, das authentisch zu sein verspricht, oder einen Raum
betritt, der eine historische Aura verbreitet? Indem man sich im Archiv verliert
oder sich in Dokumente vertieft, die vom Vergangenen berichten? Oder viel ein-
facher: indem man in Gesichter blickt, Stimmen hort, Erlebtes vergegenwértigt?
Der Blick in das einzelne Gesicht ist nicht die Antwort auf alle Fragen, die an die
Historie gestellt werden, aber er hat einen Eigenwert. Was das Dokument nicht
hergibt, kann der Einzelne bezeugen; was wir vielleicht im Blick auf eine aura-

Josef Szajna: Kunst und Theater. Hg. von Ingrid Scheurmann und Volkhard Knigge. Stif-
tung Gedenkstétten Buchenwald und Mittelbau Dora. Wallstein Verlag 2002

Die Gesichter von Auschwitz. In: Cicero. Magazin fiir politische Kultur. Unter:
https://www.cicero.de/innenpolitik/die-gesichter-von-auschwitz/36916

3 Jiirgen Kaumkotter: Der Tod hat nicht das letzte Wort. Kunst in der Katastrophe 1933-
1945. Verlag Galiani Berlin 2015



tische Landschaft vermissen, das wird erst von einem konkreten Angesicht ver-
vollstandigt.

Gesichter von Auschwitz — sie treten noch einmal in die Mitte der Offentlichkeit.
Anfang 2020 jéhrt sich die Befreiung von Auschwitz zum 75. Mal. Damit endet
nicht die Erinnerung, aber man weil3, dass andere Zeiten kommen, in denen man
sich nicht mehr in eine gemeinsame Runde begibt, um zu erzihlen, zuzuhéren und
sich ein Bild vom Ungesehenen in lebendiger Sprache zu machen. Zumindest
wird man nicht mehr im gleichen Maf3e in Gesichter schauen diirfen, die uns den
Geschehnissen nah, wenn auch nie nah genug bringen. Es bleiben nur noch jene
Gesichter, die so freundlich von Portraits auf ein Publikum herabblicken. Als hét-
ten sie eine ungeheure, also fantastische Geschichte zu erzidhlen. Es bleiben un-
glaubliche Gemilde wie das erwéhnte ,,letzte Bild auf der Flucht“. Dieses zeigt
Luisa Torgoszowa, nicht in Ol, sondern mit Buntstiften auf Karton, gemalt von
Wincenty Gawron. Fiir den unwissenden Betrachter ist es eines jener Bilder, bei
dem man verweilt, vielleicht weil es von einem Romantiker gemalt wurde, weil
es von Zuneigung oder Begehren zeugt. Weil es von dem Blick zwischen Gesich-
tern zu erzihlen scheint, der nur zwischen Liebenden mdoglich ist. Aber sicherlich
nicht Zeugnis abgeben will von einer Flucht vor der Vernichtung.

Das Bild der Luiza Torgoszowa deutet indes an, worum es geht und was thema-
tisch bertihrt wird. Das Thema selbst ist nicht kompakt, nicht als thematische Ein-
heit zu verstehen. Es fragt nach der Mdglichkeit des Sehens heute und in der Zu-
kunft, es ist also an der Vergangenheit ebenso wie am Zukiinftigen orientiert. Es
stellt sich einer groBen Herausforderung: sehen zu lernen, sehen zu versuchen.
Formal und inhaltlich sind damit die Weichen gestellt: es geht um das angemes-
sene Erinnern im Angesicht des Ungeheuren, es geht um Bilder, die wir trotz aller
Unschirfe und trotz allem Widerstreben wahrnehmen sollen. Es geht um das Ler-
nen als gemeinsame Aufgabe. Aber mit dieser Pflicht werden zugleich die Gren-
zen offenbar, die ein solches vereinnahmendes Ethos mit sich bringt. Man kann
sich den Gesichtern auf Bildern entziehen oder sie iiberh6hen, man kann sie als
unwirklich denunzieren oder sie schlicht und einfach als Artefakt hinter sich las-
sen.

Daher muss das Thema in verschiedene Richtungen weisen, um nicht an den
Grenzen des Negativen aufzulaufen. Es muss gewissermallen das eigene Schei-
tern mit in Rechnung stellen und sich selbst als grenzenlos begreifen. Seken ver-
suchen bedeutet, sich ein Bild des Vergangenen zu machen, auch wenn kein Bild
uns jemals eine endgiiltige Gewissheit vermitteln kann. Sehen versuchen meint
ebenso, sich mit der Tatsache vertraut zu machen, dass es Rdume des Sehens und
Variationen des Blicks gibt, die ethisch gehaltvoll sind.

Das Bild, das hier angedeutet wird, ist indes triigerisch. Es klingt, als ob die Ge-
schichte an sich in jenem Moment vollendet wiirde, in dem wir in das Antlitz
eines Menschen blicken. Im Moment der Erinnerung an den Anderen kdnnten wir
die Nebel des Vergangenen durchdringen; alle Widerfahrnisse und alle Gewalt-

2



samkeit, alle historischen Verletzungen und alles Leiden wére gleichsam in einer
Letztbegriindung aufgehoben. Es ist eine verfiihrerische Hoffnung: dass die Ge-
schichte zu sich kéime, wenn sie sich ganz auf ihr Eigenes zuriickfiihren lésst,
nennen wir es Existenz, Dasein oder den einfachen Menschen. Dass diese Denk-
bewegung nicht das einldsen kann, was sie verspricht, von dieser Enttduschung
zeugen die folgenden Reflexionen. Sie versprechen nichts, aber lassen sich als ein
Engagement in der Sache beschreiben: sie versuchen zu sehen.

seskock

Der erwithnte Blick in das einzelne Gesicht lenkt die Uberlegungen auf das We-
sentliche. Gesichter nehmen uns die Last, die von der Erfahrung der Geschichte
herriihrt. Wenn man in Gesichter blickt, wird etwas geltend gemacht: jemand ragt
aus einer Anonymitét heraus und bricht mit dem Vergessen. Er widersteht dem
Verdacht, dass alle Bemiihungen der Memoria doch nur dem Vergessen anheim-
gestellt sind. Gesichter lassen die gelebten Erfahrungen erahnen, sie bringen den
Betrachter dichter an eine Vergangenheit heran, als dies die Unwirklichkeit des
historischen Ortes vermag. Gesichter kann man sichtbar werden lassen, in Druck-
medien oder auf groBflichigen Formaten. Als Gesichter des Lebens, als Portraits
eingerahmt von Erzdhlungen.

Es gibt indes hintergriindige und vordergriindige Fragen, die vom hier gewéhlten
Thema angesprochen werden. Wir miissten heute, scheinbar intensiver als zuvor,
die Erinnerung lebendig halten. Wir sollten zudem die Begrenztheit unserer eige-
nen Perspektive erkennen und das Negative der Erfahrung in unsere Kultur und
Praxis integrieren. Diese Aufforderung wird manchmal deutlich artikuliert, aber
undeutlich bleibt der philosophische Anspruch, der damit einher geht. Die Ge-
schichte zu sehen, hief3e sie zu verstehen; Verstehen aber wiederum ist ein kom-
plexer und widerspruchsoffener Prozess, er umfasst das Sinnwidrige und das
Nicht-Sein-Sollende. Er stofit sich an den Grenzen der Vernunftkritik, die schon
mit der Einsicht in die sprachliche und geschichtliche Gebundenheit unserer Er-
kenntnis beginnt,

Daher ist jeder Versuch, sehen zu lernen, mit einem Selbstzweifel belastet. In der
Hoffnung auf eine unrelativierbare Wahrheit oder auf eine letzte Begriindung
werden wir doch immer wieder enttduscht. Die Sprache erweist sich selbst als
gewaltsam; die Diskurse triigen trotz aller sprachlichen Klarheit. Warum erscheint
der Blick in ein Gesicht als wertvoller als eine abstrakte Zahl oder eine niichterne
Kalkulation? Und warum, so wird mancher stille Beobachter fragen, wird die Su-
che nach dem Gesicht immer wieder auf das Gesicht der Gewalt zuriickgeworfen?
In den Momenten, in denen wir von den Botschaften horen und lesen, die uns
Andere hinterlassen haben, wird die Ambivalenz deutlicher. Die Botschaften, die
frither oder spéter, unmittelbar oder verzogert die Innenwelt der Lager verlassen
haben, ergeben ein unscharfes Bild. ,,Wir*, das heiflt die Nachgeborenen und au-
Berhalb Stehenden, haben kein richtiges, angemessenes oder irgendwie vermittel-



bares Bild vom Lager. Auschwitz — der Name hat seinen Standort in der kulturel-
len Sinnproduktion, er ist Chiffre und universelles Symbol. Aber als Titel schwebt
er iiber den konkreten Dingen und findet zu keiner je passenden Beschreibung.
Was nicht weiter hilft, ist bereits mehrfach hervorgehoben worden: die Wiirdi-
gung des Schreckens und damit die unbewusste Uberhdhung einer gleichsam me-
taphysischen Erzdhlung; die Mythisierung des Bosen, das angeblich so weit ent-
fernt von unserer Mitte sei, schlieBlich die kollektive Erinnerung, die sich in irri-
tierender Identifikation oder gar im Wettstreit der Erinnerungspolitik festsetzt.
Was hingegen konkret eine Nidhe zu den Dingen herstellt, ist der offene Blick in
das Gewebe des Alltags, in die Ordnungen inmitten einer Gewaltsamkeit, die fern
und unversténdlich bleiben wird.

Wenn wir also ernsthaft daran interessiert sind, uns ein Bild zu machen von einer
Vergangenheit, die sich immer weiter entfernt und schlieBlich eines Tages ihre
Bedeutung einbiifit, dann miissten wir zu einer sinnlichen und phdnomenologi-
schen Einsicht bereit sein. Wir miissten die gelebten Erfahrungen nicht ins Mys-
tische iiberfiihren, sondern ihre Eigenheiten, ihre Normalitit (um nicht zu sagen
ihre Banalitdt) erfassen.

Eine Topographie zu erstellen, heiit im Allgemeinen, das Verhéltnis des Raums
zu den Menschen zu ordnen. Der Raum ist demgemail nichts Statisches und ob-
jektiv Gegebenes; er wird erkundet und vermessen, eingezdunt und sinnlich er-
fahren, mit Bedeutung und Empfindungen verbunden. Die Problematik einer To-
pographie des Lagers ist freilich, dass sie als Topographie des Schreckens gleich-
sam versagt. Der Schrecken steht in einer merkwiirdigen Allianz mit der Anzie-
hungskraft des Ortes; die Landschaft, die uns in anderen Situationen willkommen
heillt, die uns magisch anzieht oder uns wie ein Wintermantel umarmt, ist iden-
tisch mit jener Landschaft, die fiir immer die Bedeutung des Verrats und der Aus-
setzung behalten wird.

Es ist das Ineinander des Gegensétzlichen, das nachhaltig verstort und nur tiber
den phdnomenologischen Weg ertraglich wird. Es steht die Erfahrung des Natur-
schonen unvermittelt mit der Erfahrung der desastrosen Gewalt. Es stehen Land-
schaften in einem historischen Kontext, der von Unsagbarem und nicht Darstell-
barem berichten sollte. Die Erde wirkt bei einer Erkundung so vital und reichhal-
tig wie immer — dabei trégt sie Spuren der Vernichtung in sich. Auf die Land-
schaften, von denen man auf einer Reise facettenreich berichten kénnte, fallen
dunkle Schatten der Bedeutung. Man muss die Gegensitze zusammenlesen, was
nur im Rahmen von Erzdhlungen geschehen kann. Diese berichten von Winter-
landschaften, die im Auge des unvoreingenommenen Betrachters behaglich wir-
ken. Autoren erblicken mit dem Leser gemeinsam eine Natur, der man sich gerne
ausliefert. Sie blicken auf Borken und Birken, wandeln mit uns gemeinsam auf
der Erdkruste, spiiren den Wind und blicken in vertrdumte Landschaften. Diese
Erzéhlungen, von Maurice Blanchot oder Jorge Semprun in stiller Meisterschaft
vollendet, wollen nicht ,,aufkldren. Sie enthalten sich der Geste, die auf ein

4



schreckliches ,,Dahinter zeigt. Sie halten uns vor Augen, dass es nicht darum
geht, mit Bildern und Worten das AuBergewdhnliche der erlittenen Gewalt zu
»entdecken* — als wire es unerkannt und unvermutet hinter jenen Dingen, die uns
umgeben.

Die Art und Weise, auf die Topographien des Desasters (Blanchot) zu blicken, ist
subtiler und hdchst voraussetzungsvoll. Man lernt nur, indem man das erblickt,
was sich entzieht und was unausgesprochen bleiben muss. Man kann nur versu-
chen zu sehen; das ersehnte letzte Bild, das uns von einer selbstdurchsichtigen
Wabhrheit berichtet, ist uns nicht zugénglich. Wir horen und lesen von den Bedin-
gungen im Lager: von einer Natur, die fiir die Lagerinsassen bedrohlich war, weil
der ohnehin ausgemergelte Korper Infektionen ausgesetzt war. Die Wetterverhalt-
nisse waren eine Quelle der Beunruhigung, weil sie durch Regen und Wind, Tro-
ckenheit und Diirre das langsame Sterben beschleunigten. Noch in den harmlosen
Insekten oder in der Belanglosigkeit eines Regenschauers steckte eine Unwirt-
lichkeit, die das Verderben bedeuten konnte. Es sind diese Erfahrungen, die in
seltsamer Einheit mit der Erfahrung einer Natur steht, die die Menschen schon
immer umgetrieben hat. Man muss Bilder ertragen, die unscharf bleiben miissen;
wenn man auf einer Zugreise durch verschneite Winterlandschaften fahrt oder
wenn man die Frische eines Buchenwaldes riecht. Unwirklich bleibt stets der Ge-
danke, dass dahinter oder darunter Anzeichen des Verderblichen und Verfaulten
stehen.

In einem eher unscheinbaren Landschaftsbild des deutschen Fotografen Dirk
Reinartz lassen sich vergleichbare Aspekte erkennen®. Eine Lichtung in schwarz-
weil, in einem unregelméfBig wachsenden Mischwald; diinne Kiefern und Birken
umrahmen eine offene, unbewachsene Fliache mit sandigen Stellen. So harmlos
die Beschreibung ist, so vereinnahmend ist die Perspektive im Moment der histo-
risierenden Betrachtung. Die Lichtung, die den Betrachter als unscheinbar, ja ge-
wohnlich vorkommen mag, markiert den historischen Raum des ehemaligen deut-
schen Vernichtungslagers Sobibor bei Lublin. In der Darstellung, die eigentlich
auf nichts als die Leere eines Ortes verweist, kommen &dsthetische Prinzipien der
Landschaftskunst der europédischen Romantik zum Tragen; zugleich folgt sie den
Grundgedanken der modernen Bildtheorie, die den Betrachter zu einer Positionie-
rung zwingt’.

Um diese Positionierung eben geht es: um eine Haltung und eine Neugierde, ein
Wissen-Wollen und Verstehen-Wollen angesichts einer merkwiirdigen Leere.
Viele Moglichkeiten der ,,Geschichts-Bewiltigung® sind bezweifelt worden: man

4 Dirk Reinartz/Christian Graf v. Krockow. Totenstill. Bilder aus den ehemaligen deutschen
Konzentrationslagern. Gottingen 1994

3> Ulrich Baer: Zum Zeugen werden. Landschaftstradition und Shoa oder die Grenzen der Ge-
schichtsschreibung im Bild. In: Ders. (Hg.): Niemand zeugt fiir den Zeugen. Erinnerungs-
kultur nach der Shoa. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 236-255



kann sich Bilder des Terrors anblicken und die Gewalt wie auf einem Reil3brett
analysieren; man kann aufgeschichtete Korper betrachten — wenn man es ertragt
—und in Demut erstarren. Man kann versuchen die Tragweite einer historischen
Begebenheit abzuschétzen und scheitert letztlich an dem definitiven Bruch der
Geschichte.

Was es mit diesem Bruch auf sich hat, soll im folgenden gefragt werden. Im er-
wihnten Bild kommen die Fliehkréfte der Geschichte zum Ausdruck, obwohl wir
doch nichts als Leere und Stille im Bild erkennen, eine Aura des Entzugs: einen
Ort, der undenkbar und ein Geschehen, das ohne jeden Sinn bleibt. Ein metapho-
risches Jenseits. Die Lichtung (die hier mit dem Heideggerschen Topos nichts zu
tun hat.) verrit etwas iiber die Unzugénglichkeit der Vernichtungsstétten, die stets
mit dem Gefiihl der Haltlosigkeit einher geht. Und doch bleibt der Grundgedanke
ja erhalten, dass man sich den Dingen nicht entziehen kann und sich der erlittenen
Geschichte zuwenden soll; so wird durch die Fotografie ,,ein Gefiihl des Ortes fiir
das Ereignis wieder instand gesetzt, das seit seinem Geschehen sowohl geogra-
phisch wie auch begrifflich als ortlos erscheint.*¢

Briichige Geschichte — in diesem Begriff finden wir die Anhaltspunkte, die eine
Beschiftigung mit der Vergangenheit in der hier gewiahlten Position rechtfertigen.
Dass die Geschichte zerbrochen sei, ist eine vielsagende Metapher. Die Intellek-
tuellen, die sich der Shoa zu widmen versuchten, vermissten angesichts der Er-
eignisse jede Moglichkeit eines konzeptuellen, moralischen und geistigen Halts.
Man konnte nur noch etwas erblicken, ohne zu verstehen. Bilder blieben, auch
wenn sie die Geschehnisse pragnant abbilden konnten, nebulds. Die Texte und
die Aussagen wurden wieder und wieder rezipiert, aber das sinnentnehmende Le-
sen blieb unmdglich. Selbst die Sprache versagte vor der Aufgabe, dem grotesk
verstellten Geschichtsverlauf etwas Sinnvolles abzuringen. Generationen standen
einander gegeniiber in stummer Zwietracht; sie fanden zu keiner wie auch immer
gearteten Verstindigung, die etwa im Ideal kommunikativer Vernunft zu sich
kommt. Es herrschten, zumindest fiir einen Zeitraum, Sprachformeln, mit denen
man die Dinge zu bewdltigen glaubte, aber auch eine Sprachlosigkeit, wo trauma-
tische Erfahrungen, Schuld und Verfehlung, Unverstindnis zwischen den Gene-
rationen unvermittelt nebeneinander standen. Fiir diejenigen, die in der gebotenen
Distanz zur Geschichte als Gegenstand der Erkenntnis standen, blieb die melan-
cholische Rhetorik einer offensichtlichen Bodenlosigkeit, die allen Diskursen das
Fundament entzieht’.

Hier ist zu betonen, dass der Riickblick auf den Generationenkonflikt speziell der
deutschen Geschichtskultur nur ein Moment in einem weitaus komplexeren Zu-
sammenhang ist. Die dlteren Mauern des Schweigens kann man retrospektiv zur

6 Ebd., S. 240

7 Dan Diner: Zwischen Aporie und Apologie. Uber Grenzen der Historisierbarkeit der Mas-
senvernichtung. In: Babylon 2, 1987, S. 33



Kenntnis nehmen, im Vergleich zu physischen Mauern sind auch hier nur noch
Uberreste, Relikte vergangener Zeiten bewahrt worden. Die Zeit bleibt trivialer-
weise nicht stehen und so stellen sich neue Herausforderungen, neue Einsichten
und neue Gedanken, wie man sich in der Gegenwart iiber die Vergangenheit ver-
stindigen konne. Die Mauern des Schweigens zwischen Generationen werden
von einer Vielfalt kultureller Konflikte iiberlagert: Mauern zwischen Vélkern und
ethnischen Gemeinschaften, Nationen und Religionsgemeinschaften, zwischen
Dazugehorigen und Fremden, ,,Integrierten” und Ausgeschlossenen. Die Ge-
schichtsbilder, die zwischen allen diesen Gesellschaften bestehen, finden zu kei-
nem geschlossenen Bild der Geschichte zusammen, das in irgendeiner Weise ei-
ner groflen erneuerten Allianz nahe kdme.

Eben hier muss die Rede vom Bruch der Geschichte in verschiedene Richtungen
fiihren. Nationale, soziale und generationsspezifische Geschichtsbilder begleiten
die erzéhlte Geschichte seit Jahrhunderten. In der globalisierten Welt des 21. Jahr-
hunderts wirkt sich diese Entwicklung zu einer mehr oder weniger erkennbaren
Bedrohung aus. Der Verlust iiberwiegt jeden Gewinn: es gibt keinen iibergreifen-
den Horizont einer metaphysischen Erzdhlung, die Geschichte vor Gott gestellt
sieht; der geschichtsphilosophische Geist der Beméchtigung scheint erlahmt zu
sein, die Unvereinbarkeiten zwischen den vielen Geschichtsbildern nehmen zu®.
Dies hat selbstredend mit politischen Entwicklungen und Verscharfungen zu tun,
mit dem Kampf der Hegemonien, die auf ein historisches Selbstbild angewiesen
sind. Aber es verweist auch auf eine schlichte Denknotwendigkeit: Geschichte zu
tiberdenken.

Sehen lernen, sehen versuchen — mit diesen Formeln soll versucht werden, der
Beunruhigung durch die Geschichte etwas entgegen zu setzen. In mehreren gro-
Ben Abschnitten wird im folgenden das Angesicht der Geschichte konfrontiert.
Im ersten Abschnitt wird ein Zusammenhang begriindet: zwischen der Sinnpro-
duktion, die das Ereignis der Shoa hervorgetrieben hat und dem Sinnverlangen,
das iiber diese Erfahrung hinausweist. Im zweiten Teil werden Gesichter in einer
Suchbewegung nachgezeichnet: auf der Suche nach dem Eigensinn, der Identitit
und der Bedeutung der Gewalt werden wir auf Erzdhlungen verwiesen. Schlie3-
lich gilt es im dritten und vierten Teil, den Ubergang vom lernenden Sehen zum
versuchenden Sehen zu schildern. Verstehen versuchen: damit wird eine notwen-
dige Distanz zu der Tradition des Lernens aus der Geschichte hergestellt. Aller
Schmerz und alles Leiden, von dem wir in der Riickschau auf das Gewesene er-
fahren, hat etwas von einer Heimsuchung, einer Traumatisierung, die schwierig
bleibt; entweder handelt es sich um Eindriicke, die mit der Zeit verblassen und
ihre Bedeutung einbiiflen oder sie erhalten einen tragenden Sinn, der seine monu-

8 Lucian Holscher: Zerbrochene Geschichte. Der Generationenkonflikt in der deutschen Ge-
schichtskultur. In: Ders.: Semantik der Leere. Grenzfragen der Geschichtswissenschatft.
Miinchen: Wallstein 2009, S. 212-226



mentalen Ziige nicht verbergen kann. Beide Perspektiven erscheinen heute nicht
mehr fruchtbar. Sie sind auf Erzéhlungen verwiesen, die einen lebensdienlichen
Sinn ermoglichen (J. Riisen).

Sinn meint dabei nicht den iibergreifenden, gleichsam rettenden Sinn, den frithere
Generationen reklamierten, sondern nichts weiteres als den Gedanken der Sag-
barkeit in einem Umfeld, das angeblich vom Zerbrechen der Begriffe, vom er-
zwungenen Schweigen, der Hinterfragung von allem zeugt. Sagbarkeit meint eine
Widersténdigkeit, die Autoren wie Didi-Huberman zu einpridgsamen Formeln
filhren: weil es ja gar nicht darum gehen kann, ein 14hmendes Gefiihl des Horrors
zu erzeugen, oder eine uniibertragbare Erfahrung des Ausgesetzt-Seins mit allen
denkbaren Sinnen nachzuvollziehen, bleibt der Riickzug auf die Wirksamkeit von
Bildern, Gesichtern, Orten und Gesten trotz allem. Das ,,trotz allem* widersteht
dem alles iiberragenden Zweck, der Geste der vorschnellen Politisierung, der An-
sprache des Gewissens, das immer gleich als Weltgewissen anzusprechen sei. Wi-
derstindig zeigt sich das erkennende Subjekt vielmehr darin, dass es sich der Ein-
weisung in die Geschichte widersetzt, dass es keine Anleitung von einem Dritten
erhdlt und dass es inmitten einer Leere zu sehen gezwungen ist. Darin, in dieser
paradoxen und herausfordernden Situation stehen wir mit allen jenen Autoren, die
sich der Aufgabe der kulturellen Sinnproduktion gleichsam verschrieben haben.
,,Vernunft, Kunst und Dichtung tragen nicht dazu bei, den Ort, aus dem sie ver-
bannt sind, zu entziffern “ °, schreibt Didi-Huberman. Daher sollte die Erinnerung,
bzw. das Bild des unsagbaren, unerkennbaren, totalitidren Ortes zerrissen werden.
Eine scheinbar hilflose Geste, aber sie ist notwendig. Sie ist hilfreich, um einen
Korridor zu eréffnen, durch den die nachfolgenden Generationen gehen kdnnen,
die doch immer wieder in den toten Winkeln der Geschichte verbleiben, an denen
sie vergeblich nach jenem Stiick Menschlichkeit suchen, von dem so viel ge-
schrieben wurde.

Il. In den Schuhen der Anderen. Leiden und kulturelle
Sinnproduktion

Noch einmal diirfen wir in ihre Gesichter schauen, zum letzten Mal vielleicht in
dieser Form und dieser Zeit. Gesichter, die anldsslich des Gedenkens von grof3-
flachigen Plakaten blicken, mit offenen Gesichtern, als hétten sie Dinge zu erzih-
len, die leicht mitzuteilen sind. Dabei handelt es sich doch um die Gesichter der
Menschen, die heute noch als letzte Zeugen gelten und in naher Zukunft eben nur
noch diese Geschichten hinterlassen werden. Altere, die an den unwirklichsten
aller Orte gewesen waren und als Uberlebende der Shoa Zeugnisse ablegen konn-
ten oder einfach nur weiterlebten, ohne sich zu mitzuteilen.

% Georges Didi-Huberman: Sehen versuchen. Aus dem Franzosischen von Horst Brithmann.
Konstanz University Press: Wallstein Verlag (Imprint) 2014, S. 10





