Emmanuel Levinas

Dialog
Ein kooperativer Kommentar

VERLAG KARL ALBER k



1980 vertffentliche Emmanuel Levinas den kurzen Text »Dialog«. In
diesem denkt er das Gesprach riickhaltlos »im Zeichen des Anderen«
und verlangt ihm vor allem eines ab: dem Anderen als solchem gerecht
zu werden. Ist der Dialog nicht eine spezifische soziale Situation unter
vielen anderen, sondern die soziale Situation par excellence, in der sich
zeigt, was das Soziale im Grunde ausmacht?

Neun Autorinnen und Autoren setzen sich in diesem von Burkhard
Liebsch herausgegebenen Band mit Levinas” Thesen zu dieser Frage
auseinander: Emil Angehrn, Katharina Bauer, Myriam Bienenstock,
Giinter Figal, Annette Hilt, Burkhard Liebsch, Christian R63ner, Wer-
ner Stegmaier und Jiirgen Trabant.

Der Autor:

Emmanuel Levinas (1906-1995) war Professor fiir Philosophie an der
Sorbonne. 1983 erhielt er den Karl-Jaspers-Preis. Er zdhlt zu den be-
deutendsten und einflussreichsten Denkern der Gegenwart.

Der Herausgeber:

Burkhard Liebsch ist Professor fiir Philosophie an der Ruhr-Universitat
Bochum. Zahlreiche Publikationen zur Phdnomenologie und Sozialphi-
losophie.



Emmanuel Levinas

Dialog
Ein kooperativer
Kommentar

Herausgegeben von
Burkhard Liebsch

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



Interpretationen und Quellen (IQ)

Herausgegeben von
Alfred Denker und Holger Zaborowski

Band 5

(_ 3® MIX
e egevten Gusllen
wwics  FSC® C083411
Originalausgabe
© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2020
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49118-8



Inhalt

Vorwort des Herausgebers . . . . . . . ... ... ... .. 7

Dialog . . . . . . . . 25
Emmanuel Levinas

Interpretationen

Dialogische Hermeneutik
Vom Ursprung des Sinns im Anderen . . . . . . . . ... .. 57
Emil Angehrn

Das Gesprich

Wilhelm von Humboldt {iber den unabinderlichen Dualismus

des Denkens und Sprechens — mit Blick auf Emmanuel Levinas . 74
Jiirgen Trabant

Levinas’ Neuorientierung der Dialog-Philosophie . . . . . . . . 89
Werner Stegmaier

Dialog und Transzendenz bei Emmanuel Levinas . . . . . . .. 120
Myriam Bienenstock

Transzendenz und Begegnung . . . . . . . . .. .. ... .. 138
Giinter Figal

Wo beginnt die Verpflichtung?
Levinas im DialogmitKant . . . . . ... . ... ... ... 155
Katharina Bauer



Inhalt

Dialog und Dialektik . . . . . . .. ... ... .. ... 175
Christian RofSner

Mit-teilen und Ver-antworten:
Ethik und Ontologie des Dialogs . . . . . . . ... ... ... 198
Annette Hilt

Uberschitzung — Abbruch — Wiederaufnahme
Das Dialogische zwischen unaufhebbarer Anderheit und Gewalt. 224
Burkhard Liebsch

Epilog

Perspektiven kiinftiger Revisionen dialogischen Daseins . . . . 267
Burkhard Liebsch

Die Autorinnenund Autoren . . . . . . ... ... L. 279



Vorwort

Ist es moglich, dafl wir vor einer chronischen Entgleisung des
Dialogs beim Menschen stehen?
René Spitz!

Wenn es ein Wort gibt, das wir bis zur Erschopfung wieder-
holen miissen, dann lautet es Dialog.
Papst Franziskus?

Der Weg zur Erlosung [...] ist [...] durch erhebliche Hinder-
nisse verstellt, etwa »unsere« strikte Weigerung, [...] in einen
Dialog iiberhaupt einzutreten, um die urspriingliche Unmaog-
lichkeit der Verstindigung zu iiberwinden.

Zygmunt Bauman?

Nach Kriften »auf alles« zu antworten, gleich wer fragt, das ver-
spricht Gorgias im beriihmten platonischen Dialog gleichen Namens
(447 c). Ein grof3es, aber moglicherweise >iiberméfliges< Versprechen,
das, wie vielleicht jedes Versprechen?, allerdings zuviel zu verspre-
chen scheint! Kann man und sollte man sich vom Dialog mit Anderen
generell derart viel versprechen, namlich dass man auf alles eine Ant-
wort bekommen wird? Kann nicht bestenfalls gemeint sein, dass man
wenigstens auf alles zu antworten versucht, ohne je ganz ausschlie-
8en zu konnen, dass die gegebene Antwort moglicherweise nicht be-

! R. Spitz, Vom Dialog. Studien iiber den Ursprung der menschlichen Kommunikati-
on und ihrer Rolle in der Personlichkeitsbildung, Stuttgart 1976, 102.

2 http://w2vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/max/documents.papa-
francesco_20160506_premio-carlo-magno.html (Stand: Januar 2017).

3 Z. Bauman, »Symptome auf der Suche nach ihrem Namen und Ursprungg, in:
H. Geiselberger (Hg.), Die grofle Regression. Eine internationale Debatte iiber die
geistige Situation der Zeit, Berlin 22017, 37-56, hier: 53.

+ Vi. (Hg.), Gegebenes Wort oder Gelebtes Versprechen. Quellen und Brennpunkte
der Sozialphilosophie, Freiburg i. Br., Miinchen 2008.



Vorwort

friedigen, nicht weiterhelfen und nichtssagend ausfallen wird oder
ganz ausbleiben muss, wenn der Befragte tatsichlich nicht antworten
kann? Auch Gorgias verspricht ja keineswegs, unter allen Umstanden
— zufriedenstellend und ganz im Sinne derjenigen, die ihn fragen —
antworten zu konnen. Er erklart nur die scheinbar uneingeschriankte
Bereitschaft, sich von jedermann und auf jede Art und Weise be-
fragen zu lassen und dem Dialog insofern eine wirkliche Chance zu
geben. Aber liegt nicht auch darin ein iibermafSiges Versprechen: sich
uneingeschrinkt befragen und dariiber hinaus >in Frage stellen< zu
lassen — und zwar nicht nur einmal, nicht nur fiir kurze, durch rheto-
rische Rahmenbedingungen notorisch beschrinkte Zeit, sondern auf
Dauer, in wiederholten, wieder aufgenommenen und mit schier end-
loser Geduld fortgefiihrten Dialogen, gegenseitig und kollektiv, wenn
man es mit vielen Beteiligten zu tun hat?

Wird gegenwirtig in diesem Sinne mit Nachdruck an uns appel-
liert, >den Dialog« — mit Anderen gleich welcher Couleur, welcher
politischen Richtung, religidsen Zugehorigkeit und kulturellen Her-
kunft auch immer — nicht abbrechen zu lassen oder ihn wiederauf-
zunehmen, wo er gescheitert zu sein schien, so als hinge >alles< davon
ab? Und appelliert man an das, was man das Versprechen des Dialogs
bzw. des Dialogischen als solchen nennen konnte, mit einem derarti-
gen Nachdruck, dass gerade dies empfindliche Gegenreaktionen aus-
16st, insofern die prima facie freiwillige Bereitschaft zum Dialog in
eine ausnahmslose Verpflichtung umgemiinzt zu werden droht?
»Dialog? Nein, danke!« erkliren denn auch Polemiker® nicht ohne
Grund, um sich genau dagegen zu verwahren, diese Bereitschaft,
von der man sich alles Mégliche versprechen kann, wie es bei Platon
den Anschein hat, in eine Forderung umzumiinzen, der man sich
kaum noch entziehen kann.

Warum aber sollte man den Dialog verweigern, sei es im Einzel-
fall, sei es grundsitzlich, wenn doch nur Gutes von ihm zu erwarten
ist — wie auch vom Guten selbst, von der Gerechtigkeit, vom Frieden,
von der Verstindigung etc.? Bestitigt sich diese Erwartung aber bei
genauerem Hinsehen? Oder erweist sie sich als Vorurteil oder gar als
Ideologie? Was konnen Dialoge wirklich leisten? Warum verlangt
man nach ihnen »bis zur Erschopfung«, selbst wenn es sich immer
wieder herausstellt, dass sie gar keinen Ausweg aus einseitigem oder

5 H. M. Broder, »Dialog? Nein, danke!«; https://www.spiegel.de/kultur/gesellschaft/
kulturdebatte-dialog-nein-danke-a-403133.html

8



Vorwort

gegenseitigem Infragestellen weisen, sondern es noch schmerzhaft
vertiefen? Was dndern daran Dialoge? Sollen Dialoge iiberhaupt et-
was »andern< ? Nihren sie nicht — wie im Fall endlos diskutierten, aber
immer noch nicht riickhaltlos aufgeklarten tausendfachen Miss-
brauchs von Kindern und Jugendlichen in kirchlichen Institutionen
— vielfach den Verdacht, dass man sie fithrt, um nichts an institutio-
nellen Strukturen dndern zu miissen? Erinnert das nicht an die be-
riihmt-beriichtigte Feuerbach-These von Karl Marx, es komme nicht
darauf an, die Welt zu interpretieren, sondern sie zu verindern?
Kommt es dem entsprechend weniger darauf an, Dialoge zu fiihren,
als die Missstinde, um die sie sich schier endlos drehen, entschlossen
anzugehen? Doch wie sollte das méoglich sein, ohne sich miteinander
ins Gesprich zu begeben? Etwa durch dazu einseitig sich Ermichti-
gende, die sich souverin jeglicher Zumutung entziehen, sich ihrer-
seits infragestellen zu lassen? Liefe das nicht auf eine geradezu anti-
soziale Macht hinaus, wenn es denn stimmt, was so viele Dialogisten
mit Nachdruck behauptet haben: dass in der Bereitschaft zu >antwor-
ten< und in dem Wissen, zuvor (auch ohne eigene Einwilligung) vom
Anderen >in Frage gestelltc worden zu sein, par excellence liegt, was
menschliche Sozialitdt >urspriinglichc ausmacht? Verpflichtet diese
aber dazu, jederzeit, angesichts jedes Anderen und uneingeschrinkt
»dialogbereit« zu sein? Verkennt nicht die ungetriibte Hochschitzung,
mit der Philosophen des Dialogs diesen Begriff vielfach traktieren, die
Grenzen, in denen wir zum Dialog bereit, fihig und willens sein kon-
nen? Und spricht sie nicht der Realitit der menschlich-unmensch-
lichen Verhaltnisse Hohn?

Der Dialog steht seit geraumer Zeit allerdings besonders deshalb
auferordentlich hoch im Kurs, weil ihn vieles unmgglich zu machen
oder zu zerstoren droht(e) — nicht zuletzt in historischer Perspektive.
Levinas deutet gleich zu Beginn seines nachfolgend abgedruckten
Textes diesen Zusammenhang (allerdings bemerkenswert unkonkret)
an: Dass man »heute sogar von einer >Philosophie des Dialogs« spre-
chen« konne, sei offenbar »Folge der Priifungen, die die Menschen
des 20. Jahrhunderts seit dem Ersten Weltkrieg durchmachten« [2].6
Das provoziert Nachfragen: Welche Priifungen? Welche Menschen?
Alle ausnahmslos? Oder einige stellvertretend fiir alle? Warum erst

¢ Ziffern in eckigen Klammern verweisen in diesem Band durchgingig in allen Bei-
tragen auf die entsprechenden Abschnitte des nachfolgend abgedruckten Textes von
Levinas.



Vorwort

»seit dem Ersten Weltkrieg«? Wie genau und warum soll diese Phi-
losophie — eine unter vielen Philosophien? — mehr oder weniger alles,
was »der philosophischen Tradition« lieb und teuer war — die »Einheit
des Ich oder des Systems, der Selbstgentigsamkeit und der Imma-
nenz« [2] —, herausgefordert haben? Und mit welchen Folgen? Hat
diese scheinbar ganz neue, mit den Namen Martin Buber, Franz Ro-
senzweig und Gabriel Marcel verkniipfte Philosophie diese Tradition
erweitert und bereichert oder sie vielmehr entwertet, abgebrochen,
tiberwunden und hinter sich gelassen? Fragen iiber Fragen, die der
Text von Levinas aufwirft, ohne sie definitiv zu beantworten.
Zweifellos fiigt er sich jedoch in eine Zeit ein, die dem Dialog nicht
nur im philosophischen Diskurs, sondern auch in der weiteren Of-
fentlichkeit zu grofSer Beachtung verholfen hat — gerade weil man
ihn hat scheitern, abbrechen und unméglich werden lassen. Dennoch,
oder vielmehr gerade deswegen, will man die Hoffnung nicht auf-
geben, dass >das Gesprich« auch dann wieder aufgenommen werden
kann, wenn es zwischenzeitlich endgiiltig abgebrochen zu sein schien.
So sollen selbst radikale Feinde, die kein Wort mehr aneinander rich-
ten, wieder vermittels Dritter miteinander »ins Gesprach kommeng,
um wenigstens Verhandlungen aufzunehmen, ohne die die Gewalt
zwischen den Verfeindeten endlos zu herrschen droht. Und selbst
der in der Geschichte des Westens mit so viel Geringschitzung be-
dachten, zum bloen Rohmaterial depotenzierten und seit langem
angeblich nur noch >schweigenden< Natur” will man wieder >Gehér
schenken¢, um einen Dialog mit ihr zu fiihren — sei es auch nur, weil
man fiirchtet, sie werde >zuriickschlagens, nachdem man sie so lange
ausgebeutet und vermiillt hat. Dialog mit der Natur lautete denn
auch der programmatische Titel einer breit rezipierten Veroffent-
lichung der Physikerin Isabelle Stengers und ihres Kollegen, des No-
belpreistriagers Ilya Prigogine.® Dabei lagen sie mit ihrer Vorstellung
von einem »experimentellen Dialog« noch ganz auf der Linie Imma-
nuel Kants und seiner Idee, die Natur ungeachtet ihres hartnickigen
>Schweigens< durch harte Befragung zu >Antwortenc formlich zu
zwingen. Was konnte aber einem zwischenmenschlichen Gesprich,
das seinen Namen wirklich verdient, ferner liegen als gerade dies?

7 H. Blumenberg, Schriften zur Technik, Berlin 2015, 26; V{., Verzeitlichte Welt.
Zehn Studien zur Aktualitit der Philosophie Karl Lowiths [1995], Stuttgart 22020
(aktualisierte und erweiterte Auflage).

8 L. Prigogine, 1. Stengers, Dialog mit der Natur, Miinchen, Ziirich 1983, 14.

10



Vorwort

Eroffnet und ldsst das wirkliche Gespriach im Gegensatz zu einem
natiirlichen Widerpart, der genau genommen nicht einmal >schwei-
gen< kann, dem jeweils Anderen nicht unbedingt Spielrdume freien
Antwortens — zu denen auch die Antwortverweigerung (und dartiber
hinaus sogar deren Verweigerung) zahlen kann? Und werden Formen
wenn nicht endgiiltiger, so doch zwischenzeitlicher Dialogverweige-
rung, der Segregation aus jeglichem Gespriachszusammenhang und
der Remonologisierung nicht in Zeiten wichtig, die alles und jeden
riickhaltlos kommunikativ zu erfassen droht — nicht zuletzt mit Hilfe
technischer Dispositive und virtueller Medien, die jeden jederzeit an
ein »Internet der Dinge« anschlieflen und woméglich privateste >In-
formationen< an dessen Betreiber ausliefern sollen?® >Ich schweige
und kommuniziere nicht, nicht auf diese Weise jedenfalls, also bin
ich bzw. existiere noch¢, konnte eine angesichts dessen zeitgemifse
Devise lauten. Liegt in der digitalen, algorithmisch rationalisierten
Dimension des Virtuellen tatsichlich eine Drohung? Sind wir dessen
ungeachtet auf Gedeih und Verderb auf eine mit allen Mitteln betrie-
bene Kommunikation, auf Dialog und Verstindigung angewiesen?
Kommen die neuen Kommunikationsmedien und -techniken wie der
Computer und das Handy, >Datenkraken< wie Google und Facebook,
das twittern, chatten und posten dem nur so weit wie moglich ent-
gegen? Oder stehen sie fiir eine historisch beispiellose Reduktion des-
sen, was Kommunikation in »analogen« Zeiten einmal bedeutet haben
mag, in denen man gewusst hat, dass wir gerade darin, wie wir jedes
Mal neu >zur Sprache kommen, zugleich erfahren, ihr nicht simmer
schon< und >restlos< iiberantwortet zu sein, wie es der Fall zu sein
scheint, wo man glaubt bzw. uns glauben macht, wir seien im Grunde
nichts als »eine Nachricht« (Norbert Wiener) oder ein Sammel-
surium von Informationen, die man am besten digital erfasst?'° Ent-
gehen wir vor, in und nach konkreter Kommunikation, dialogischer
Erfahrung und Verstindigung auch uns selbst? Woher will man das
aber wissen? Handelt es sich iiberhaupt um eine Frage des Wissens?
Und miisste sich ein Dialog, der seinen Namen verdient, gerade da-
rauf beziehen, was sich moglichem Wissen entzieht? Ist es tiberhaupt
denkbar, zu wissen oder positiv zu formulieren, was in einem wirk-

° Vgl. bspw. S. Meier, D. H. Rellstab, G. L. Schiewer (Hg.), Dialog und (Inter-)Kul-
turalitiit. Theorien, Konzepte, empirische Befunde, Tiibingen 2014.

10 Vgl. die Rede von Giinter Eich aus dem Jahre 1959 in: Biichner-Preis-Reden 1951—
1971, Stuttgart 1972, 73-87, hier: 85.

11



Vorwort

lichen Dialog und durch ihn geschieht — wenn auch vielleicht nur auf
verfehlte Art und Weise? Oder widersetzt sich dialogische Erfahrung
als solche womdéglich jeglichem Wissen, das auf eindeutige Entschei-
dung in diesen Fragen dringt? Werden wir jemals wirklich wissen
konnen, ob wir mit Anderen einen Dialog gefiihrt haben, der seinen
Namen statsichlich< verdient?

Uber solche Erfahrung miissten wir ungeachtet aller Zweifel, die
hier angebracht sind, eigentlich reichlich verfiigen, wenn es denn
stimmt, was man unter Berufung auf Friedrich Holderlin so oft schon
behauptet hat, ndmlich dass wir ein Gesprich sind — selbst dann,
wenn wir nicht »ins Gespriach kommen« kénnen, wenn wir »aneinan-
der vorbei« reden oder wenn >der Gesprichsfaden abgerissenc ist, wie
man sagt. Auch dort, wo schiere Wort- und Sprachlosigkeit zu herr-
schen scheint und keinerlei Aussicht darauf mehr besteht, dass man
>wieder ins Gesprach kommen<und das Gesprich >wieder aufnehmenc
kann, wiirde demnach das Gesprich, das wir sind, »seit wir horen
konnen voneinander«!!, unangefochten méglich bleiben und insofern
Bestand haben. Dieses Gespriach kénne »auch vom Schweigen nicht
unterbrochen« werden, behauptete tatsichlich Ludwig Binswanger.?
Einen radikalen »Abbruch aller Kommunikation« brauchte insofern
niemand zu befiirchten. Erst recht nicht, wenn es zutrifft, was Martin
Buber, einer der Begriinder moderner Dialogphilosophie, im Jahre
1928 in einem mit Der Glaube des Judentums betitelten Vortrag be-
hauptete: dass namlich »die ganze Welt, das ganze Weltgeschehen,
die ganze Weltzeit« als »unreduziert in der dialogischen Situation«
stehend zu begreifen sei — wie seit Menschengedenken (soweit es tes-
tamentarisch bezeugt ist).!*

Fiir Buber existiert diese Situation, seitdem sich Menschen vom
Anderen als aufgerufen< erfahren'; auch wenn es zu keinem wech-
selseitigen Dialog kommt. Dass diese Gefahr real ist, beweist seine
Beschwiorung eines »didmonischen« Anderen, fiir den Andere nicht
zum >Duc werden konnen (DP, 70). Dieser Andere, als der auch Gott
in Betracht kime, lasst sich nicht ansprechen und spricht Andere

' F. Holderlin, »Versohnender der du nimmer geglaubt«, in: Werke, Tiibingen o.].,
411f. Siehe auch die Seiten 235 und 253 f. in diesem Band.

12 1. Binswanger, Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins [1942], Ziirich
21953, 163.

13 K. Jaspers, Vernunft und Existenz. Fiinf Vorlesungen, Miinchen 1987, 72.

4 M. Buber, Politische Schriften, Frankfurt/M. 2010, 410.

5 M. Buber, Das dialogische Prinzip, Heidelberg 1962, 68 (= DP).

12



Vorwort

nicht an. Dabei weckt Buber nagende Zweifel daran, ob es iiberhaupt
moglich ist zu wissen, ob Ansprache und Erwiderung, die Beziehung,
Beriihrung durch Beziehung und Beziehung durch Beriihrung, stiftet
(DP, 65%), >wirklich« stattfindet bzw. stattgefunden hat. So riickt er
auch diese Begriffe ins Zwielicht des Didmonischen. Epistemisch ist
offenbar nicht sicherzustellen, dass >wirklicher« Dialog stattfindet, in
dem man einander >beriihrtc — wie auch immer (direkt und physisch
oder allenfalls indirekt und diskret, ohne dem Anderen >zu nahe zu
tretenc ...).

Sollte es dagegen zutreffen, dass auf dialogischen Wegen alles sag-
bar und mitteilbar ist, so dass wir »von Kopf bis Fufs [...] zuginglich«
zu sein scheinen, wie in Francis Jacques’ Dialogtheorie zu lesen
steht!, so hitten wir mit dem Dialog ein universales, nichts und nie-
manden auslassendes Medium an der Hand, durch das wir uns mit
jedermann und unter den Augen jedes Anderen (sei es auch ein big
brother) tiber alles verstindigen konnten — selbst fiir den Fall, dass
der gegenteilige Eindruck vorherrscht, wie etwa im deutsch-jiidischen
Verhiltnis, dem man angesichts radikalster Gewalt, die es zeitweilig
zerriittet hat, bereits jeglichen dialogischen Charakter abgesprochen
hat, und zwar ein fiir allemal, so als handle es sich zumindest diesmal
um einen sirreparablen< Abbruch.1®

16 Vgl. J.-L. Nancy, Corpus (frz./amerikan.), New York 2008, 18f., wo es heifdt, wir
bleiben »a stranger to contact in contact«/»restant dans le contact étranger au con-
tact«.

17 E Jacques, Uber den Dialog. Eine logische Untersuchung, Berlin, New York 1986,
38.

18 Diesen Anschein erweckt etwa Enzo Traverso ausgerechnet unter Hinweis auf Carl
Schmitt, der aber gewiss nicht als Kronzeuge dafiir aufgerufen werden kann, wie es
nach dem Desaster des Nationalsozialismus um die Zukunft des deutsch-jiidischen
Verhiltnisses bestellt ist. Traverso verweist jedoch mit Recht auf Gershom Scholem
und andere, die »die Existenz eines Dialogs zwischen Juden und Deutschen geleugnet«
und ihn als jiidische »Illusion« eingestuft haben (vgl. K. Léwith, »Philosophie der
Vernunft und Religion der Offenbarung in H. Cohens Religionsphilosophie, in:
ders., Samtliche Schriften, Bd. 3. Wissen, Glaube und Skepsis. Zur Kritik von Religi-
on und Theologie, Stuttgart 1985, 349-384, hier: 381). Demnach hat es, zumindest
was Deutschland anbetrifft, niemals einen wirklichen Dialog gegeben, nur einen jii-
dischen Monolog. Das hindert Traverso in seiner friihen, sehr lesenswerten Schrift
Die Juden und Deutschland. Auschwitz und die »jiidisch-deutsche Symbiose«, Berlin
1993, nicht daran, am Ende von einer »posthumen Wiederherstellung« zu traumen
(210). Gewiss kann diese allerdings, sollte sie iiberhaupt moglich sein, nicht zu einer
schlichten Restauration fithren, wenn es stimmt, dass jede jiidische »Identitit« nach
jenem Desaster »fiir immer [...] verwundet« bleiben und eine unabschlief3bare, exi-

13



Vorwort

Ungeachtet dessen — oder moglicherweise gerade deshalb — ist von
jiidischer Seite der Begriff des Dialogs ganz neu zur Diskussion ge-
stellt worden, namentlich durch Emmanuel Levinas, der den Dialog
nicht blof3 als eine spezifische soziale Situation unter vielen anderen
zu verstehen scheint — in der Kakophonie vieler heterogener Stim-
men und in einer Vielstimmigkeit eines irreduziblen Plurals der Sich-
duflernden, der polyphonen, vielfach >rhetorisch« bedingten Formen
der AuBerung und des dissensuell Geduferten selbst. Auf den ersten
Blick legt er nahe, den Dialog als die soziale Situation par excellence
aufzufassen, in der sich zeigt, was das Soziale im Grunde ausmacht.?®
Dabei hatte sich schon Buber dagegen verwahrt, das Soziale mit dem
Dialog zu identifizieren.?’ Levinas glaubt dariiber hinaus nicht, allein
oder primér unter dialogischen Bedingungen >zwischen Ich und Du«
manifestiere sich, was unser Verhiltnis zum Anderen als solchem
ausmacht, um das es ihm vorrangig geht. Im Gegenteil: anhand seiner
Uberlegungen zum Dialog hofft Levinas verdeutlichen zu kénnen,
inwiefern sich dieses Verhiltnis nicht nur gesellschaftlichen (>sozie-
tiren«), sondern auch dialogisch-sozialen und reziproken Strukturen
entzieht?! und wie es gerade deshalb sozial mafsgeblich werden kann.
Paradoxerweise unter der Bedingung, zugleich die Frage nach ada-
quaten Maf3stiben radikal zu unterlaufen.?

liertec Trauer nach sich ziehen muss. Zu Schmitt vgl. ebd. 60, zur Verwundung 135,
zur Trauer 13. Aber auf jegliche Wiederherstellung« zu verzichten, hiefe das nicht,
den >Erfolg« des nazistischen Vernichtungsprojekts noch nachtriglich zu bestitigen,
statt sich ihm zu widersetzen? Sollte sie nicht wenigstens im Zeichen solcher Trauer
moglich sein (ohne allerdings eine scheinbar unbeschidigte Vergangenheit rehabili-
tieren zu konnen)?

19 Wobei auffillt, wie wenig Levinas ausgerechnet zu riaumlichen, zeitlichen und
machtimprignierten Momenten der Situiertheit von Dialogen sagt. Eine >dialogisti-
sche« Reduktion des Sozialen auf Gesprich, Verstindigung und Diskurs wird in der
aktuellen Literatur im Ubrigen mit Nachdruck angefochten. Vgl. zu diesem Diskus-
sionsfeld Vf., Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umrisse einer
historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen; Bd. II: Elemente einer
Topografie des Zusammenlebens, Freiburg i. Br., Miinchen 2018.

20 Buber wollte das, was er unter »wahrer« (»unmittelbarer« und ganz »gegenwirti-
ger«) Beziehung bzw. Begegnung verstand, vom »Verlies< der Sozialitit« deutlich
getrennt wissen. DP, 108. Spiter insistierte er auf der Unterscheidung des Zwischen-
menschlichen vom Sozialen (DP, 271, 275).

21 Spuren dieser Problematik finden sich bereits in frithen Schriften von Levinas, so in
den Carnets de captivité, CEuvres 1, Paris 2009, 259, wo der Dritte (le tiers) auftaucht.
Zum fraglichen Entzug E. Levinas, Parole et silence, CEuvres 2, Paris 2009, 245.

22 Was auch bedeutet, die quasi-imperativische Art und Weise infrage stellen zu miis-

14



Vorwort

Wer nicht linger glauben mag, die Frage nach dem >Grund« des
Sozialen sei noch im Sinne einer klassischen philosophischen Ur-
sprungsfrage aufzukliren®, konnte sich immerhin noch an die
menschliche Gattungsgeschichte oder, wenn sich auch deren Anfinge
im Dunkel einer nur spekulativ zu deutenden Vorgeschichte ver-
lieren?, an die Ontogenese halten.”> Der Psychoanalytiker René
Spitz, der auch mit einer Arbeit iiber den Dialog als »origin of human
communication«? hervorgetreten ist, hat die Ontogenese als »Natur-
geschichte« der menschlichen Sozialitit gedeutet?”, die die wesent-
liche Einsicht moderner, wesentlich auf Johann G. Herder und
Wilhelm v. Humboldt zuriickgehender Sprachphilosophie zu bestiti-
gen schien: Menschliche Sprachlichkeit bildet sich dialogisch aus.?
Sprachen als Formen der Rede sind dialogisch konstituiert und darauf
angewiesen, immer wieder auf dialogischen Wegen wirklich zu wer-
den.” Andernfalls verkiimmern sie und lassen am Ende nicht einmal
mehr erahnen, was >wirkliche« Kommunikation, die ihrerseits nach

sen, in der die Alteritdt des Anderen gelegentlich als sunbedingt« ethisch Maf3gebliche
beschrieben wird; vgl. D. Mersch, Posthermeneutik, Berlin 2010, 47 {f.

» Vgl. E. Angehrn, Der Weg der Metaphysik. Vorsokratik — Platon — Aristoteles,
Weilerswist 2005.

2 E. Morin, Das Ritsel des Humanen. Grundfragen einer neuen Anthropologie,
Miinchen, Ziirich 1974.

% Wie es zuletzt auch Michael Tomasello getan hat, der in seiner einschligigen Ver-
Sffentlichung zu diesem Thema gar keine dialogistischen Einfliisse zu erkennen gibt;
M. Tomasello, Die Urspriinge der menschlichen Kommunikation, Frankfurt/M. 2011.
26 Wobei freilich eine »archaische Form von Gesprich« mit dem Kind gemeint ist, die
der Autor zunichst noch in einer Aktions-Reaktions-Terminologie deutet; Spitz, Vom
Dialog, 16. Diese Terminologie erweist sich schon im Hinblick auf die ontogenetisch
primire, responsiv-»synkretische Soziabilitit« (Henri Wallon) als unzureichend, erst
recht aber in Anbetracht hochdifferenzierter Dialoge, wo Andere miteinander als sol-
che kommunizieren. Vgl. M. Merleau-Ponty, Keime der Vernunft. Vorlesungen an
der Sorbonne 1949-1952, Miinchen 1994, 51, 58, 170, 301, 313 f., 322.

77 Folgt man dem dt. Untertitel der einschligigen Untersuchung Vom Siugling zum
Kleinkind. Naturgeschichte der Mutter-Kind-Beziehungen im ersten Lebensjahr,
Stuttgart $1980; vgl. kritisch dazu: M. Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialon-
tologie der Gegenwart, Berlin 21977, 502 {.

% Damit kann zumal in den frithen Stadien der Ontogenese jedoch keinesfalls ein
Gesprich im {iblichen Sinne des Wortes, sondern allenfalls eine quasi-dialogische,
soziale Responsivitit gemeint sein.

29 1, Trabant, Traditionen Humboldts, Frankfurt/M. 1990, 173.

15



Vorwort

der Uberzeugung vieler bis in das Selbstgesprich hinein dialogisch
verfasst sein muss®, iberhaupt ist bzw. wie sie zu erfahren ist.

So fragen allerdings nur verletzte, in sich gebrochene und an
Sprachzerstérung leidende Wesen®, denen genau dies als radikal
fraglich erscheint: ob die erste, vorsprachliche Sprachlosigkeit, aus
der heraus wir >zur Welt kommens, angesichts der letzten Sprach-
losigkeit, die der (sei es physische, sei es soziale oder politische) Tod
bedeutet, je zu iiberwinden ist. Sofern er iiberhaupt méglich ist, ist
der Dialog nur >zwischenzeitlich« maglich — durch ein »dialogisches
Dasein« (DP, 168), das nur zwischen uns Gestalt annehmen kann. In
der Zwischenzeit mogen vielfaltige Formen von Kommunikation, da-
runter Gespriche, stattfinden; aber bleiben sie nicht tiberschattet von
einer »unerbittlichen zukiinftigen Vergangenheit« eines jeden und
aller, die im Voraus wissen miissen, dass sie »allein zuriickgeblieben
sein« werden — in dem Bewusstsein, dass die Welt des Anderen fort
ist, wie es Paul Celan in seiner Gedichtfolge Atemkristall sagt?* Nur
in der vorgreifenden Trauer dariiber, suggeriert Jacques Derrida, ist
>zwischenzeitliches< Gesprich moglich, das ein doppelsinnig gemein-
sam geteiltes Zur-Welt-sein durch zunichst einseitige Anrede und
deren Erwiderung stiftet, ohne je wissen zu kénnen, ob ein Dialog
auch gelungen ist oder je gelingen wird. So geht der Dialog aus dem
Nicht-Dialogischen hervor, das ihm vorausliegt, bevor er eréffnet
oder auch derart verweigert werden kann, dass sich >vor der Zeit« der
Tod abzeichnet, der keine Reziprozitit mehr gestattet, so dass es ab-
wegig erscheint, noch an einen iiber ihn hinweg fortzusetzenden Dia-
log zu glauben.? Wer sich an Tote wendet, wird keine Antwort mehr
erfahren. Niemals mehr; wie auch immer er oder sie ein inneres
Zwiegespriach mit ihnen suchen mag. Und wer zu Anderen spricht,
seien es auch noch Ungeborene, hat es allemal mit Sterblichen zu tun,
deren Leben von vornherein unter diesem Vorzeichen steht. Umge-
kehrt lasst fehlende oder verweigerte Antwortbereitschaft Anderer
svor der Zeit« bereits den eigenen Tod gegenwirtig werden. So hiangt
swirkliche« Kommunikation riickhaltlos von >zwischenzeitlicher, ein-

% H. Arendt, Denktagebuch, 1950 bis 1973. Erster Band, Miinchen, Ziirich 22003,
283; Binswanger, Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins, 4291.

31 A. Lorenzer, Sprachzerstérung und Rekonstruktion, Frankfurt/M. 21976.

32 T, Derrida, »Der ununterbrochene Dialog: zwischen zwei Unendlichkeiten, das Ge-
dicht«, in: ders., H.-G. Gadamer, Der ununterbrochene Dialog, Frankfurt/M. 2004, 7—
50, hier: 14.

% R. P. Harrison, The dominion of the dead, Chicago, London 2003, 153 f.

16



Vorwort

und gegenseitiger Ansprechbarkeit und Antwortbereitschaft ab —und
zwar gerade dort, wo lang anhaltende und tief greifende Gewalt sie
bis auf kiimmerliche Reste zerstort zu haben scheint, so dass die Be-
troffenen das Verlangen nach erneutem Dialog nur noch als Ideologie
oder als Zynismus einstufen kénnen.

Wo keine Ansprechbarkeit mehr gewihrleistet ist*, wird wieder-
um gerade dadurch eine zu Krieg und Genozid tendierende Gewalt
heraufbeschworen, gegen die am Ende gar nichts mehr etwas ausrich-
tet. Aber solche Gewalt beginnt nicht erst dort, »wo die Sprache auf-
hort«, wie Buber behauptete®, sondern womdglich bereits dort, wo
menschliche Rede niemanden erreicht und keinerlei Verstindigung
moglich macht. Und Krieg kann wieder aufhéren, sobald sie durch
zunichst einseitige, dann gegenseitige Ansprechbarkeit erneut ein-
setzt, vor allem im Gesprich, das darauf angelegt ist, jegliche Gewalt
hinter sich zu lassen. Aber kann das gelingen? Bereits Eugen Rosen-
stock-Huessy durchkreuzte diese Illusion, als er schroff feststellte:
»Sprache ist Gewalt.«* Betrifft das auch den Dialog — selbst in an-
scheinend zwangloser Geselligkeit? Gelingt die menschliche Kom-
munikation also allenfalls ausnahmsweise, aber keineswegs schon
deshalb, weil man miteinander »im Gesprich ist¢, iiber die »unge-
sellige Geselligkeit« hinaus, der Kant immerhin den Vorteil zuge-
sprochen hatte, mit ihren Antagonismen die menschliche Gattungs-
geschichte davor zu bewahren, in Lethargie zu verkiimmern? Steht
nunmehr grundsitzlich jedes Gesprich unter dem Verdacht »dia-
logischer Gewalt«*? Wie sollte es dann moglich sein, sich im »Haus
der Sprache« wohnlich einzurichten, wie es manche Hermeneutiker
lehren?3

»Unter dem Dach der Sprache leben wir alle«, behauptete Hans-
Georg Gadamer auf den Spuren Martin Heideggers, gab aber zu, dass
man, derart >behausts, sich gegebenenfalls »all die reichlich séttigen-

3 Ob sie iiberhaupt zu >gewihrleisten< oder ob sie anthropologisch vorauszusetzen
ist, fragte sich Friedrich Schleiermacher nicht, als er feststellte: »Jeder Mensch [hat]
eine Empfinglichkeit fiir alle andere[n]«, in: Hermeneutik und Kritik [1838], Frank-
furt/M. 1977, 169.

3 M. Buber, Nachlese, Heidelberg 1965, 225.

3% E. Rosenstock-Huessy, Die Sprache des Menschengeschlechts. Eine leibhaftige
Grammatik in vier Teilen. Erster Band, Heidelberg 1963, 408.

% Ein Ausdruck Bubers, den er allerdings nicht niher erldutert (DP, 165).

3 Zu einem entsprechend »oikologisch«-ontologischen Verstindnis der Sprache vgl.
J. Greisch, Hermeneutik und Metaphysik. Eine Problemgeschichte, Miinchen 1993,
34f., 46ff.

17



Vorwort

den Worte verbiete[n]« muss, »mit denen man sich im Leben abfin-
det«®® — auch auf die Gefahr hin, moglicherweise hungrig zu bleiben
und daran zugrunde zu gehen. Vielleicht deswegen, weil dasjenige,
was man landldufig Kommunikation nennt und neuerdings auch Ma-
schinen glaubt anvertrauen zu konnen, das genaue Gegenteil von
dem ist, was den Titel Kommunikation, Gesprich oder Dialog wirk-
lich verdienen wiirde, wie auch Georges Bataille vermutet hatte.
»Entgegen dem, was gewohnlich angenommen wird, ist die Sprache
nicht die Kommunikation, sondern ihre Negationg, schrieb er.# Nun
gibt es aber >die< Sprache gar nicht, nur Sprachen, Idiome, Rede-
weisen und Aulerungsmodalititen, denen es durchaus frei steht, sich
von dem, was man gewdhnlich als Gesprich, Dialog, Diskurs oder
Kommunikation durchgehen lasst, zu lésen, um neue Wege sprach-
lichen Ausdrucks zu erproben — bis hin zur reinen Poesie der Moder-
ne, die sich moglicherweise gar nicht mehr an ein Du wendet — oder
wenn, dann in paradoxen Modi von jeglicher sBeziehung« absolvierter
Beziige, die sich wie bei Stéphane Mallarmé »von allem Wohnlichen
ab[wenden] (>se dégage<)«*! und schliefSlich auch »die letzte Ortschaft
der Worte«* hinter sich lassen. Hat eine solche entortete »Sprache
des Exils«* wirklich keinen Adressaten mehr? Oder fiihrt sie uns
Zweifel an der Mitteilbarkeit alles Gemeinten, an der >Erreichbarkeit«
Anderer, an der Realisierbarkeit >wirklicher« Beziehung, Beriihrung
und Begegnung mit ihnen sowie an der gegenseitigen Ubersetzbar-
keit verschiedener Ausdrucks- und Redeweisen in aller Radikalitat
so vor Augen, dass man der Frage nicht mehr ausweichen kann, ob
es nicht »unser aller Erfahrung« und tégliches Brot ist, uns als »von
dem eigentlichen Wort und seiner Wahrheit«, die den Anderen und
uns selbst erreichen konnte, »geschieden« zu wissen, wie Gadamer zu
bedenken gibt?4

Verschirft stellt sich diese Frage, wo es menschliche Kommunika-
tion unvermittelt mit Unséglichem zu tun hat, das wie nichts anderes
danach verlangt, mitgeteilt zu werden, und sich dem im gleichen Zug

39 H.-G. Gadamer, Wer bin Ich und wer bist Du? Kommentar zu Celans >Atem-
kristallc, Frankfurt/M. 1973, 30.

0 G. Bataille, Die Freundschaft und Das Halleluja (Atheologische Summe II), Miin-
chen 2002, 69.

41 H. Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, Reinbek #1977, 102 1.

# Siehe Anm. 86 zum Beitrag d. V{. in diesem Band (Seite 250).

# Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, 173.

# Gadamer, Wer bin Ich und wer bist Du?, 32.

18



Vorwort

widersetzt. Unsigliches liegt nicht nur in extremer und exzessiver
Gewalt, sondern auch in deren Radikalitit, wenn sie Andere in eine
sprachlos machende Weltlosigkeit stof3t, aus der heraus ihre Stimme
an niemandes Ohr mehr dringen kann. Hier st68t dialogisches Den-
ken hart an Grenzen — nicht nur angesichts sprachlos Gemachter,
sondern auch in der Rede iiber Phainomene der Verletzung, der Ver-
wundung und der Sprachzerstérung, die unsere Welt versehrt hat*
und an der Moglichkeit dialogphilosophisch immer wieder verteidig-
ter Versohnung zweifeln lasst. Gadamer hat dieses Wort »wie ein
erstes und letztes« in dem Sinne einstufen wollen, dass die These
gerechtfertigt erscheinen sollte, »nur durch die Versshnung« werde
»die Andersheit, die unaufhebbare Andersheit, die Mensch und
Mensch trennt, iiberwindbar, ja, zu der wundersamen Wirklichkeit
eines gemeinsamen und solidarischen Lebens und Denkens herauf-
gehoben«.#

Levinas konnte kaum weiter entfernt sein von diesem hermeneu-
tisch-optimistischen Glauben. Kann man iiberhaupt noch sprechen in
dieser gepeinigten Welt, fragt er wie viele andere nach der Shoah.?
Ist das primir oder allein eine Frage des guten, Solidaritit verbiirgen-
den, alles >Negative« letztlich »aufhebenden< Willens, wie es Gadamer
im Dialog mit Derrida nahelegte?*® Scheitert menschliche Kommuni-
kation (nur) an bestimmten Formen radikaler Gewalt oder liegt ihr
Scheitern in ihrem Funktionieren selbst begriffen, wie Georges-Ar-
thur Goldschmidt andeutete?* Bringt gerade das Scheitern sie zum
Reden, ohne dass letzteres je das Schweigen ginzlich aufheben kénn-
te, das sich iiber die Frage legt, inwiefern es versagt?>® Levinas wartet

4 Vgl. C. Chalier, »The Philosophy of Emmanuel Levinas and the Hebraic Traditionx,
in: A. T. Peperzak (Hg.), Ethics as First Philosophy. The Significance of Emmanuel
Levinas for Philosophy, Literature and Religion, New York, London 1995, 3-12, hier:
4.

4 H.-G. Gadamer, Lob der Theorie. Reden und Aufsiitze, Frankfurt/M. 1983, 25.

47 E. Levinas, Schwierige Freiheit. Versuch iiber das Judentum, Frankfurt/M. 1992,
128. Stellt sich die gleiche Frage nicht angesichts einer Vielzahl mehr oder weniger
vergleichbarer Desaster? Vgl. dazu J. K. Roth, The Failures of Ethics. Confronting the
Holocaust, Genocide & Other Mass Atrocities, Oxford 2018. Siehe S. 271, unten.

4 T. Derrida, »Guter Wille zur Macht (I). Drei Fragen an Hans-Georg Gadamer«, in:
Der ununterbrochene Dialog, 51 ff.

# G.-A. Goldschmidt, Der bestrafte Narzifs, Ziirich 1994.

% Auch auf die offene Wunde dieser Fragen hat wie kein anderer Georges-Arthur
Goldschmidt seinen Finger gelegt; verwiesen sei nur auf sein Buch Freud wartet auf
das Wort. Freud und die deutsche Sprache II, Franfurt/M. 2008, 16, 18, 146, 158, 228,

19



Vorwort

an dieser Stelle nicht mit fragwiirdigen Verallgemeinerungen auf.
Vielmehr verlangt er eine rigorose neue Bestandsaufnahme der ele-
mentarsten Fragen menschlicher Kommunikation, dieses so iiberaus
strapazierten und entleerten Begriffs, unter dem man sich zwischen
»prasentem Zu-Zweien-Sein« in (bereits altertiimlich klingender)
»Zwiesprache«®! einerseits und anscheinend metrisch erfassbaren
Sendern, Empfingern, die digitalisierte messages austauschen, ande-
rerseits kaum noch etwas Genaues vorstellen kann.

Was, so fragt er, heif3t es tiberhaupt, sich von Anderen als Anderen
angesprochen zu begreifen? Und was heifst es, so wire weiter zu fra-
gen, sich an Andere als solche zu wenden — angesichts einer irreduzi-
blen Anderheit, an der sich simtliche Algorithmen die Zahne ausbei-
Ben? Nicht etwa, weil es sich um einen infinitesimalen Rest an
unerreichbarer Erkennbarkeit Anderer handeln wiirde®?, sondern
weil es sich nicht um >etwas< handelt, was noch in ontologischer Spra-
che fassbar wire.”® Levinas hat diese metaphysikkritischen Fragen
einer so radikalen und nachhaltigen Befragung ausgesetzt, dass er
die ohnehin schon bestehenden Zweifel an den Moglichkeiten, an
der Reichweite und am Sinn jeglichen Dialogs — sei es zwischen zwei-
en, sei es zwischen verfeindeten Gruppierungen, Nationen, Staaten
oder Kulturen, die sich heute ausnahmslos >im Dialog« befinden sol-
len — noch dramatisch verschirften musste. Thm lag angesichts ein-
schligiger Gewalterfahrung® so viel daran, den Anderen in seiner
Anderheit jeglichem praktischen und theoretischen >Zugriff< zu ent-
ziehen, dass ihm die Frage grofste Schwierigkeiten bereiten musste,
wie die Asymmetrie, die sie ethisch bedeutet, iiberhaupt noch in so

wo das besagte Scheitern und das Schweigen nahe zusammenriicken und das Reden
herausfordern, statt es scheiternd einfach verstummen zu lassen.

51 G. Marcel, Dialog und Erfahrung, Frankfurt/M. 1969, 76 ff.

52 Vgl. S. Mau, Das metrische Wir. Uber die Quantifizierung des Sozialen, Berlin
2017; V£., »Das Soziale im Lichte radikaler Infragestellung. Zwischen uralter Soziali-
tit, liens sociaux und Wiederkehr der >sozialen Frage««, in: Philosophischer Literatur-
anzeiger 70, Nr. 4 (2017), 374-404.

5 An der bereits bei Buber aufgeworfenen Frage kommt allerdings auch Levinas nicht
vorbei, ob nicht der Andere, als konkret leibhaftig Existierender, an der >sichlichenc
Welt teilhaben muss, in der wir auch jemanden, eine Person, als >etwas« identifizieren,
ohne die Betreffenden je darin aufgehen zu lassen. Ohne solchen Weltbezug droht die
Beziehung zum Anderen geradezu >weltlos< zu werden (DP, 35f.).

5 Vgl. zum Kontext V{. (Hg.), Der Andere in der Geschichte. Sozialphilosophie im
Zeichen des Krieges. Ein kooperativer Kommentar zu Emmanuel Levinas’ Totalitdt
und Unendlichkeit, Freiburg i. Br., Miinchen 22017.

20



Vorwort

etwas wie ein wechsel- und gegenseitiges Gesprich zwischen leibhaf-
tig Beteiligten >an Ort und Stelle« — zwischen prima facie unverséhn-
lich sich zu einander verhaltenden Konfliktparteien, heterogenen Be-
kenntnissen, Nationen und Kulturen — in der Welt eingehen kann.
Gewiss standen ihm die Gefahren srestloser< Auslieferung an die
Welt, wie sie im Nationalsozialismus offenkundig geworden sind,
dramatisch vor Augen. Aber hat er in der Folge nicht unterschitzt,
wie sehr der Andere als solcher, einschlief8lich der ihm attestierten
»Transzendenz¢, gerade des Beistandes einer der Gewalt sich wider-
setzenden Welt bedarf?

Erscheint >nach Levinas< nicht jegliches Ansinnen, Andere sleib-
haftig« kennen zu lernen, mit ihnen gesprichsweise an Ort und Stelle
vertraut zu werden und gegebenenfalls auch zu einem wenn auch
befristeten Einverstindnis mit ihnen zu gelangen, von vornherein
als verfehlt? Ist womdglich gerade diesen Vorstellungen jene »dia-
logische Gewalt« zur Last zu legen? Aber was wire, wenn man sie
nicht einfach preisgeben kann, die Alternative? Lasst sich ein dialogi-
sches Verhiltnis zu Anderen vorstellen, das sie in ihrer unaufheb-
baren Anderheit achtet, es aber nicht dabei beldsst und sich der oft
genug schmerzvollen Miihe des Gesprichs voraussetzungslos, »an
Ort und Stelle< und mit stets begrenzten Mitteln unterzieht, die von
vornherein befiirchten lassen, das, was ein idealer Dialog leisten
miisste, unter endlichen und weltlichen Bedingungen notorisch zu
verfehlen? Bedeutet das, dass der Dialog so oder so nur als unzurei-
chender, verfehlter und versagender zur Sprache kommen kann?
Wenn nicht, mit welchem denkbaren Ergebnis sonst? Diese Fragen
stehen hier zur Diskussion. Nicht etwa, um zum x-ten Male ein Lob-
lied auf den Dialog zu singen, von dem es bei Maurice Blanchot und
vielen anderen heifst, er sei sehr selten geworden®, sondern allenfalls,
um ihm durch eine erneute Infragestellung Kraft zuzufiihren, die
bereits in dem Moment verkiimmern muss, in dem man es unterlisst,
zu bedenken, ob man sich >wirklich< an die oder den Anderen als sol-
che(n) gewandt hat; ob man je >wirklich« miteinander gesprochen
hat’6; wie man das tiberhaupt >wissen< konnen will; wem eine Ant-

% M. Blanchot, Der Gesang der Sirenen. Essays zur modernen Literatur, Frankfurt/
M. 1988, 213; C. Thiirmer-Rohr, »Neugier und Askese — Vom Siechtum des dialogi-
schen Prinzips an der Dienstleistungs-Universititc, in: T. Greven, O. Jarasch (Hg.),
Fiir eine lebendige Wissenschaft des Politischen, Frankfurt/M. 1999, 61-74.

5% J.-L. Nancy, Die Mit-Teilung der Stimmen, Ziirich 2014, 41f.

21



Vorwort

wort auf diese Frage zusteht; wie sie moglich werden kann, falls sie
tiberhaupt méglich werden kann; welche Zeitperspektive dabei zu
veranschlagen ist, falls nicht all dies ohnehin derart dahinsteht, dass
man nur im Verzicht auf klare Antworten und eindeutige Aussichten
iiberhaupt miteinander sprechen kann. Das wird nicht verhindern,
dass man sich vom Dialog alles Mogliche und dariiber hinaus Un-
Mogliches verspricht: nicht nur Mitteilung von Vergangenem und
Verstindigung iiber vorliegenden Dissens, sondern auch wegweisen-
des Einverstindnis und dariiber hinaus Heilung — und das sogar mit
Blick auf Andere, mit denen gar kein Dialog mehr moglich zu sein
scheint, so dass man radikaler Sprach- und Wortlosigkeit zu verfallen
droht.

Darin liegt eine doppelte Gefahr: den Dialog einerseits gewaltsam
zu iiberschdtzen und andererseits leichtfertig zu unterschitzen, was
er allemal voraussetzt: dass man Andere auf Erwiderung hin anspre-
chen kann und dass man sich in Anspruch nehmen ldsst. Verbiirgt
diese juridisch nicht dingfest zu machende, durch kein Menschen-
recht zu garantierende Ansprechbarkeit nicht noch vor allem Dialog
und tiber allen Dialog hinaus unsere menschliche Existenz? Horen
wir nicht bei lebendigem Leibe auf, sozial, politisch und kulturell zu
existieren, wenn uns kein Anderer mehr dieser Ansprechbarkeit ver-
sichert? Liegt in ihr nicht jenes >eine Wort, von dem es an einer welt-
bekannten Stelle heifit, es mache die Seele gesund? Tatsichlich kann
bezeugte Ansprechbarkeit immerhin — auch wortlos — besagen: »ich
realisiere, dass du existierst und nehme das nicht nur zur Kenntnis,
sondern biirge dafiir<; und zwar konkret, hier und jetzt, in einem ver-
bindlichen Da-sein. Das allein mag zu wenig sein, als dass schon von
Heilung die Rede sein diirfte. Aber ohne den Appell der Anderen, die
leibhaftig Gehor finden, werden sich iiberhaupt keine kommunika-
tiven Aussichten eréffnen. So gesehen verdient nicht nur der Dialog,
sondern die auf Dauer in der Diachronie des Sozialen und des Poli-
tischen allen Widrigkeiten zum Trotz — vielleicht nur diskret und
gerade angesichts radikaler Feinde — aufrechtzuerhaltende Gesprachs-
bereitschaft mehr Aufmerksamkeit, als man ihr bislang hat zukom-
men lassen. Das gilt auch fiir den Fall, dass die immerfort erhobene
Forderung, sich zumal auf einen erneuten politischen, interreligiosen
oder -ethnischen Dialog einzulassen, mit Nachdruck ideologiekritisch
zu priifen ist, insofern sie das Fortbestehen hochst gewalttrachtiger

22



Vorwort

Machtasymmetrien nur kaschiert und auf diese Weise ihrerseits un-
ter Gewaltverdacht gerit.”

Der vorliegende Band geht auf eine Anregung von Lukas Trabert
im Sommer des Jahres 2018 zuriick, den in deutscher Sprache zuerst
in der Ubersetzung von Heinz-Jiirgen Gértz und Martine Lorenz-
Bourjot (unter Mitarbeit von Alois Miiller-Herold) 1980 veroffent-
lichten, franzdsisch in De Dieu qui vient a l'idée (Paris 1982) mit
dem Untertitel Conscience de soi et proximité du prochain erschiene-
nen Text von Levinas {iber den Dialog in der Reihe Interpretationen
und Quellen des Alber-Verlags in einer Reihe von kooperativen Kom-
mentaren neu der Diskussion auszusetzen. Das geschieht nun im Fol-
genden ohne jegliche apologetische Absicht. Vertreten sind Autorin-
nen und Autoren ganz unterschiedlicher Provenienz, deren teils eher
erlduternde, teils dezidiert kritische Beitrdge allein der verhandelten
Sache verpflichtet sind, so wie es eine Philosophie verlangt, die sich
niemandem auf >schulméaflige«, >parteiische« oder gar >doktrindrec
Weise verschliefit und insofern ihrerseits dem Versprechen des Dia-
logischen auch dort verpflichtet bleibt, wo sie es unnachsichtiger Re-
vision aussetzt und sogar seiner Zerstérung Rechnung tragen muss.
Letzterer begegnet man gewiss nicht mit Erfolg, indem man eine nai-
ve Apologie des Gesprichs gegen sie aufbietet. Wie dann aber, wire
im Ausgang von Levinas’ Text neu zu erwigen, ohne ihm die allzu
grofSe Last aufzubiirden, auf alle eingeworfenen Fragen >Antwortenc
zu liefern — so als sollte ausgerechnet ein Text iiber den Dialog dessen
weiterfithrender Fortsetzung auf diese Weise ein Ende bereiten.

Fbr., im Januar 2020

57 Wie bereits angesichts des beriihmten, von Thukydides berichteten Melier-Dialogs,
der durch eine massive Asymmetrie von Gewaltpotenzialen charakterisiert ist; vgl.
dazu B. H. E. Taureck, Drei Wurzeln des Krieges und warum nur eine nicht ins Ver-
derben fiihrt. Philosophische Linien in der Gewaltgeschichte des Abendlandes, Zug
2019, 69-116.

23






Dialog!
Emmanuel Levinas

! Aus dem Franzosischen iibersetzt von Heinz-Jiirgen Gortz und Martine Lorenz-
Bourjot, unter Mitarbeit von Alois Miiller-Herold. Der vorliegende, nochmals iiber-
arbeitete Text wurde urspriinglich veréffentlicht in: Archivio di Filosofia (1980), 345—
357, und mit dem Untertitel Conscience du soi et proximité du prochain wieder abge-
druckt in E. Levinas, De Dieu qui vient a l'idée, Paris 1982, 211-230. Dort wird auf
den folgenden Text als Vorlage verwiesen, der auf Deutsch zuerst erschienen ist in:
F. Bockle, F-X. Kaufmann, K. Rahner, B. Welte (Hg.), Christlicher Glaube in moder-
ner Gesellschaft, 1. Teilband, Freiburg i.Br., Basel, Wien 1981, 61-85. An einigen
Stellen sind signifikante Abweichungen der zweiten Version von der ersten fest-
zustellen (s.u.). Alle Fuflnoten sind, soweit nicht anders vermerkt, vom Hrsg. hin-
zugefiigt worden.

25






Einleitung . . . . . . . . . .. Lo 28
I.  Der Geist als Wissen und die Immanenz . . . . . . . .. 29
1. Das Seelenleben als Wissen und Erfahrung . . . . . 29
2. Gleichzeitigkeit der Prisenz von Anderem und
Eigenemim Wissen . . . . . .. .. ... ... .. 30
3. Der possessive Charakter von Denken und
Wahrnehmung . . . . . ... ... L. 30
4. Hegels Philosophie des absoluten Wissens . . . . . 31
ll. DerDialogder Immanenz . . .. ............ 33
1. Ubereinstimmung und Einheit des Wissens in der
Wahrheit . . ... ... oo 33
2. Sprache, Vernunft und Gewalt . . . . . ... ... 34
3. Der possessive Charakter von Denken und
Wahrnehmung . . . . . ... ... L 37
4. Prioritdt des Wissens vor dem Dialog bei Hegel . . . 37
lll. Dialogund Transzendenz . . . . . . . . .. ... .... 39

1. Martin Bubers Grundworte »Ich-Du« und »Ich-Es« . 39
2. Absolute Distanz im Dialog und Rosenzweigs Idee

der Einsamkeit . . . .. ... ... ... ... .. 41
3. Das Paradox der Philosophie des Dialogs und der

neue Begriff des Geistes . . . . . ... ... ... 42
4. Die Wurzeln der inneren Rede in der Sprache . . . . 43
5. Nibhe, Briiderlichkeit und die Idee des Guten . . . . 44

6. Dialog als urspriinglicher Modus der Transzendenz . 45

IV.  Vom Dialog zur Ethik . . . . . ... ... ... ... .. 48
1. Wurzel des Ethischen im Dialog - ein radikaler
Begriff des Ethischen . . . . . . ... ... .. .. 48
2. Gottes Epiphanie in der ethischen Dimension des
Dialogs . . . . . . .. ... 49

27



Einleitung

[1] Die Bedeutung, die heute von einer ganzen Reihe von Philosophen,
Theologen, Politikern, Moralisten' und sogar von der 6ffentlichen Mei-
nung dem Begriff und der Praxis des Dialogs — jedenfalls dem Wort
»Dialog« — beigemessen wird, dem Gespréch, das die Menschen von
Angesicht zu Angesicht miteinander fithren, indem sie sich in Rede
und Gegenrede gegenseitig ansprechen und Aussagen und Einwande,
Fragen und Antworten austauschen —, bezeugt eine Neuorientierung
der Vorstellung, die sich die westliche Gesellschaft vom Wesen des
Sinns und des Geistigen [de 'essence du sensé et du spirituel] macht. —
[2] Die Orientierung an einem neuen Geistbegriff ist vielleicht eine
Folge der Priifungen, die die Menschen des 20. Jahrhunderts seit dem
Ersten Weltkrieg durchmachten. Man kann heute sogar von einer »Phi-
losophie des Dialogs« sprechen und sie der philosophischen Tradition
der Einheit des Ich oder des Systems, der Selbstgeniigsamkeit und der
Immanenz entgegenstellen. Die Werke und der weltweite Einfluss Mar-
tin Bubers, Franz Rosenzweigs und Gabriel Marcels, aber auch viele
bemerkenswerte Beitrdge von weniger beriihmten Autoren?, rechtfer-
tigen diese Sprechweise.

! Im Sinne der Tradition der franzosischen »Moralisten« [Anm. d. Ubers.].

2 Auf die, abgesehen von Franz Rosenzweig, Martin Buber und Gabriel Marcel, Levi-
nas allenfalls en passant zu sprechen kommt; vgl. E. Levinas, »Martin Buber, Gabriel
Marcel und die Philosophie«, in: Aufler sich. Meditationen iiber Religion und Phi-
losophie, Wien, Miinchen 1991, 11-38.

28



I. Der Geist als Wissen und die Immanenz

1. Das Seelenleben als Wissen und Erfahrung?

[3] Die tberlieferte Philosophie situiert den Ursprung oder den natiir-
lichen Ort alles Sinnhaften [sensé] im Seelenleben [psychisme], das sie
als ein his zum Selbsthewusstsein fortschreitendes Wissen konzipiert.
Das anerkennt sie als Geist. — Ist denn nicht alles, was im Seelenleben
vorkommt und was in ihm geschieht, letztlich wissbar? Sogar das Ver-
borgene und das Unbewusste, ob verdrdngt oder entstellt [altérés],
werden am Bewusstsein gemessen, das sie verloren haben oder das sie
verloren hat. Selbst Heilung geschieht durch das Bewusst-sein. Alles
Erlebte [vécu] gibt sich legitimerweise als Erfahrung aus. Es verwandelt
sich in Erfahrungen und Erkenntnisse, die in einer Einheit des Wissens
konvergieren, welche Dimensionen und Modalitdten es auch immer
haben mag: Kontemplation, Willen, Affektivitat — Sinnlichkeit [sensi-
bilité] und Verstand — duf3ere Wahrnehmung, Selbstbewusstsein und
Selbstreflexion — objektivierende Thematisierung dessen und Vertraut-
heit mit dem, was nicht thematisierbar ist — primdre und sekundére
Qualitaten, kindsthetische und koenédsthetische Wahrnehmungen. Die
Beziehungen zum Néchsten, zur sozialen Gruppe und zu Gott wéren
auch noch solche Erfahrungen, kollektiver oder religioser Art. Selbst
wenn das Seelenleben auf die Unbestimmtheit des Lebens und auf die
Vertrautheit des blofsen Existierens, des blofsen Seins reduziert ist, er-
lebt es dieses oder jenes, ja es ist dieses oder jenes nach dem Modus des
Sehens, des Erfahrens, als wiren leben und sein transitive Verben* und

3 Diese und alle weiteren Zwischeniiberschriften wurden in der spiteren franzosi-
schen Fassung getilgt.

+ Vgl. E. Levinas, »Ein Beitrag zu Jean Wahls Buch Kleine Geschichte des Existenzia-
lismus« [1937], in: Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg i.Br.,, Miin-
chen 2006, Kap. V, hier: 95; Zwischen uns. Versuche iiber das Denken an den Ande-
ren, Miinchen, Wien 1995, 70; Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur
Phinomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg i.Br., Miinchen 21987, 67-71; zur

29



Dialog

dieses und jenes Akkusativobjekte. Ohne Zweifel ist es dieses implizite
Wissen, das den weiten Gebrauch rechtfertigt, den Descartes in seinen
Meditationen vom Terminus cogito macht. Dieses Verb in der ersten
Person driickt die Einheit des Ich treffend aus, in der jedes Wissen sich
selbst gentigt.

2. Gleichzeitigkeit der Prasenz von Anderem und Eigenem
im Wissen

[4] Als Wissen bezieht sich das Denken auf das Gedachte, das Sein
genannt wird. Auf das Sein bezogen, ist das Denken aul3erhalb seiner
selbst, bleibt aber auf wunderbare Weise in sich selbst und kehrt zu
sich selbst zurtick. Die Exterioritdt bzw. Andersheit [exteriorité ou alte-
rité] des Gewussten wird in die Immanenz hereingeholt. Was das Den-
ken weil3 oder was es im Laufe seiner »Erfahrung« lernt, ist zugleich das
Andere [I'autre] und das Eigene [le propre] des Denkens. Man lernt nur
das, was man schon weif3 und was sich in die Innerlichkeit des Denkens
als eine abrufbare, zu vergegenwiértigende Erinnerung einfiigt. Erinne-
rung und Einbildungskraft stellen die Synchronie und die Einheit des-
sen sicher, was in der der Zeit unterworfenen Erfahrung sich verliert
oder erst im Kommen ist.

3. Der possessive Charakter von Denken und
Wahrnehmung

[5] Als Lernen® verhilt sich das Denken wie ein Zugriff, ein Ergreifen
des Gelernten und ein In-Besitz-nehmen. Das »Ergreifen« [saisir] des
Lernens ist nicht rein metaphorisch zu verstehen. Schon lange vor dem
technischen Interessiertsein ist es bereits Entwurf einer inkarnierten
Praxis, schon ein In-Beschlag-nehmen [main-mise]. Die Gegenwart er-
folgt als eine Handhabe. - [6] Kommt ein noch so abstraktes Erkennen

Transitivitit des Seins, das Levinas mit Bergson und Heidegger verbal deutet, vgl.
E. Levinas, Parole et silence. CEuvres 2, Paris 2009, 120, 122; ders., Eros, Littérature
et Philosophie. CEuvres 3, Paris 2013, 203; J. Wahl, Vom Nichts, vom Sein und von
unserer Existenz, Augsburg, Basel 1954, 71{f. (Diskussionsbemerkungen von Levi-
nas); Zwischen uns, 240; Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1996, 53.

5 Levinas spielt hier mit der etymologischen Bedeutung von »apprendre« und »sai-
sir«, weiter unten von »perception« [Anm. d. Ubers.].

30



Dialog

aus, ohne die Dinge der berithmten »Lebenswelt«® [monde de la vie] in
den Griff zu nehmen? Das Sein, das dem erkennenden Ich erscheint,
belehrt es nicht nur, sondern gibt sich ihm ipso facto. Schon die Wahr-
nehmung ergreift; und der »Begriff«” bewahrt diese Bedeutung von »in
den Griff nehmen«. Dieses »sich geben« [se donner] — welche Miihe der
Abstand zwischen Wunsch und Haben auch erfordern mag — entspricht
ganz dem Malistab des Denkens und verspricht ihm durch seine
»Transzendenz« Besitz, Genuss und Befriedigung. Als ob das Denken
seinem eigenen Malf3stab gemdl3 denken wiirde aufgrund seines Ver-
mogens, das, was es denkt, im Modus der Handhabe einzuholen. Es ist
immanentes Denken und immanentes Seelenleben, Selbstgeniigsam-
keit. Gerade das macht das Phanomen der Welt aus: die Tatsache, dass
es zwischen dem Gedachten und dem Denkenden eine Ubereinstim-
mung gibt, dass ihr Erscheinen zugleich ein Sich-Geben, ihre Erkenntnis
eine Befriedigung ist, als stillte sie ein Bediirfnis. Vielleicht driickt Hus-
serl gerade das aus, wenn er eine Korrelation — die Korrelation iiber-
haupt — zwischen Denken und Welt annimmt. Husserl beschreibt das
theoretische Wissen in seinen vollkommensten Formen — das objekti-
vierende und thematisierende Wissen — als Erfiillung des Mal3stabes
des Meinens, als Erfiillung der Leerintention.

4. Hegels Philosophie des absoluten Wissens

[7]1 Das Werk Hegels, in das alle Stromungen des abendldndischen Gei-
stes einmiunden und in dem alle seine Ebenen sich manifestieren, ist
eine Philosophie des absoluten Wissens und des befriedigten Men-
schen zugleich. Das Psychische des theoretischen Wissens, das ein
Denken konstituiert, das nach seinem eigenen Mal3stab denkt und das
in seiner Addquation an das Gedachte sich an sich selbst angleicht, wird
Selbstbewusstsein. Das Selbe [le Méme] findet sich im Anderen
[I"Autre] wieder.®

[8] Die Tatigkeit des Denkens vereinnahmt jede Andersheit [alté-
rité], und gerade darin besteht letzen Endes die Rationalitdt des Den-

¢ Dt. im Orig.

7 Dt. im Orig.

8 Auch hier bleibt die Terminologie zweideutig: le méme kann das Selbe oder densel-
ben, 'autre das Andere oder den Anderen meinen; vgl. E. Levinas, »Gott und die
Philosophie, in: B. Casper (Hg.), Gott nennen, Freiburg i.Br.,, Miinchen 1981, 81—
123, hier: 88.

31



Dialog

kens. Die begriffliche Synthese und Synopsis sind starker als die Dis-
persion und die Unvereinbarkeit dessen, was sich wie das Vorher und
Nachher als Anderes ausgibt. Sie fiihren zurlick zur Einheit des Sub-
jekts und der transzendentalen Apperzeption des ich denke. Hegel
schreibt: »Es gehort zu den tiefsten und richtigsten Einsichten, die sich
in der Kritik der Vernunft finden, dass die Einheit, die das Wesen des
Begriffs ausmacht, als die urspriinglich-synthetische Einheit der Apper-
zeption, als Einheit des ich denke« oder des Selbsthewusstseins erkannt
wird.«° Die Einheit des ich denke ist die letzte Form des Geistes als
Wissen, miisste er sich auch mit dem Sein, das er erkennt, vermengen
und miisste er auch mit dem System der Erkenntnis identisch werden.

[9] Hier stellt sich jedoch die Frage: Ein Denken nach dem Maf3 des
Denkers, ist das nicht ein Gemeinplatz? Es sei denn, dies meine ein
Denken, das Gott nicht denken kann.

® G. W. E. Hegel, Wissenschaft der Logik 1I. Werke in zwanzig Binden, Bd. 6 (Hg.
E. Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1969, 254.

10 Hier weicht die spitere Version signifikant niichterner ab. Sie wiederholt zunichst
jenen Satz: »Die Einheit des ich denke ist die letzte Form des Geistes als Wissen.«
Dann aber fihrt Levinas fort: »Auf jene Einheit des ich denke lassen sich alle Dinge
zuriickfithren, wobei sie ein System konstituieren. Das System des Intelligiblen ist
letzten Endes Selbstbewusstsein.« So schlieft im Ubrigen der Teil II wieder an.

32



