
IQ 5 (49118) / p. 1 /1.7.2020

Emmanuel Levinas

Dialog
Ein kooperativer Kommentar

VERLAG KARL ALBER A



IQ 5 (49118) / p. 2 /1.7.2020

1980 veröffentliche Emmanuel Levinas den kurzen Text »Dialog«. In
diesem denkt er das Gespräch rückhaltlos »im Zeichen des Anderen«
und verlangt ihm vor allem eines ab: dem Anderen als solchem gerecht
zu werden. Ist der Dialog nicht eine spezifische soziale Situation unter
vielen anderen, sondern die soziale Situation par excellence, in der sich
zeigt, was das Soziale im Grunde ausmacht?

Neun Autorinnen und Autoren setzen sich in diesem von Burkhard
Liebsch herausgegebenen Band mit Levinas’ Thesen zu dieser Frage
auseinander: Emil Angehrn, Katharina Bauer, Myriam Bienenstock,
Günter Figal, Annette Hilt, Burkhard Liebsch, Christian Rößner, Wer-
ner Stegmaier und Jürgen Trabant.

Der Autor:

Emmanuel Levinas (1906–1995) war Professor für Philosophie an der
Sorbonne. 1983 erhielt er den Karl-Jaspers-Preis. Er zählt zu den be-
deutendsten und einflussreichsten Denkern der Gegenwart.

Der Herausgeber:

Burkhard Liebsch ist Professor für Philosophie an der Ruhr-Universität
Bochum. Zahlreiche Publikationen zur Phänomenologie und Sozialphi-
losophie.



IQ 5 (49118) / p. 3 /1.7.2020

Emmanuel Levinas

Dialog
Ein kooperativer
Kommentar
Herausgegeben von
Burkhard Liebsch

Verlag Karl Alber Freiburg/München



IQ 5 (49118) / p. 4 /1.7.2020

Interpretationen und Quellen (IQ)

Herausgegeben von
Alfred Denker und Holger Zaborowski

Band 5

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Originalausgabe
© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2020
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49118-8



IQ 5 (49118) / p. 5 /1.7.2020

Inhalt

Vorwort des Herausgebers . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Dialog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
Emmanuel Levinas

Interpretationen

Dialogische Hermeneutik
Vom Ursprung des Sinns im Anderen . . . . . . . . . . . . . 57

Emil Angehrn

Das Gespräch
Wilhelm von Humboldt über den unabänderlichen Dualismus
des Denkens und Sprechens – mit Blick auf Emmanuel Levinas . 74

Jürgen Trabant

Levinas’ Neuorientierung der Dialog-Philosophie . . . . . . . . 89
Werner Stegmaier

Dialog und Transzendenz bei Emmanuel Levinas . . . . . . . . 120
Myriam Bienenstock

Transzendenz und Begegnung . . . . . . . . . . . . . . . . . 138
Günter Figal

Wo beginnt die Verpflichtung?
Levinas im Dialog mit Kant . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155

Katharina Bauer

5



IQ 5 (49118) / p. 6 /1.7.2020

Dialog und Dialektik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175
Christian Rößner

Mit-teilen und Ver-antworten:
Ethik und Ontologie des Dialogs . . . . . . . . . . . . . . . . 198

Annette Hilt

Überschätzung – Abbruch – Wiederaufnahme
Das Dialogische zwischen unaufhebbarer Anderheit und Gewalt. 224

Burkhard Liebsch

Epilog

Perspektiven künftiger Revisionen dialogischen Daseins . . . . 267
Burkhard Liebsch

Die Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . 279

6

Inhalt



IQ 5 (49118) / p. 7 /1.7.2020

Vorwort

Ist es möglich, daß wir vor einer chronischen Entgleisung des
Dialogs beim Menschen stehen?
René Spitz1

Wenn es ein Wort gibt, das wir bis zur Erschöpfung wieder-
holen müssen, dann lautet es Dialog.
Papst Franziskus2

Der Weg zur Erlösung […] ist […] durch erhebliche Hinder-
nisse verstellt, etwa »unsere« strikte Weigerung, […] in einen
Dialog überhaupt einzutreten, um die ursprüngliche Unmög-
lichkeit der Verständigung zu überwinden.
Zygmunt Bauman3

Nach Kräften »auf alles« zu antworten, gleich wer fragt, das ver-
spricht Gorgias im berühmten platonischen Dialog gleichen Namens
(447 c). Ein großes, aber möglicherweise ›übermäßiges‹ Versprechen,
das, wie vielleicht jedes Versprechen4, allerdings zuviel zu verspre-
chen scheint! Kann man und sollte man sich vom Dialog mit Anderen
generell derart viel versprechen, nämlich dass man auf alles eine Ant-
wort bekommen wird? Kann nicht bestenfalls gemeint sein, dass man
wenigstens auf alles zu antworten versucht, ohne je ganz ausschlie-
ßen zu können, dass die gegebene Antwort möglicherweise nicht be-

7

1 R. Spitz, Vom Dialog. Studien über den Ursprung der menschlichen Kommunikati-
on und ihrer Rolle in der Persönlichkeitsbildung, Stuttgart 1976, 102.
2 http://w2vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/max/documents.papa-
francesco_20160506_premio-carlo-magno.html (Stand: Januar 2017).
3 Z. Bauman, »Symptome auf der Suche nach ihrem Namen und Ursprung«, in:
H. Geiselberger (Hg.), Die große Regression. Eine internationale Debatte über die
geistige Situation der Zeit, Berlin 22017, 37–56, hier: 53.
4 Vf. (Hg.), Gegebenes Wort oder Gelebtes Versprechen. Quellen und Brennpunkte
der Sozialphilosophie, Freiburg i.Br., München 2008.



IQ 5 (49118) / p. 8 /1.7.2020

friedigen, nicht weiterhelfen und nichtssagend ausfallen wird oder
ganz ausbleiben muss, wenn der Befragte tatsächlich nicht antworten
kann? Auch Gorgias verspricht ja keineswegs, unter allen Umständen
– zufriedenstellend und ganz im Sinne derjenigen, die ihn fragen –
antworten zu können. Er erklärt nur die scheinbar uneingeschränkte
Bereitschaft, sich von jedermann und auf jede Art und Weise be-
fragen zu lassen und dem Dialog insofern eine wirkliche Chance zu
geben. Aber liegt nicht auch darin ein übermäßiges Versprechen: sich
uneingeschränkt befragen und darüber hinaus ›in Frage stellen‹ zu
lassen – und zwar nicht nur einmal, nicht nur für kurze, durch rheto-
rische Rahmenbedingungen notorisch beschränkte Zeit, sondern auf
Dauer, in wiederholten, wieder aufgenommenen und mit schier end-
loser Geduld fortgeführten Dialogen, gegenseitig und kollektiv, wenn
man es mit vielen Beteiligten zu tun hat?

Wird gegenwärtig in diesem Sinne mit Nachdruck an uns appel-
liert, ›den Dialog‹ – mit Anderen gleich welcher Couleur, welcher
politischen Richtung, religiösen Zugehörigkeit und kulturellen Her-
kunft auch immer – nicht abbrechen zu lassen oder ihn wiederauf-
zunehmen, wo er gescheitert zu sein schien, so als hinge ›alles‹ davon
ab? Und appelliert man an das, was man das Versprechen des Dialogs
bzw. des Dialogischen als solchen nennen könnte, mit einem derarti-
gen Nachdruck, dass gerade dies empfindliche Gegenreaktionen aus-
löst, insofern die prima facie freiwillige Bereitschaft zum Dialog in
eine ausnahmslose Verpflichtung umgemünzt zu werden droht?
»Dialog? Nein, danke!« erklären denn auch Polemiker5 nicht ohne
Grund, um sich genau dagegen zu verwahren, diese Bereitschaft,
von der man sich alles Mögliche versprechen kann, wie es bei Platon
den Anschein hat, in eine Forderung umzumünzen, der man sich
kaum noch entziehen kann.

Warum aber sollte man den Dialog verweigern, sei es im Einzel-
fall, sei es grundsätzlich, wenn doch nur Gutes von ihm zu erwarten
ist – wie auch vom Guten selbst, von der Gerechtigkeit, vom Frieden,
von der Verständigung etc.? Bestätigt sich diese Erwartung aber bei
genauerem Hinsehen? Oder erweist sie sich als Vorurteil oder gar als
Ideologie? Was können Dialoge wirklich leisten? Warum verlangt
man nach ihnen »bis zur Erschöpfung«, selbst wenn es sich immer
wieder herausstellt, dass sie gar keinen Ausweg aus einseitigem oder

8

Vorwort

5 H. M. Broder, »Dialog? Nein, danke!«; https://www.spiegel.de/kultur/gesellschaft/
kulturdebatte-dialog-nein-danke-a-403133.html



IQ 5 (49118) / p. 9 /1.7.2020

gegenseitigem Infragestellen weisen, sondern es noch schmerzhaft
vertiefen? Was ändern daran Dialoge? Sollen Dialoge überhaupt et-
was ›ändern‹? Nähren sie nicht – wie im Fall endlos diskutierten, aber
immer noch nicht rückhaltlos aufgeklärten tausendfachen Miss-
brauchs von Kindern und Jugendlichen in kirchlichen Institutionen
– vielfach den Verdacht, dass man sie führt, um nichts an institutio-
nellen Strukturen ändern zu müssen? Erinnert das nicht an die be-
rühmt-berüchtigte Feuerbach-These von Karl Marx, es komme nicht
darauf an, die Welt zu interpretieren, sondern sie zu verändern?
Kommt es dem entsprechend weniger darauf an, Dialoge zu führen,
als die Missstände, um die sie sich schier endlos drehen, entschlossen
anzugehen? Doch wie sollte das möglich sein, ohne sich miteinander
ins Gespräch zu begeben? Etwa durch dazu einseitig sich Ermächti-
gende, die sich souverän jeglicher Zumutung entziehen, sich ihrer-
seits infragestellen zu lassen? Liefe das nicht auf eine geradezu anti-
soziale Macht hinaus, wenn es denn stimmt, was so viele Dialogisten
mit Nachdruck behauptet haben: dass in der Bereitschaft zu ›antwor-
ten‹ und in dem Wissen, zuvor (auch ohne eigene Einwilligung) vom
Anderen ›in Frage gestellt‹ worden zu sein, par excellence liegt, was
menschliche Sozialität ›ursprünglich‹ ausmacht? Verpflichtet diese
aber dazu, jederzeit, angesichts jedes Anderen und uneingeschränkt
›dialogbereit‹ zu sein? Verkennt nicht die ungetrübte Hochschätzung,
mit der Philosophen des Dialogs diesen Begriff vielfach traktieren, die
Grenzen, in denen wir zum Dialog bereit, fähig und willens sein kön-
nen? Und spricht sie nicht der Realität der menschlich-unmensch-
lichen Verhältnisse Hohn?

Der Dialog steht seit geraumer Zeit allerdings besonders deshalb
außerordentlich hoch im Kurs, weil ihn vieles unmöglich zu machen
oder zu zerstören droht(e) – nicht zuletzt in historischer Perspektive.
Levinas deutet gleich zu Beginn seines nachfolgend abgedruckten
Textes diesen Zusammenhang (allerdings bemerkenswert unkonkret)
an: Dass man »heute sogar von einer ›Philosophie des Dialogs‹ spre-
chen« könne, sei offenbar »Folge der Prüfungen, die die Menschen
des 20. Jahrhunderts seit dem Ersten Weltkrieg durchmachten« [2].6
Das provoziert Nachfragen: Welche Prüfungen? Welche Menschen?
Alle ausnahmslos? Oder einige stellvertretend für alle? Warum erst

9

Vorwort

6 Ziffern in eckigen Klammern verweisen in diesem Band durchgängig in allen Bei-
trägen auf die entsprechenden Abschnitte des nachfolgend abgedruckten Textes von
Levinas.



IQ 5 (49118) / p. 10 /1.7.2020

»seit dem Ersten Weltkrieg«? Wie genau und warum soll diese Phi-
losophie – eine unter vielen Philosophien? – mehr oder weniger alles,
was »der philosophischen Tradition« lieb und teuer war – die »Einheit
des Ich oder des Systems, der Selbstgenügsamkeit und der Imma-
nenz« [2] –, herausgefordert haben? Und mit welchen Folgen? Hat
diese scheinbar ganz neue, mit den Namen Martin Buber, Franz Ro-
senzweig und Gabriel Marcel verknüpfte Philosophie diese Tradition
erweitert und bereichert oder sie vielmehr entwertet, abgebrochen,
überwunden und hinter sich gelassen? Fragen über Fragen, die der
Text von Levinas aufwirft, ohne sie definitiv zu beantworten.

Zweifellos fügt er sich jedoch in eine Zeit ein, die dem Dialog nicht
nur im philosophischen Diskurs, sondern auch in der weiteren Öf-
fentlichkeit zu großer Beachtung verholfen hat – gerade weil man
ihn hat scheitern, abbrechen und unmöglich werden lassen. Dennoch,
oder vielmehr gerade deswegen, will man die Hoffnung nicht auf-
geben, dass ›das Gespräch‹ auch dann wieder aufgenommen werden
kann, wenn es zwischenzeitlich endgültig abgebrochen zu sein schien.
So sollen selbst radikale Feinde, die kein Wort mehr aneinander rich-
ten, wieder vermittels Dritter miteinander ›ins Gespräch kommen‹,
um wenigstens Verhandlungen aufzunehmen, ohne die die Gewalt
zwischen den Verfeindeten endlos zu herrschen droht. Und selbst
der in der Geschichte des Westens mit so viel Geringschätzung be-
dachten, zum bloßen Rohmaterial depotenzierten und seit langem
angeblich nur noch ›schweigenden‹ Natur7 will man wieder ›Gehör
schenken‹, um einen Dialog mit ihr zu führen – sei es auch nur, weil
man fürchtet, sie werde ›zurückschlagen‹, nachdem man sie so lange
ausgebeutet und vermüllt hat. Dialog mit der Natur lautete denn
auch der programmatische Titel einer breit rezipierten Veröffent-
lichung der Physikerin Isabelle Stengers und ihres Kollegen, des No-
belpreisträgers Ilya Prigogine.8 Dabei lagen sie mit ihrer Vorstellung
von einem »experimentellen Dialog« noch ganz auf der Linie Imma-
nuel Kants und seiner Idee, die Natur ungeachtet ihres hartnäckigen
›Schweigens‹ durch harte Befragung zu ›Antworten‹ förmlich zu
zwingen. Was könnte aber einem zwischenmenschlichen Gespräch,
das seinen Namen wirklich verdient, ferner liegen als gerade dies?

10

Vorwort

7 H. Blumenberg, Schriften zur Technik, Berlin 2015, 26; Vf., Verzeitlichte Welt.
Zehn Studien zur Aktualität der Philosophie Karl Löwiths [1995], Stuttgart 22020
(aktualisierte und erweiterte Auflage).
8 I. Prigogine, I. Stengers, Dialog mit der Natur, München, Zürich 41983, 14.



IQ 5 (49118) / p. 11 /1.7.2020

Eröffnet und lässt das wirkliche Gespräch im Gegensatz zu einem
natürlichen Widerpart, der genau genommen nicht einmal ›schwei-
gen‹ kann, dem jeweils Anderen nicht unbedingt Spielräume freien
Antwortens – zu denen auch die Antwortverweigerung (und darüber
hinaus sogar deren Verweigerung) zählen kann? Und werden Formen
wenn nicht endgültiger, so doch zwischenzeitlicher Dialogverweige-
rung, der Segregation aus jeglichem Gesprächszusammenhang und
der Remonologisierung nicht in Zeiten wichtig, die alles und jeden
rückhaltlos kommunikativ zu erfassen droht – nicht zuletzt mit Hilfe
technischer Dispositive und virtueller Medien, die jeden jederzeit an
ein »Internet der Dinge« anschließen und womöglich privateste ›In-
formationen‹ an dessen Betreiber ausliefern sollen?9 ›Ich schweige
und kommuniziere nicht, nicht auf diese Weise jedenfalls, also bin
ich bzw. existiere noch‹, könnte eine angesichts dessen zeitgemäße
Devise lauten. Liegt in der digitalen, algorithmisch rationalisierten
Dimension des Virtuellen tatsächlich eine Drohung? Sind wir dessen
ungeachtet auf Gedeih und Verderb auf eine mit allen Mitteln betrie-
bene Kommunikation, auf Dialog und Verständigung angewiesen?
Kommen die neuen Kommunikationsmedien und -techniken wie der
Computer und das Handy, ›Datenkraken‹ wie Google und Facebook,
das twittern, chatten und posten dem nur so weit wie möglich ent-
gegen? Oder stehen sie für eine historisch beispiellose Reduktion des-
sen, was Kommunikation in ›analogen‹ Zeiten einmal bedeutet haben
mag, in denen man gewusst hat, dass wir gerade darin, wie wir jedes
Mal neu ›zur Sprache kommen‹, zugleich erfahren, ihr nicht ›immer
schon‹ und ›restlos‹ überantwortet zu sein, wie es der Fall zu sein
scheint, wo man glaubt bzw. uns glauben macht, wir seien im Grunde
nichts als »eine Nachricht« (Norbert Wiener) oder ein Sammel-
surium von Informationen, die man am besten digital erfasst?10 Ent-
gehen wir vor, in und nach konkreter Kommunikation, dialogischer
Erfahrung und Verständigung auch uns selbst? Woher will man das
aber wissen? Handelt es sich überhaupt um eine Frage des Wissens?
Und müsste sich ein Dialog, der seinen Namen verdient, gerade da-
rauf beziehen, was sich möglichem Wissen entzieht? Ist es überhaupt
denkbar, zu wissen oder positiv zu formulieren, was in einem wirk-

11

Vorwort

9 Vgl. bspw. S. Meier, D. H. Rellstab, G. L. Schiewer (Hg.), Dialog und (Inter-)Kul-
turalität. Theorien, Konzepte, empirische Befunde, Tübingen 2014.
10 Vgl. die Rede von Günter Eich aus dem Jahre 1959 in: Büchner-Preis-Reden 1951–
1971, Stuttgart 1972, 73–87, hier: 85.



IQ 5 (49118) / p. 12 /1.7.2020

lichen Dialog und durch ihn geschieht – wenn auch vielleicht nur auf
verfehlte Art und Weise? Oder widersetzt sich dialogische Erfahrung
als solche womöglich jeglichem Wissen, das auf eindeutige Entschei-
dung in diesen Fragen drängt? Werden wir jemals wirklich wissen
können, ob wir mit Anderen einen Dialog geführt haben, der seinen
Namen ›tatsächlich‹ verdient?

Über solche Erfahrung müssten wir ungeachtet aller Zweifel, die
hier angebracht sind, eigentlich reichlich verfügen, wenn es denn
stimmt, was man unter Berufung auf Friedrich Hölderlin so oft schon
behauptet hat, nämlich dass wir ein Gespräch sind – selbst dann,
wenn wir nicht ›ins Gespräch kommen‹ können, wenn wir ›aneinan-
der vorbei‹ reden oder wenn ›der Gesprächsfaden abgerissen‹ ist, wie
man sagt. Auch dort, wo schiere Wort- und Sprachlosigkeit zu herr-
schen scheint und keinerlei Aussicht darauf mehr besteht, dass man
›wieder ins Gespräch kommen‹ und das Gespräch ›wieder aufnehmen‹
kann, würde demnach das Gespräch, das wir sind, »seit wir hören
können voneinander«11, unangefochten möglich bleiben und insofern
Bestand haben. Dieses Gespräch könne »auch vom Schweigen nicht
unterbrochen« werden, behauptete tatsächlich Ludwig Binswanger.12
Einen radikalen »Abbruch aller Kommunikation«13 bräuchte insofern
niemand zu befürchten. Erst recht nicht, wenn es zutrifft, was Martin
Buber, einer der Begründer moderner Dialogphilosophie, im Jahre
1928 in einem mit Der Glaube des Judentums betitelten Vortrag be-
hauptete: dass nämlich »die ganze Welt, das ganze Weltgeschehen,
die ganze Weltzeit« als »unreduziert in der dialogischen Situation«
stehend zu begreifen sei – wie seit Menschengedenken (soweit es tes-
tamentarisch bezeugt ist).14

Für Buber existiert diese Situation, seitdem sich Menschen vom
Anderen als ›aufgerufen‹ erfahren15; auch wenn es zu keinem wech-
selseitigen Dialog kommt. Dass diese Gefahr real ist, beweist seine
Beschwörung eines »dämonischen« Anderen, für den Andere nicht
zum ›Du‹ werden können (DP, 70). Dieser Andere, als der auch Gott
in Betracht käme, lässt sich nicht ansprechen und spricht Andere

12

Vorwort

11 F. Hölderlin, »Versöhnender der du nimmer geglaubt«, in: Werke, Tübingen o. J.,
411 f. Siehe auch die Seiten 235 und 253 f. in diesem Band.
12 L. Binswanger,Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins [1942], Zürich
21953, 163.
13 K. Jaspers, Vernunft und Existenz. Fünf Vorlesungen, München 41987, 72.
14 M. Buber, Politische Schriften, Frankfurt/M. 2010, 410.
15 M. Buber, Das dialogische Prinzip, Heidelberg 1962, 68 (= DP).



IQ 5 (49118) / p. 13 /1.7.2020

nicht an. Dabei weckt Buber nagende Zweifel daran, ob es überhaupt
möglich ist zu wissen, ob Ansprache und Erwiderung, die Beziehung,
Berührung durch Beziehung und Beziehung durch Berührung, stiftet
(DP, 6516), ›wirklich‹ stattfindet bzw. stattgefunden hat. So rückt er
auch diese Begriffe ins Zwielicht des Dämonischen. Epistemisch ist
offenbar nicht sicherzustellen, dass ›wirklicher‹ Dialog stattfindet, in
dem man einander ›berührt‹ – wie auch immer (direkt und physisch
oder allenfalls indirekt und diskret, ohne dem Anderen ›zu nahe zu
treten‹ …).

Sollte es dagegen zutreffen, dass auf dialogischenWegen alles sag-
bar und mitteilbar ist, so dass wir »von Kopf bis Fuß […] zugänglich«
zu sein scheinen, wie in Francis Jacques’ Dialogtheorie zu lesen
steht17, so hätten wir mit dem Dialog ein universales, nichts und nie-
manden auslassendes Medium an der Hand, durch das wir uns mit
jedermann und unter den Augen jedes Anderen (sei es auch ein big
brother) über alles verständigen könnten – selbst für den Fall, dass
der gegenteilige Eindruck vorherrscht, wie etwa im deutsch-jüdischen
Verhältnis, dem man angesichts radikalster Gewalt, die es zeitweilig
zerrüttet hat, bereits jeglichen dialogischen Charakter abgesprochen
hat, und zwar ein für allemal, so als handle es sich zumindest diesmal
um einen ›irreparablen‹ Abbruch.18

13

Vorwort

16 Vgl. J.-L. Nancy, Corpus (frz./amerikan.), New York 2008, 18 f., wo es heißt, wir
bleiben »a stranger to contact in contact«/»restant dans le contact étranger au con-
tact«.
17 F. Jacques, Über den Dialog. Eine logische Untersuchung, Berlin, New York 1986,
38.
18 Diesen Anschein erweckt etwa Enzo Traverso ausgerechnet unter Hinweis auf Carl
Schmitt, der aber gewiss nicht als Kronzeuge dafür aufgerufen werden kann, wie es
nach dem Desaster des Nationalsozialismus um die Zukunft des deutsch-jüdischen
Verhältnisses bestellt ist. Traverso verweist jedoch mit Recht auf Gershom Scholem
und andere, die »die Existenz eines Dialogs zwischen Juden und Deutschen geleugnet«
und ihn als jüdische »Illusion« eingestuft haben (vgl. K. Löwith, »Philosophie der
Vernunft und Religion der Offenbarung in H. Cohens Religionsphilosophie«, in:
ders., Sämtliche Schriften, Bd. 3. Wissen, Glaube und Skepsis. Zur Kritik von Religi-
on und Theologie, Stuttgart 1985, 349–384, hier: 381). Demnach hat es, zumindest
was Deutschland anbetrifft, niemals einen wirklichen Dialog gegeben, nur einen jü-
dischen Monolog. Das hindert Traverso in seiner frühen, sehr lesenswerten Schrift
Die Juden und Deutschland. Auschwitz und die »jüdisch-deutsche Symbiose«, Berlin
1993, nicht daran, am Ende von einer »posthumen Wiederherstellung« zu träumen
(210). Gewiss kann diese allerdings, sollte sie überhaupt möglich sein, nicht zu einer
schlichten Restauration führen, wenn es stimmt, dass jede jüdische »Identität« nach
jenem Desaster »für immer […] verwundet« bleiben und eine unabschließbare, ›exi-



IQ 5 (49118) / p. 14 /1.7.2020

Ungeachtet dessen – oder möglicherweise gerade deshalb – ist von
jüdischer Seite der Begriff des Dialogs ganz neu zur Diskussion ge-
stellt worden, namentlich durch Emmanuel Levinas, der den Dialog
nicht bloß als eine spezifische soziale Situation unter vielen anderen
zu verstehen scheint – in der Kakophonie vieler heterogener Stim-
men und in einer Vielstimmigkeit eines irreduziblen Plurals der Sich-
äußernden, der polyphonen, vielfach ›rhetorisch‹ bedingten Formen
der Äußerung und des dissensuell Geäußerten selbst. Auf den ersten
Blick legt er nahe, den Dialog als die soziale Situation par excellence
aufzufassen, in der sich zeigt, was das Soziale im Grunde ausmacht.19
Dabei hatte sich schon Buber dagegen verwahrt, das Soziale mit dem
Dialog zu identifizieren.20 Levinas glaubt darüber hinaus nicht, allein
oder primär unter dialogischen Bedingungen ›zwischen Ich und Du‹
manifestiere sich, was unser Verhältnis zum Anderen als solchem
ausmacht, um das es ihm vorrangig geht. Im Gegenteil: anhand seiner
Überlegungen zum Dialog hofft Levinas verdeutlichen zu können,
inwiefern sich dieses Verhältnis nicht nur gesellschaftlichen (›sozie-
tären‹), sondern auch dialogisch-sozialen und reziproken Strukturen
entzieht21 und wie es gerade deshalb sozial maßgeblich werden kann.
Paradoxerweise unter der Bedingung, zugleich die Frage nach adä-
quaten Maßstäben radikal zu unterlaufen.22

14

Vorwort

lierte‹ Trauer nach sich ziehen muss. Zu Schmitt vgl. ebd. 60, zur Verwundung 135,
zur Trauer 13. Aber auf jegliche ›Wiederherstellung‹ zu verzichten, hieße das nicht,
den ›Erfolg‹ des nazistischen Vernichtungsprojekts noch nachträglich zu bestätigen,
statt sich ihm zu widersetzen? Sollte sie nicht wenigstens im Zeichen solcher Trauer
möglich sein (ohne allerdings eine scheinbar unbeschädigte Vergangenheit rehabili-
tieren zu können)?
19 Wobei auffällt, wie wenig Levinas ausgerechnet zu räumlichen, zeitlichen und
machtimprägnierten Momenten der Situiertheit von Dialogen sagt. Eine ›dialogisti-
sche‹ Reduktion des Sozialen auf Gespräch, Verständigung und Diskurs wird in der
aktuellen Literatur im Übrigen mit Nachdruck angefochten. Vgl. zu diesem Diskus-
sionsfeld Vf., Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umrisse einer
historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen; Bd. II: Elemente einer
Topografie des Zusammenlebens, Freiburg i.Br., München 2018.
20 Buber wollte das, was er unter »wahrer« (»unmittelbarer« und ganz »gegenwärti-
ger«) Beziehung bzw. Begegnung verstand, vom »›Verlies‹ der Sozialität« deutlich
getrennt wissen. DP, 108. Später insistierte er auf der Unterscheidung des Zwischen-
menschlichen vom Sozialen (DP, 271, 275).
21 Spuren dieser Problematik finden sich bereits in frühen Schriften von Levinas, so in
den Carnets de captivité, Œuvres 1, Paris 2009, 259, wo der Dritte (le tiers) auftaucht.
Zum fraglichen Entzug E. Levinas, Parole et silence, Œuvres 2, Paris 2009, 245.
22 Was auch bedeutet, die quasi-imperativische Art undWeise infrage stellen zu müs-



IQ 5 (49118) / p. 15 /1.7.2020

Wer nicht länger glauben mag, die Frage nach dem ›Grund‹ des
Sozialen sei noch im Sinne einer klassischen philosophischen Ur-
sprungsfrage aufzuklären23, könnte sich immerhin noch an die
menschliche Gattungsgeschichte oder, wenn sich auch deren Anfänge
im Dunkel einer nur spekulativ zu deutenden Vorgeschichte ver-
lieren24, an die Ontogenese halten.25 Der Psychoanalytiker René
Spitz, der auch mit einer Arbeit über den Dialog als »origin of human
communication«26 hervorgetreten ist, hat die Ontogenese als »Natur-
geschichte« der menschlichen Sozialität gedeutet27, die die wesent-
liche Einsicht moderner, wesentlich auf Johann G. Herder und
Wilhelm v. Humboldt zurückgehender Sprachphilosophie zu bestäti-
gen schien: Menschliche Sprachlichkeit bildet sich dialogisch aus.28
Sprachen als Formen der Rede sind dialogisch konstituiert und darauf
angewiesen, immer wieder auf dialogischen Wegen wirklich zu wer-
den.29 Andernfalls verkümmern sie und lassen am Ende nicht einmal
mehr erahnen, was ›wirkliche‹ Kommunikation, die ihrerseits nach

15

Vorwort

sen, in der die Alterität des Anderen gelegentlich als ›unbedingt‹ ethisch Maßgebliche
beschrieben wird; vgl. D. Mersch, Posthermeneutik, Berlin 2010, 47 ff.
23 Vgl. E. Angehrn, Der Weg der Metaphysik. Vorsokratik – Platon – Aristoteles,
Weilerswist 2005.
24 E. Morin, Das Rätsel des Humanen. Grundfragen einer neuen Anthropologie,
München, Zürich 1974.
25 Wie es zuletzt auch Michael Tomasello getan hat, der in seiner einschlägigen Ver-
öffentlichung zu diesem Thema gar keine dialogistischen Einflüsse zu erkennen gibt;
M. Tomasello,Die Ursprünge der menschlichen Kommunikation, Frankfurt/M. 2011.
26 Wobei freilich eine »archaische Form von Gespräch« mit dem Kind gemeint ist, die
der Autor zunächst noch in einer Aktions-Reaktions-Terminologie deutet; Spitz, Vom
Dialog, 16. Diese Terminologie erweist sich schon im Hinblick auf die ontogenetisch
primäre, responsiv-»synkretische Soziabilität« (Henri Wallon) als unzureichend, erst
recht aber in Anbetracht hochdifferenzierter Dialoge, wo Andere miteinander als sol-
che kommunizieren. Vgl. M. Merleau-Ponty, Keime der Vernunft. Vorlesungen an
der Sorbonne 1949–1952, München 1994, 51, 58, 170, 301, 313f., 322.
27 Folgt man dem dt. Untertitel der einschlägigen Untersuchung Vom Säugling zum
Kleinkind. Naturgeschichte der Mutter-Kind-Beziehungen im ersten Lebensjahr,
Stuttgart 61980; vgl. kritisch dazu: M. Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialon-
tologie der Gegenwart, Berlin 21977, 502 f.
28 Damit kann zumal in den frühen Stadien der Ontogenese jedoch keinesfalls ein
Gespräch im üblichen Sinne des Wortes, sondern allenfalls eine quasi-dialogische,
soziale Responsivität gemeint sein.
29 J. Trabant, Traditionen Humboldts, Frankfurt/M. 1990, 173.



IQ 5 (49118) / p. 16 /1.7.2020

der Überzeugung vieler bis in das Selbstgespräch hinein dialogisch
verfasst sein muss30, überhaupt ist bzw. wie sie zu erfahren ist.

So fragen allerdings nur verletzte, in sich gebrochene und an
Sprachzerstörung leidende Wesen31, denen genau dies als radikal
fraglich erscheint: ob die erste, vorsprachliche Sprachlosigkeit, aus
der heraus wir ›zur Welt kommen‹, angesichts der letzten Sprach-
losigkeit, die der (sei es physische, sei es soziale oder politische) Tod
bedeutet, je zu überwinden ist. Sofern er überhaupt möglich ist, ist
der Dialog nur ›zwischenzeitlich‹ möglich – durch ein »dialogisches
Dasein« (DP, 168), das nur zwischen uns Gestalt annehmen kann. In
der Zwischenzeit mögen vielfältige Formen von Kommunikation, da-
runter Gespräche, stattfinden; aber bleiben sie nicht überschattet von
einer »unerbittlichen zukünftigen Vergangenheit« eines jeden und
aller, die im Voraus wissen müssen, dass sie »allein zurückgeblieben
sein« werden – in dem Bewusstsein, dass die Welt des Anderen fort
ist, wie es Paul Celan in seiner Gedichtfolge Atemkristall sagt?32 Nur
in der vorgreifenden Trauer darüber, suggeriert Jacques Derrida, ist
›zwischenzeitliches‹ Gespräch möglich, das ein doppelsinnig gemein-
sam geteiltes Zur-Welt-sein durch zunächst einseitige Anrede und
deren Erwiderung stiftet, ohne je wissen zu können, ob ein Dialog
auch gelungen ist oder je gelingen wird. So geht der Dialog aus dem
Nicht-Dialogischen hervor, das ihm vorausliegt, bevor er eröffnet
oder auch derart verweigert werden kann, dass sich ›vor der Zeit‹ der
Tod abzeichnet, der keine Reziprozität mehr gestattet, so dass es ab-
wegig erscheint, noch an einen über ihn hinweg fortzusetzenden Dia-
log zu glauben.33 Wer sich an Tote wendet, wird keine Antwort mehr
erfahren. Niemals mehr; wie auch immer er oder sie ein inneres
Zwiegespräch mit ihnen suchen mag. Und wer zu Anderen spricht,
seien es auch noch Ungeborene, hat es allemal mit Sterblichen zu tun,
deren Leben von vornherein unter diesem Vorzeichen steht. Umge-
kehrt lässt fehlende oder verweigerte Antwortbereitschaft Anderer
›vor der Zeit‹ bereits den eigenen Tod gegenwärtig werden. So hängt
›wirkliche‹ Kommunikation rückhaltlos von ›zwischenzeitlicher‹, ein-

16

Vorwort

30 H. Arendt, Denktagebuch, 1950 bis 1973. Erster Band, München, Zürich 22003,
283; Binswanger, Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins, 429f.
31 A. Lorenzer, Sprachzerstörung und Rekonstruktion, Frankfurt/M. 21976.
32 J. Derrida, »Der ununterbrochene Dialog: zwischen zwei Unendlichkeiten, das Ge-
dicht«, in: ders., H.-G. Gadamer, Der ununterbrochene Dialog, Frankfurt/M. 2004, 7–
50, hier: 14.
33 R. P. Harrison, The dominion of the dead, Chicago, London 2003, 153f.



IQ 5 (49118) / p. 17 /1.7.2020

und gegenseitiger Ansprechbarkeit und Antwortbereitschaft ab – und
zwar gerade dort, wo lang anhaltende und tief greifende Gewalt sie
bis auf kümmerliche Reste zerstört zu haben scheint, so dass die Be-
troffenen das Verlangen nach erneutem Dialog nur noch als Ideologie
oder als Zynismus einstufen können.

Wo keine Ansprechbarkeit mehr gewährleistet ist34, wird wieder-
um gerade dadurch eine zu Krieg und Genozid tendierende Gewalt
heraufbeschworen, gegen die am Ende gar nichts mehr etwas ausrich-
tet. Aber solche Gewalt beginnt nicht erst dort, »wo die Sprache auf-
hört«, wie Buber behauptete35, sondern womöglich bereits dort, wo
menschliche Rede niemanden erreicht und keinerlei Verständigung
möglich macht. Und Krieg kann wieder aufhören, sobald sie durch
zunächst einseitige, dann gegenseitige Ansprechbarkeit erneut ein-
setzt, vor allem im Gespräch, das darauf angelegt ist, jegliche Gewalt
hinter sich zu lassen. Aber kann das gelingen? Bereits Eugen Rosen-
stock-Huessy durchkreuzte diese Illusion, als er schroff feststellte:
»Sprache ist Gewalt.«36 Betrifft das auch den Dialog – selbst in an-
scheinend zwangloser Geselligkeit? Gelingt die menschliche Kom-
munikation also allenfalls ausnahmsweise, aber keineswegs schon
deshalb, weil man miteinander ›im Gespräch ist‹, über die »unge-
sellige Geselligkeit« hinaus, der Kant immerhin den Vorteil zuge-
sprochen hatte, mit ihren Antagonismen die menschliche Gattungs-
geschichte davor zu bewahren, in Lethargie zu verkümmern? Steht
nunmehr grundsätzlich jedes Gespräch unter dem Verdacht »dia-
logischer Gewalt«37? Wie sollte es dann möglich sein, sich im »Haus
der Sprache« wohnlich einzurichten, wie es manche Hermeneutiker
lehren?38

»Unter dem Dach der Sprache leben wir alle«, behauptete Hans-
Georg Gadamer auf den Spuren Martin Heideggers, gab aber zu, dass
man, derart ›behaust‹, sich gegebenenfalls »all die reichlich sättigen-

17

Vorwort

34 Ob sie überhaupt zu ›gewährleisten‹ oder ob sie anthropologisch vorauszusetzen
ist, fragte sich Friedrich Schleiermacher nicht, als er feststellte: »Jeder Mensch [hat]
eine Empfänglichkeit für alle andere[n]«, in: Hermeneutik und Kritik [1838], Frank-
furt/M. 1977, 169.
35 M. Buber, Nachlese, Heidelberg 1965, 225.
36 E. Rosenstock-Huessy, Die Sprache des Menschengeschlechts. Eine leibhaftige
Grammatik in vier Teilen. Erster Band, Heidelberg 1963, 408.
37 Ein Ausdruck Bubers, den er allerdings nicht näher erläutert (DP, 165).
38 Zu einem entsprechend »oikologisch«-ontologischen Verständnis der Sprache vgl.
J. Greisch, Hermeneutik und Metaphysik. Eine Problemgeschichte, München 1993,
34 f., 46 ff.



IQ 5 (49118) / p. 18 /1.7.2020

den Worte verbiete[n]« muss, »mit denen man sich im Leben abfin-
det«39 – auch auf die Gefahr hin, möglicherweise hungrig zu bleiben
und daran zugrunde zu gehen. Vielleicht deswegen, weil dasjenige,
was man landläufig Kommunikation nennt und neuerdings auch Ma-
schinen glaubt anvertrauen zu können, das genaue Gegenteil von
dem ist, was den Titel Kommunikation, Gespräch oder Dialog wirk-
lich verdienen würde, wie auch Georges Bataille vermutet hatte.
»Entgegen dem, was gewöhnlich angenommen wird, ist die Sprache
nicht die Kommunikation, sondern ihre Negation«, schrieb er.40 Nun
gibt es aber ›die‹ Sprache gar nicht, nur Sprachen, Idiome, Rede-
weisen und Äußerungsmodalitäten, denen es durchaus frei steht, sich
von dem, was man gewöhnlich als Gespräch, Dialog, Diskurs oder
Kommunikation durchgehen lässt, zu lösen, um neue Wege sprach-
lichen Ausdrucks zu erproben – bis hin zur reinen Poesie der Moder-
ne, die sich möglicherweise gar nicht mehr an ein Du wendet – oder
wenn, dann in paradoxenModi von jeglicher ›Beziehung‹ absolvierter
Bezüge, die sich wie bei Stéphane Mallarmé »von allem Wohnlichen
ab[wenden] (›se dégage‹)«41 und schließlich auch »die letzte Ortschaft
der Worte«42 hinter sich lassen. Hat eine solche entortete »Sprache
des Exils«43 wirklich keinen Adressaten mehr? Oder führt sie uns
Zweifel an der Mitteilbarkeit alles Gemeinten, an der ›Erreichbarkeit‹
Anderer, an der Realisierbarkeit ›wirklicher‹ Beziehung, Berührung
und Begegnung mit ihnen sowie an der gegenseitigen Übersetzbar-
keit verschiedener Ausdrucks- und Redeweisen in aller Radikalität
so vor Augen, dass man der Frage nicht mehr ausweichen kann, ob
es nicht »unser aller Erfahrung« und tägliches Brot ist, uns als »von
dem eigentlichen Wort und seiner Wahrheit«, die den Anderen und
uns selbst erreichen könnte, »geschieden« zu wissen, wie Gadamer zu
bedenken gibt?44

Verschärft stellt sich diese Frage, wo es menschliche Kommunika-
tion unvermittelt mit Unsäglichem zu tun hat, das wie nichts anderes
danach verlangt, mitgeteilt zu werden, und sich dem im gleichen Zug

18

Vorwort

39 H.-G. Gadamer, Wer bin Ich und wer bist Du? Kommentar zu Celans ›Atem-
kristall‹, Frankfurt/M. 1973, 30.
40 G. Bataille, Die Freundschaft und Das Halleluja (Atheologische Summe II), Mün-
chen 2002, 69.
41 H. Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, Reinbek 81977, 102f.
42 Siehe Anm. 86 zum Beitrag d. Vf. in diesem Band (Seite 250).
43 Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, 173.
44 Gadamer, Wer bin Ich und wer bist Du?, 32.



IQ 5 (49118) / p. 19 /1.7.2020

widersetzt. Unsägliches liegt nicht nur in extremer und exzessiver
Gewalt, sondern auch in deren Radikalität, wenn sie Andere in eine
sprachlos machende Weltlosigkeit stößt, aus der heraus ihre Stimme
an niemandes Ohr mehr dringen kann. Hier stößt dialogisches Den-
ken hart an Grenzen – nicht nur angesichts sprachlos Gemachter,
sondern auch in der Rede über Phänomene der Verletzung, der Ver-
wundung und der Sprachzerstörung, die unsere Welt versehrt hat45
und an der Möglichkeit dialogphilosophisch immer wieder verteidig-
ter Versöhnung zweifeln lässt. Gadamer hat dieses Wort »wie ein
erstes und letztes« in dem Sinne einstufen wollen, dass die These
gerechtfertigt erscheinen sollte, »nur durch die Versöhnung« werde
»die Andersheit, die unaufhebbare Andersheit, die Mensch und
Mensch trennt, überwindbar, ja, zu der wundersamen Wirklichkeit
eines gemeinsamen und solidarischen Lebens und Denkens herauf-
gehoben«.46

Levinas könnte kaum weiter entfernt sein von diesem hermeneu-
tisch-optimistischen Glauben. Kann man überhaupt noch sprechen in
dieser gepeinigten Welt, fragt er wie viele andere nach der Shoah.47
Ist das primär oder allein eine Frage des guten, Solidarität verbürgen-
den, alles ›Negative‹ letztlich ›aufhebenden‹Willens, wie es Gadamer
im Dialog mit Derrida nahelegte?48 Scheitert menschliche Kommuni-
kation (nur) an bestimmten Formen radikaler Gewalt oder liegt ihr
Scheitern in ihrem Funktionieren selbst begriffen, wie Georges-Ar-
thur Goldschmidt andeutete?49 Bringt gerade das Scheitern sie zum
Reden, ohne dass letzteres je das Schweigen gänzlich aufheben könn-
te, das sich über die Frage legt, inwiefern es versagt?50 Levinas wartet

19

Vorwort

45 Vgl. C. Chalier, »The Philosophy of Emmanuel Levinas and the Hebraic Tradition«,
in: A. T. Peperzak (Hg.), Ethics as First Philosophy. The Significance of Emmanuel
Levinas for Philosophy, Literature and Religion, New York, London 1995, 3–12, hier:
4.
46 H.-G. Gadamer, Lob der Theorie. Reden und Aufsätze, Frankfurt/M. 1983, 25.
47 E. Levinas, Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum, Frankfurt/M. 1992,
128. Stellt sich die gleiche Frage nicht angesichts einer Vielzahl mehr oder weniger
vergleichbarer Desaster? Vgl. dazu J. K. Roth, The Failures of Ethics. Confronting the
Holocaust, Genocide & Other Mass Atrocities, Oxford 2018. Siehe S. 271, unten.
48 J. Derrida, »Guter Wille zur Macht (I). Drei Fragen an Hans-Georg Gadamer«, in:
Der ununterbrochene Dialog, 51 ff.
49 G.-A. Goldschmidt, Der bestrafte Narziß, Zürich 1994.
50 Auch auf die offene Wunde dieser Fragen hat wie kein anderer Georges-Arthur
Goldschmidt seinen Finger gelegt; verwiesen sei nur auf sein Buch Freud wartet auf
das Wort. Freud und die deutsche Sprache II, Franfurt/M. 2008, 16, 18, 146, 158, 228,



IQ 5 (49118) / p. 20 /1.7.2020

an dieser Stelle nicht mit fragwürdigen Verallgemeinerungen auf.
Vielmehr verlangt er eine rigorose neue Bestandsaufnahme der ele-
mentarsten Fragen menschlicher Kommunikation, dieses so überaus
strapazierten und entleerten Begriffs, unter dem man sich zwischen
»präsentem Zu-Zweien-Sein« in (bereits altertümlich klingender)
»Zwiesprache«51 einerseits und anscheinend metrisch erfassbaren
Sendern, Empfängern, die digitalisierte messages austauschen, ande-
rerseits kaum noch etwas Genaues vorstellen kann.

Was, so fragt er, heißt es überhaupt, sich von Anderen als Anderen
angesprochen zu begreifen? Und was heißt es, so wäre weiter zu fra-
gen, sich an Andere als solche zu wenden – angesichts einer irreduzi-
blen Anderheit, an der sich sämtliche Algorithmen die Zähne ausbei-
ßen? Nicht etwa, weil es sich um einen infinitesimalen Rest an
unerreichbarer Erkennbarkeit Anderer handeln würde52, sondern
weil es sich nicht um ›etwas‹ handelt, was noch in ontologischer Spra-
che fassbar wäre.53 Levinas hat diese metaphysikkritischen Fragen
einer so radikalen und nachhaltigen Befragung ausgesetzt, dass er
die ohnehin schon bestehenden Zweifel an den Möglichkeiten, an
der Reichweite und am Sinn jeglichen Dialogs – sei es zwischen zwei-
en, sei es zwischen verfeindeten Gruppierungen, Nationen, Staaten
oder Kulturen, die sich heute ausnahmslos ›im Dialog‹ befinden sol-
len – noch dramatisch verschärften musste. Ihm lag angesichts ein-
schlägiger Gewalterfahrung54 so viel daran, den Anderen in seiner
Anderheit jeglichem praktischen und theoretischen ›Zugriff‹ zu ent-
ziehen, dass ihm die Frage größte Schwierigkeiten bereiten musste,
wie die Asymmetrie, die sie ethisch bedeutet, überhaupt noch in so

20

Vorwort

wo das besagte Scheitern und das Schweigen nahe zusammenrücken und das Reden
herausfordern, statt es scheiternd einfach verstummen zu lassen.
51 G. Marcel, Dialog und Erfahrung, Frankfurt/M. 1969, 76 ff.
52 Vgl. S. Mau, Das metrische Wir. Über die Quantifizierung des Sozialen, Berlin
2017; Vf., »Das Soziale im Lichte radikaler Infragestellung. Zwischen uralter Soziali-
tät, liens sociaux und Wiederkehr der ›sozialen Frage‹«, in: Philosophischer Literatur-
anzeiger 70, Nr. 4 (2017), 374–404.
53 An der bereits bei Buber aufgeworfenen Frage kommt allerdings auch Levinas nicht
vorbei, ob nicht der Andere, als konkret leibhaftig Existierender, an der ›sächlichen‹
Welt teilhaben muss, in der wir auch jemanden, eine Person, als ›etwas‹ identifizieren,
ohne die Betreffenden je darin aufgehen zu lassen. Ohne solchen Weltbezug droht die
Beziehung zum Anderen geradezu ›weltlos‹ zu werden (DP, 35 f.).
54 Vgl. zum Kontext Vf. (Hg.), Der Andere in der Geschichte. Sozialphilosophie im
Zeichen des Krieges. Ein kooperativer Kommentar zu Emmanuel Levinas’ Totalität
und Unendlichkeit, Freiburg i.Br., München 22017.



IQ 5 (49118) / p. 21 /1.7.2020

etwas wie ein wechsel- und gegenseitiges Gespräch zwischen leibhaf-
tig Beteiligten ›an Ort und Stelle‹ – zwischen prima facie unversöhn-
lich sich zu einander verhaltenden Konfliktparteien, heterogenen Be-
kenntnissen, Nationen und Kulturen – in der Welt eingehen kann.
Gewiss standen ihm die Gefahren ›restloser‹ Auslieferung an die
Welt, wie sie im Nationalsozialismus offenkundig geworden sind,
dramatisch vor Augen. Aber hat er in der Folge nicht unterschätzt,
wie sehr der Andere als solcher, einschließlich der ihm attestierten
›Transzendenz‹, gerade des Beistandes einer der Gewalt sich wider-
setzenden Welt bedarf?

Erscheint ›nach Levinas‹ nicht jegliches Ansinnen, Andere ›leib-
haftig‹ kennen zu lernen, mit ihnen gesprächsweise an Ort und Stelle
vertraut zu werden und gegebenenfalls auch zu einem wenn auch
befristeten Einverständnis mit ihnen zu gelangen, von vornherein
als verfehlt? Ist womöglich gerade diesen Vorstellungen jene »dia-
logische Gewalt« zur Last zu legen? Aber was wäre, wenn man sie
nicht einfach preisgeben kann, die Alternative? Lässt sich ein dialogi-
sches Verhältnis zu Anderen vorstellen, das sie in ihrer unaufheb-
baren Anderheit achtet, es aber nicht dabei belässt und sich der oft
genug schmerzvollen Mühe des Gesprächs voraussetzungslos, ›an
Ort und Stelle‹ und mit stets begrenzten Mitteln unterzieht, die von
vornherein befürchten lassen, das, was ein idealer Dialog leisten
müsste, unter endlichen und weltlichen Bedingungen notorisch zu
verfehlen? Bedeutet das, dass der Dialog so oder so nur als unzurei-
chender, verfehlter und versagender zur Sprache kommen kann?
Wenn nicht, mit welchem denkbaren Ergebnis sonst? Diese Fragen
stehen hier zur Diskussion. Nicht etwa, um zum x-ten Male ein Lob-
lied auf den Dialog zu singen, von dem es bei Maurice Blanchot und
vielen anderen heißt, er sei sehr selten geworden55, sondern allenfalls,
um ihm durch eine erneute Infragestellung Kraft zuzuführen, die
bereits in demMoment verkümmern muss, in demman es unterlässt,
zu bedenken, ob man sich ›wirklich‹ an die oder den Anderen als sol-
che(n) gewandt hat; ob man je ›wirklich‹ miteinander gesprochen
hat56; wie man das überhaupt ›wissen‹ können will; wem eine Ant-

21

Vorwort

55 M. Blanchot, Der Gesang der Sirenen. Essays zur modernen Literatur, Frankfurt/
M. 1988, 213; C. Thürmer-Rohr, »Neugier und Askese – Vom Siechtum des dialogi-
schen Prinzips an der Dienstleistungs-Universität«, in: T. Greven, O. Jarasch (Hg.),
Für eine lebendige Wissenschaft des Politischen, Frankfurt/M. 1999, 61–74.
56 J.-L. Nancy, Die Mit-Teilung der Stimmen, Zürich 2014, 41 f.



IQ 5 (49118) / p. 22 /1.7.2020

wort auf diese Frage zusteht; wie sie möglich werden kann, falls sie
überhaupt möglich werden kann; welche Zeitperspektive dabei zu
veranschlagen ist, falls nicht all dies ohnehin derart dahinsteht, dass
man nur im Verzicht auf klare Antworten und eindeutige Aussichten
überhaupt miteinander sprechen kann. Das wird nicht verhindern,
dass man sich vom Dialog alles Mögliche und darüber hinaus Un-
Mögliches verspricht: nicht nur Mitteilung von Vergangenem und
Verständigung über vorliegenden Dissens, sondern auch wegweisen-
des Einverständnis und darüber hinaus Heilung – und das sogar mit
Blick auf Andere, mit denen gar kein Dialog mehr möglich zu sein
scheint, so dass man radikaler Sprach- und Wortlosigkeit zu verfallen
droht.

Darin liegt eine doppelte Gefahr: den Dialog einerseits gewaltsam
zu überschätzen und andererseits leichtfertig zu unterschätzen, was
er allemal voraussetzt: dass man Andere auf Erwiderung hin anspre-
chen kann und dass man sich in Anspruch nehmen lässt. Verbürgt
diese juridisch nicht dingfest zu machende, durch kein Menschen-
recht zu garantierende Ansprechbarkeit nicht noch vor allem Dialog
und über allen Dialog hinaus unsere menschliche Existenz? Hören
wir nicht bei lebendigem Leibe auf, sozial, politisch und kulturell zu
existieren, wenn uns kein Anderer mehr dieser Ansprechbarkeit ver-
sichert? Liegt in ihr nicht jenes ›eineWort‹, von dem es an einer welt-
bekannten Stelle heißt, es mache die Seele gesund? Tatsächlich kann
bezeugte Ansprechbarkeit immerhin – auch wortlos – besagen: ›ich
realisiere, dass du existierst und nehme das nicht nur zur Kenntnis,
sondern bürge dafür‹ ; und zwar konkret, hier und jetzt, in einem ver-
bindlichen Da-sein. Das allein mag zu wenig sein, als dass schon von
Heilung die Rede sein dürfte. Aber ohne den Appell der Anderen, die
leibhaftig Gehör finden, werden sich überhaupt keine kommunika-
tiven Aussichten eröffnen. So gesehen verdient nicht nur der Dialog,
sondern die auf Dauer in der Diachronie des Sozialen und des Poli-
tischen allen Widrigkeiten zum Trotz – vielleicht nur diskret und
gerade angesichts radikaler Feinde – aufrechtzuerhaltende Gesprächs-
bereitschaft mehr Aufmerksamkeit, als man ihr bislang hat zukom-
men lassen. Das gilt auch für den Fall, dass die immerfort erhobene
Forderung, sich zumal auf einen erneuten politischen, interreligiösen
oder -ethnischen Dialog einzulassen, mit Nachdruck ideologiekritisch
zu prüfen ist, insofern sie das Fortbestehen höchst gewaltträchtiger

22

Vorwort



IQ 5 (49118) / p. 23 /1.7.2020

Machtasymmetrien nur kaschiert und auf diese Weise ihrerseits un-
ter Gewaltverdacht gerät.57

Der vorliegende Band geht auf eine Anregung von Lukas Trabert
im Sommer des Jahres 2018 zurück, den in deutscher Sprache zuerst
in der Übersetzung von Heinz-Jürgen Görtz und Martine Lorenz-
Bourjot (unter Mitarbeit von Alois Müller-Herold) 1980 veröffent-
lichten, französisch in De Dieu qui vient à l’idée (Paris 1982) mit
dem Untertitel Conscience de soi et proximité du prochain erschiene-
nen Text von Levinas über den Dialog in der Reihe Interpretationen
und Quellen des Alber-Verlags in einer Reihe von kooperativen Kom-
mentaren neu der Diskussion auszusetzen. Das geschieht nun im Fol-
genden ohne jegliche apologetische Absicht. Vertreten sind Autorin-
nen und Autoren ganz unterschiedlicher Provenienz, deren teils eher
erläuternde, teils dezidiert kritische Beiträge allein der verhandelten
Sache verpflichtet sind, so wie es eine Philosophie verlangt, die sich
niemandem auf ›schulmäßige‹, ›parteiische‹ oder gar ›doktrinäre‹
Weise verschließt und insofern ihrerseits dem Versprechen des Dia-
logischen auch dort verpflichtet bleibt, wo sie es unnachsichtiger Re-
vision aussetzt und sogar seiner Zerstörung Rechnung tragen muss.
Letzterer begegnet man gewiss nicht mit Erfolg, indem man eine nai-
ve Apologie des Gesprächs gegen sie aufbietet. Wie dann aber, wäre
im Ausgang von Levinas’ Text neu zu erwägen, ohne ihm die allzu
große Last aufzubürden, auf alle eingeworfenen Fragen ›Antworten‹
zu liefern – so als sollte ausgerechnet ein Text über den Dialog dessen
weiterführender Fortsetzung auf diese Weise ein Ende bereiten.

Fbr., im Januar 2020

23

Vorwort

57 Wie bereits angesichts des berühmten, von Thukydides berichtetenMelier-Dialogs,
der durch eine massive Asymmetrie von Gewaltpotenzialen charakterisiert ist; vgl.
dazu B. H. F. Taureck, Drei Wurzeln des Krieges und warum nur eine nicht ins Ver-
derben führt. Philosophische Linien in der Gewaltgeschichte des Abendlandes, Zug
2019, 69–116.



IQ 5 (49118) / p. 24 /1.7.2020



IQ 5 (49118) / p. 25 /1.7.2020

Dialog1
Emmanuel Levinas

25

1 Aus dem Französischen übersetzt von Heinz-Jürgen Görtz und Martine Lorenz-
Bourjot, unter Mitarbeit von Alois Müller-Herold. Der vorliegende, nochmals über-
arbeitete Text wurde ursprünglich veröffentlicht in: Archivio di Filosofia (1980), 345–
357, und mit dem Untertitel Conscience du soi et proximité du prochain wieder abge-
druckt in E. Levinas, De Dieu qui vient à l’idée, Paris 1982, 211–230. Dort wird auf
den folgenden Text als Vorlage verwiesen, der auf Deutsch zuerst erschienen ist in:
F. Böckle, F.-X. Kaufmann, K. Rahner, B. Welte (Hg.), Christlicher Glaube in moder-
ner Gesellschaft, 1. Teilband, Freiburg i.Br., Basel, Wien 1981, 61–85. An einigen
Stellen sind signifikante Abweichungen der zweiten Version von der ersten fest-
zustellen (s.u.). Alle Fußnoten sind, soweit nicht anders vermerkt, vom Hrsg. hin-
zugefügt worden.



IQ 5 (49118) / p. 26 /1.7.2020



IQ 5 (49118) / p. 27 /1.7.2020

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

I. Der Geist als Wissen und die Immanenz . . . . . . . . . 29
1. Das Seelenleben als Wissen und Erfahrung . . . . . 29
2. Gleichzeitigkeit der Präsenz von Anderem und

Eigenem im Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
3. Der possessive Charakter von Denken und

Wahrnehmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
4. Hegels Philosophie des absoluten Wissens . . . . . 31

II. Der Dialog der Immanenz . . . . . . . . . . . . . . . . 33
1. Übereinstimmung und Einheit des Wissens in der

Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
2. Sprache, Vernunft und Gewalt . . . . . . . . . . . 34
3. Der possessive Charakter von Denken und

Wahrnehmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
4. Priorität des Wissens vor dem Dialog bei Hegel . . . 37

III. Dialog und Transzendenz . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
1. Martin Bubers Grundworte »Ich-Du« und »Ich-Es« . 39
2. Absolute Distanz im Dialog und Rosenzweigs Idee

der Einsamkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41
3. Das Paradox der Philosophie des Dialogs und der

neue Begriff des Geistes . . . . . . . . . . . . . . 42
4. Die Wurzeln der inneren Rede in der Sprache . . . . 43
5. Nähe, Brüderlichkeit und die Idee des Guten . . . . 44
6. Dialog als ursprünglicher Modus der Transzendenz . 45

IV. Vom Dialog zur Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
1. Wurzel des Ethischen im Dialog – ein radikaler

Begriff des Ethischen . . . . . . . . . . . . . . . . 48
2. Gottes Epiphanie in der ethischen Dimension des

Dialogs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

27

Dialog



IQ 5 (49118) / p. 28 /1.7.2020

Einleitung

[1] Die Bedeutung, die heute von einer ganzen Reihe von Philosophen,
Theologen, Politikern, Moralisten1 und sogar von der öffentlichen Mei-
nung dem Begriff und der Praxis des Dialogs – jedenfalls dem Wort
»Dialog« – beigemessen wird, dem Gespräch, das die Menschen von
Angesicht zu Angesicht miteinander führen, indem sie sich in Rede
und Gegenrede gegenseitig ansprechen und Aussagen und Einwände,
Fragen und Antworten austauschen –, bezeugt eine Neuorientierung
der Vorstellung, die sich die westliche Gesellschaft vom Wesen des
Sinns und des Geistigen [de l’essence du sensé et du spirituel] macht. –
[2] Die Orientierung an einem neuen Geistbegriff ist vielleicht eine
Folge der Prüfungen, die die Menschen des 20. Jahrhunderts seit dem
Ersten Weltkrieg durchmachten. Man kann heute sogar von einer »Phi-
losophie des Dialogs« sprechen und sie der philosophischen Tradition
der Einheit des Ich oder des Systems, der Selbstgenügsamkeit und der
Immanenz entgegenstellen. Die Werke und der weltweite Einfluss Mar-
tin Bubers, Franz Rosenzweigs und Gabriel Marcels, aber auch viele
bemerkenswerte Beiträge von weniger berühmten Autoren2, rechtfer-
tigen diese Sprechweise.

28

1 Im Sinne der Tradition der französischen »Moralisten« [Anm. d. Übers.].
2 Auf die, abgesehen von Franz Rosenzweig, Martin Buber und Gabriel Marcel, Levi-
nas allenfalls en passant zu sprechen kommt; vgl. E. Levinas, »Martin Buber, Gabriel
Marcel und die Philosophie«, in: Außer sich. Meditationen über Religion und Phi-
losophie, Wien, München 1991, 11–38.



IQ 5 (49118) / p. 29 /1.7.2020

I. Der Geist als Wissen und die Immanenz

1. Das Seelenleben als Wissen und Erfahrung3

[3] Die überlieferte Philosophie situiert den Ursprung oder den natür-
lichen Ort alles Sinnhaften [sensé] im Seelenleben [psychisme], das sie
als ein bis zum Selbstbewusstsein fortschreitendes Wissen konzipiert.
Das anerkennt sie als Geist. – Ist denn nicht alles, was im Seelenleben
vorkommt und was in ihm geschieht, letztlich wissbar? Sogar das Ver-
borgene und das Unbewusste, ob verdrängt oder entstellt [altérés],
werden am Bewusstsein gemessen, das sie verloren haben oder das sie
verloren hat. Selbst Heilung geschieht durch das Bewusst-sein. Alles
Erlebte [vécu] gibt sich legitimerweise als Erfahrung aus. Es verwandelt
sich in Erfahrungen und Erkenntnisse, die in einer Einheit des Wissens
konvergieren, welche Dimensionen und Modalitäten es auch immer
haben mag: Kontemplation, Willen, Affektivität – Sinnlichkeit [sensi-
bilité] und Verstand – äußere Wahrnehmung, Selbstbewusstsein und
Selbstreflexion – objektivierende Thematisierung dessen und Vertraut-
heit mit dem, was nicht thematisierbar ist – primäre und sekundäre
Qualitäten, kinästhetische und koenästhetische Wahrnehmungen. Die
Beziehungen zum Nächsten, zur sozialen Gruppe und zu Gott wären
auch noch solche Erfahrungen, kollektiver oder religiöser Art. Selbst
wenn das Seelenleben auf die Unbestimmtheit des Lebens und auf die
Vertrautheit des bloßen Existierens, des bloßen Seins reduziert ist, er-
lebt es dieses oder jenes, ja es ist dieses oder jenes nach dem Modus des
Sehens, des Erfahrens, als wären leben und sein transitive Verben4 und

29

3 Diese und alle weiteren Zwischenüberschriften wurden in der späteren französi-
schen Fassung getilgt.
4 Vgl. E. Levinas, »Ein Beitrag zu Jean Wahls Buch Kleine Geschichte des Existenzia-
lismus« [1937], in: Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg i.Br., Mün-
chen 2006, Kap. V, hier: 95; Zwischen uns. Versuche über das Denken an den Ande-
ren, München, Wien 1995, 70; Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur
Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg i.Br., München 21987, 67–71; zur



IQ 5 (49118) / p. 30 /1.7.2020

dieses und jenes Akkusativobjekte. Ohne Zweifel ist es dieses implizite
Wissen, das den weiten Gebrauch rechtfertigt, den Descartes in seinen
Meditationen vom Terminus cogito macht. Dieses Verb in der ersten
Person drückt die Einheit des Ich treffend aus, in der jedes Wissen sich
selbst genügt.

2. Gleichzeitigkeit der Präsenz von Anderem und Eigenem
im Wissen

[4] Als Wissen bezieht sich das Denken auf das Gedachte, das Sein
genannt wird. Auf das Sein bezogen, ist das Denken außerhalb seiner
selbst, bleibt aber auf wunderbare Weise in sich selbst und kehrt zu
sich selbst zurück. Die Exteriorität bzw. Andersheit [extériorité ou alté-
rité] des Gewussten wird in die Immanenz hereingeholt.Was das Den-
ken weiß oder was es im Laufe seiner »Erfahrung« lernt, ist zugleich das
Andere [l’autre] und das Eigene [le propre] des Denkens. Man lernt nur
das, was man schon weiß und was sich in die Innerlichkeit des Denkens
als eine abrufbare, zu vergegenwärtigende Erinnerung einfügt. Erinne-
rung und Einbildungskraft stellen die Synchronie und die Einheit des-
sen sicher, was in der der Zeit unterworfenen Erfahrung sich verliert
oder erst im Kommen ist.

3. Der possessive Charakter von Denken und
Wahrnehmung

[5] Als Lernen5 verhält sich das Denken wie ein Zugriff, ein Ergreifen
des Gelernten und ein In-Besitz-nehmen. Das »Ergreifen« [saisir] des
Lernens ist nicht rein metaphorisch zu verstehen. Schon lange vor dem
technischen Interessiertsein ist es bereits Entwurf einer inkarnierten
Praxis, schon ein In-Beschlag-nehmen [main-mise]. Die Gegenwart er-
folgt als eine Handhabe. – [6] Kommt ein noch so abstraktes Erkennen

30

Dialog

Transitivität des Seins, das Levinas mit Bergson und Heidegger verbal deutet, vgl.
E. Levinas, Parole et silence. Œuvres 2, Paris 2009, 120, 122; ders., Eros, Littérature
et Philosophie. Œuvres 3, Paris 2013, 203; J. Wahl, Vom Nichts, vom Sein und von
unserer Existenz, Augsburg, Basel 1954, 71 ff. (Diskussionsbemerkungen von Levi-
nas); Zwischen uns, 240; Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1996, 53.
5 Levinas spielt hier mit der etymologischen Bedeutung von »apprendre« und »sai-
sir«, weiter unten von »perception« [Anm. d. Übers.].



IQ 5 (49118) / p. 31 /1.7.2020

aus, ohne die Dinge der berühmten »Lebenswelt«6 [monde de la vie] in
den Griff zu nehmen? Das Sein, das dem erkennenden Ich erscheint,
belehrt es nicht nur, sondern gibt sich ihm ipso facto. Schon die Wahr-
nehmung ergreift; und der »Begriff«7 bewahrt diese Bedeutung von »in
den Griff nehmen«. Dieses »sich geben« [se donner] – welche Mühe der
Abstand zwischenWunsch und Haben auch erfordern mag – entspricht
ganz dem Maßstab des Denkens und verspricht ihm durch seine
»Transzendenz« Besitz, Genuss und Befriedigung. Als ob das Denken
seinem eigenen Maßstab gemäß denken würde aufgrund seines Ver-
mögens, das, was es denkt, im Modus der Handhabe einzuholen. Es ist
immanentes Denken und immanentes Seelenleben, Selbstgenügsam-
keit. Gerade das macht das Phänomen der Welt aus: die Tatsache, dass
es zwischen dem Gedachten und dem Denkenden eine Übereinstim-
mung gibt, dass ihr Erscheinen zugleich ein Sich-Geben, ihre Erkenntnis
eine Befriedigung ist, als stillte sie ein Bedürfnis.Vielleicht drückt Hus-
serl gerade das aus, wenn er eine Korrelation – die Korrelation über-
haupt – zwischen Denken und Welt annimmt. Husserl beschreibt das
theoretische Wissen in seinen vollkommensten Formen – das objekti-
vierende und thematisierende Wissen – als Erfüllung des Maßstabes
des Meinens, als Erfüllung der Leerintention.

4. Hegels Philosophie des absoluten Wissens

[7] Das Werk Hegels, in das alle Strömungen des abendländischen Gei-
stes einmünden und in dem alle seine Ebenen sich manifestieren, ist
eine Philosophie des absoluten Wissens und des befriedigten Men-
schen zugleich. Das Psychische des theoretischen Wissens, das ein
Denken konstituiert, das nach seinem eigenen Maßstab denkt und das
in seiner Adäquation an das Gedachte sich an sich selbst angleicht, wird
Selbstbewusstsein. Das Selbe [le Même] findet sich im Anderen
[l’Autre] wieder.8

[8] Die Tätigkeit des Denkens vereinnahmt jede Andersheit [alté-
rité], und gerade darin besteht letzen Endes die Rationalität des Den-

31

Dialog

6 Dt. im Orig.
7 Dt. im Orig.
8 Auch hier bleibt die Terminologie zweideutig: le même kann das Selbe oder densel-
ben, l’autre das Andere oder den Anderen meinen; vgl. E. Levinas, »Gott und die
Philosophie«, in: B. Casper (Hg.), Gott nennen, Freiburg i.Br., München 1981, 81–
123, hier: 88.



IQ 5 (49118) / p. 32 /1.7.2020

kens. Die begriffliche Synthese und Synopsis sind stärker als die Dis-
persion und die Unvereinbarkeit dessen, was sich wie das Vorher und
Nachher als Anderes ausgibt. Sie führen zurück zur Einheit des Sub-
jekts und der transzendentalen Apperzeption des ich denke. Hegel
schreibt: »Es gehört zu den tiefsten und richtigsten Einsichten, die sich
in der Kritik der Vernunft finden, dass die Einheit, die das Wesen des
Begriffs ausmacht, als die ursprünglich-synthetische Einheit der Apper-
zeption, als Einheit des ›ich denke‹ oder des Selbstbewusstseins erkannt
wird.«9 Die Einheit des ich denke ist die letzte Form des Geistes als
Wissen, müsste er sich auch mit dem Sein, das er erkennt, vermengen
und müsste er auch mit dem System der Erkenntnis identisch werden.

[9] Hier stellt sich jedoch die Frage: Ein Denken nach dem Maß des
Denkers, ist das nicht ein Gemeinplatz? Es sei denn, dies meine ein
Denken, das Gott nicht denken kann.10

32

Dialog

9 G. W. F. Hegel, Wissenschaft der Logik II. Werke in zwanzig Bänden, Bd. 6 (Hg.
E. Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1969, 254.
10 Hier weicht die spätere Version signifikant nüchterner ab. Sie wiederholt zunächst
jenen Satz: »Die Einheit des ich denke ist die letzte Form des Geistes als Wissen.«
Dann aber fährt Levinas fort: »Auf jene Einheit des ich denke lassen sich alle Dinge
zurückführen, wobei sie ein System konstituieren. Das System des Intelligiblen ist
letzten Endes Selbstbewusstsein.« So schließt im Übrigen der Teil II wieder an.


