
stw

Kann man von etwas wie einer »Gouverne-
mentalität« sprechen, die für den Staat das 
wäre, was die Absonderungstechniken für die 
Psychiatrie waren, was die Disziplinartechni-
ken für das Strafrechtssystem waren, was die 
Biopolitik für die medizinischen Institutionen 
war?

9 783518 294086

Originalausgabe

€ 18,00 [D]

ISBN 3-518-29408-3

st
w

1808

Fo
uc

au
lt 

Si
ch

er
he

it,
 T

er
ri

to
ri

um
, B

ev
öl

ke
ru

ng

Geschichte der Gouvernementalität I
 suhrkamp taschenbuch

wissenschaft

Michel Foucault
Sicherheit, 

Territorium, 
Bevölkerung



Diese Vorlesungen Foucaults am Collège de France stehen am Anfang
eines der wirkmächtigsten Konzepte der modernen Sozialwissen-
schaften und Politischen Philosophie: der »Gouvernementalität«.
Foucaults zweibändige Geschichte der Gouvernementalität – Sicher-
heit, Territorium, Bevölkerung und Die Geburt der Biopolitik (stw
1809) – entwickelt diesen Begriff und seine theoretischen Implika-
tionen anhand einer materialreichen Analyse der Genese des moder-
nen Liberalismus und seines Schattens: der Biomacht. Während
Sicherheit, Territorium, Bevölkerung den Akzent auf die Beziehungen
zwischen der Regierungskunst, der Normalisierung und der Subjekti-
vierung legt, konzentriert sich Die Geburt der Biopolitik auf den
Neoliberalismus und die komplexen Relationen, die er mit dem Staat
unterhält. Hinter allen historischen, soziologischen, politischen und
ökonomischen Untersuchungen steht aber das, was für Foucault das
eigentliche Interesse des Philosophen ausmacht: Die »Politik der
Wahrheit«.

In der Reihe der Collège-de-France-Vorlesungen Michel Foucaults
sind zuletzt erschienen: Die Macht der Psychiatrie (1973/74; 2005);
Hermeneutik des Subjekts (1981/82; 2004); Die Anormalen (1974/75;
2003).



Michel Foucault
Sicherheit, Territorium, Bevölkerung

Geschichte der
Gouvernementalität I

Vorlesung am Collège de France
1977-1978

Aus dem Französischen
von Claudia Brede-Konersmann

und Jürgen Schröder

Suhrkamp



Titel der Originalausgabe:
Sécurité, Territoire et Population

 2004 Éditions Gallimard / Édition du Seuil, Paris

Veröffentlicht mit freundlicher Unterstützung
des französischen Ministeriums für Kultur –

Centre national du livre
und der Maison des Sciences de l’homme, Paris

Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1808
Erste Auflage 2006

 der deutschen Ausgabe Suhrkamp Verlag
Frankfurt am Main 2004
Alle Rechte vorbehalten,

insbesondere das des öffentlichen Vortrags
sowie der Übertragung durch Rundfunk und Fernsehen,

auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages

reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Umschlag nach Entwürfen von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Satz: Memminger MedienCentrum

Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Printed in Germany

ISBN 978-3-518-29408-6

2 3 4 5 6 – 11 10 09 08



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Vorlesung 1
(Sitzung vom 11. Januar 1978) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Vorlesung 2
(Sitzung vom 18. Januar 1978) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

Vorlesung 3
(Sitzung vom 25. Januar 1978) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87

Vorlesung 4
(Sitzung vom 1. Februar 1978) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134

Vorlesung 5
(Sitzung vom 8. Februar 1978) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

Vorlesung 6
(Sitzung vom 15. Februar 1978) . . . . . . . . . . . . . . . . . 201

Vorlesung 7
(Sitzung vom 22. Februar 1978) . . . . . . . . . . . . . . . . . 239

Vorlesung 8
(Sitzung vom 1. März 1978) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 278

Vorlesung 9
(Sitzung vom 8. März 1978) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331

Vorlesung 10
(Sitzung vom 15. März 1978) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 369

Vorlesung 11
(Sitzung vom 22. März 1978) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 414

Vorlesung 12
(Sitzung vom 29. März 1978) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 449



Vorlesung 13
(Sitzung vom 5. April 1978) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 479

Zusammenfassung der Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . 520

Situierung der Vorlesungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 527

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 572

Namenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 589

Ausführliches Inhaltsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . 595



Vorwort

Michel Foucault hat am Collège de France von Januar 1971 bis
zu seinem Tod im Juni 1984 gelehrt, mit Ausnahme des Jahres
1977, seinem Sabbatjahr. Sein Lehrstuhl trug den Titel: »Ge-
schichte der Denksysteme«.
Dieser wurde am 30. November 1969 auf Vorschlag von Jules
Vuillemin von der Generalversammlung der Professoren des
Collège de France an Stelle des Lehrstuhls der »Geschichte des
philosophischen Denkens« eingerichtet, den Jean Hippolyte
bis zu seinem Tod innehatte. Dieselbe Versammlung wählte
Michel Foucault am 12. April 1970 zum Lehrstuhlinhaber.1 Er
war 43 Jahre alt.
Michel Foucault hielt seine Antrittsvorlesung am 2. Dezember
1970.2

Der Unterricht am Collège de France gehorcht besonderen Re-
geln: Die Professoren sind verpflichtet, pro Jahr 26 Unter-
richtsstunden abzuleisten (davon kann höchstens die Hälfte in
Form von Seminarsitzungen abgegolten werden).3 Sie müssen
jedes Jahr ein neuartiges Forschungsvorhaben vorstellen, wo-
durch sie gezwungen werden sollen, jeweils einen neuen
Unterrichtsinhalt zu bieten. Es gibt keine Anwesenheitspflicht
für die Vorlesungen und Seminare; sie setzen weder ein Auf-
nahmeverfahren noch ein Diplom voraus. Und der Professor
stellt auch keines aus.4 In der Terminologie des Collège de

1 Michel Foucault hatte für seine Kandidatur ein Plädoyer unter folgender
Formel abgefaßt: »Man müßte die Geschichte der Denksysteme unter-
nehmen« (»Titre et Travaux«, in: Dits et Ecrits, 1954-1988, hg. v. Daniel
Defert und François Ewald unter Mitarbeit von J. Lagrange, Paris 1994,
Bd. I, 1964-1969, S. 842-846, bes. S. 846; dt. »Titel und Arbeiten«, in:
ders., Dits et Ecrits. Schriften, Bd. I, 1954-1969, Frankfurt/Main 2001,
S. 1069-1075, bes. S. 1074 f.).

2 In der Editions Gallimard im März 1971 unter dem Titel L’Ordre du dis-
cours (Die Ordnung des Diskurses) publiziert.

3 Was Michel Foucault bis Anfang der 80er Jahre machte.
4 Im Rahmen des Collège de France.

7



France heißt das: Die Professoren haben keine Studenten, son-
dern Hörer.
Die Vorlesungen von Michel Foucault fanden immer mitt-
wochs statt, von Anfang Januar bis Ende März. Die zahlreiche
Hörerschaft aus Studenten, Dozenten, Forschern und Neugie-
rigen, darunter zahlreiche Ausländer, füllte zwei Amphitheater
im Collège de France. Michel Foucault hat sich häufig über die
Distanz zwischen sich und seinem Publikum und über den
mangelnden Austausch beschwert, die diese Form der Vorle-
sung mit sich brachte.5 Er träumte von Seminaren als dem Ort
echter gemeinsamer Arbeit. Er machte dazu verschiedene An-
läufe. In den letzten Jahren widmete er gegen Ende seiner Vor-
lesungen immer eine gewisse Zeit dem Beantworten von Hö-
rerfragen.
Ein Journalist des Nouvel Observateur, Gérard Petitjean, gab
die Atmosphäre 1975 mit folgenden Worten wieder: »Wenn
Foucault die Arena betritt, eiligen Schritts vorwärtspreschend,
wie jemand, der zu einem Kopfsprung ins Wasser ansetzt,
steigt er über die Sitzenden hinweg, um zu seinem Pult zu ge-
langen, schiebt die Tonbänder beiseite, um seine Papiere abzu-
legen, zieht sein Jackett aus, schaltet die Lampe an und legt los,
mit hundert Stundenkilometern. Mit fester und durchdringen-
der Stimme, die von Lautsprechern übertragen wird, als einzi-
gem Zugeständnis an die Modernität eines mit nur einer Lampe
erhellten Saals, die ihren Schein zum Stuck hochwirft. Auf
dreihundert Sitzplätze pferchen sich fünfhundert Leute, sau-
gen noch den letzten Freiraum auf . . . Keinerlei rhetorische
Zugeständnisse. Alles transparent und unglaublich effizient.
Nicht das kleinste Zugeständnis an die Improvisation. Fou-

5 Michel Foucault verlegte 1976 in der – vergeblichen – Hoffnung, die
Hörerschaft zu reduzieren, den Vorlesungsbeginn von 17 Uhr 45 am
späten Nachmittag auf 9 Uhr morgens. Vgl. den Anfang der ersten Vor-
lesung (am 7. Januar 1976) von »Il faut défendre la société«. Cours au
Collège de France (1975-76), unter der Leitung von François Ewald und
Alessandro Fontana hrsg. von Mauro Bertani und Alessandro Fontana,
Paris 1997 [dt. von M. Ott: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesun-
gen am Collège de France (1975-76), Frankfurt/Main 1999].

8



cault hat pro Jahr zwölf Stunden, um in öffentlichem Vortrag
den Sinn seiner Forschung des zu Ende gehenden Jahres zu er-
klären. Daher drängt er alles maximal zusammen und füllt die
Randspalten, wie jene Korrespondenten, die noch immer aller-
hand zu sagen haben, wenn sie längst am Fuß der Seite ange-
kommen sind. 19 Uhr 15. Foucault hält inne. Die Studenten
stürzen zu seinem Pult. Nicht um mit ihm zu sprechen, son-
dern um die Kassettenrekorder abzuschalten. Niemand fragt
etwas. In dem Tohuwabohu ist Foucault allein.« Und Foucault
dazu: »Man müßte über das von mir Vorgestellte diskutieren.
Manchmal, wenn die Vorlesung nicht gut war, würde ein Weni-
ges genügen, eine Frage, um alles zurechtzurücken. Aber diese
Frage kommt nie. In Frankreich macht die Gruppenbindung
jede wirkliche Diskussion unmöglich. Und da es keine Rück-
koppelung gibt, wird die Vorlesung theatralisch. Ich habe zu
den anwesenden Personen eine Beziehung wie ein Schauspieler
oder Akrobat. Und wenn ich aufhöre zu sprechen, die Empfin-
dung totaler Einsamkeit.«6

Michel Foucault ging seinen Unterricht wie ein Forscher an:
Erkundungen für ein zukünftiges Buch, auch Rodungen für zu
problematisierende Felder, die sich wie Einladungen an wer-
dende Forscher anhörten. Auf diese Weise verdoppeln die Vor-
lesungen im Collège nicht die veröffentlichten Bücher. Sie neh-
men diese nicht skizzenartig vorweg, auch wenn die Themen
der Vorlesungen und Bücher die gleichen sind. Sie haben ihren
eigenen Status und ergeben sich aus dem Einsatz eines be-
stimmten Diskurses im Gesamt der von Michel Foucault er-
stellten »philosophischen Akten«. Er breitet darin insbeson-
dere das Programm einer Genealogie der Beziehungen von
Wissen und Macht aus, im Hinblick auf welche er seine Ar-
beit – im Gegensatz zu der einer Archäologie der Diskursfor-
mationen, die sie bisher angeleitet hatte – reflektieren wird.7

6 Gérard Petitjean, »Les Grands Prêtres de l’Université française«, Le
Nouvel Observateur, 7. April 1975.

7 Vgl. insb. »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, in: ders., Dits et
Ecrits. Schriften, Bd. II, 1970-1975, Frankfurt/Main 2002, S. 166-191.

9



Die Vorlesungen hatten auch ihre Funktion innerhalb des Zeit-
geschehens. Der Hörer, der ihnen folgte, wurde nicht nur von
der Erzählung, die Woche für Woche weitergestrickt wurde,
eingenommen; er wurde nicht nur durch die Stringenz des Vor-
trags verführt; er fand darin auch eine Erhellung der Tageser-
eignisse. Die Kunst Michel Foucaults bestand in der Durch-
querung des Aktuellen mittels der Geschichte. Er konnte von
Nietzsche und Aristoteles sprechen, von psychiatrischen Gut-
achten des 19. Jahrhunderts oder der christlichen Pastoral, der
Hörer bezog daraus immer Einsichten in gegenwärtige und
zeitgenössische Ereignisse. Michel Foucaults Stärke lag bei die-
sen Vorlesungen in dieser subtilen Verbindung von Gelehrsam-
keit, persönlichem Engagement und einer Arbeit am Ereignis.

Die in den 70er Jahren entwickelten und perfektionierten Kas-
settenrekorder haben das Pult von Michel Foucault in Windes-
eile erobert. Auf diese Weise wurden die Vorlesungen (und
gewisse Seminare) aufbewahrt.
Diese Ausgabe hat das öffentlich vorgetragene Wort von Mi-
chel Foucault zum Referenten. Sie bietet dessen möglichst
wortgetreue Nachschrift.8 Wir hätten es gerne als solches
wiedergegeben. Aber die Umwandlung des Mündlichen ins
Schriftliche verlangt den Eingriff des Herausgebers: Zumindest
eine Zeichensetzung muß eingeführt und das Ganze in Para-
graphen unterteilt werden. Das Prinzip war indes, so nah wie
möglich an der tatsächlich vorgetragenen Vorlesung zu blei-
ben.
Wenn es unabdingbar erschien, wurden Wiederaufnahmen und
Wiederholungen weggelassen; unvollendete Sätze wurden zu
Ende geführt und unrichtige Konstruktionen berichtigt.
Auslassungspunkte zeigen an, daß die Aufzeichnung unver-
ständlich ist. Wenn der Satz unverständlich ist, haben wir in ek-

8 Insbesondere sind die von Gérard Burlet und Jacques Lagrange erstell-
ten Tonbandaufnahmen verwendet worden, die auch beim Collège de
France und beim IMEC (Institut Mémoires de l’Edition contemporaine)
deponiert sind.

10



kigen Klammern das vermutete Fehlende eingefügt oder er-
gänzt.
Ein Sternchen am Fuß der Seite gibt die signifikanten Abwei-
chungen der Aufzeichnungen Michel Foucaults vom Vorgetra-
genen wieder.
Die Zitate wurden überprüft und die verwendeten Textbezüge
angegeben. Der kritische Apparat beschränkt sich darauf,
dunkle Punkte zu erhellen, gewisse Anspielungen zu erläutern
und kritische Punkte zu präzisieren.
Um die Lektüre zu erleichtern, wurde jeder Vorlesung eine Zu-
sammenfassung vorangestellt, die die Schwerpunkte der Aus-
führungen angibt.9

Dem Vorlesungstext folgt deren Zusammenfassung, wie sie im
Jahresbericht des Collège de France abgedruckt wurde. Michel
Foucault redigierte sie im allgemeinen im Juni, also einige Zeit
nach Beendigung der Vorlesung. Für ihn war das eine gute Ge-
legenheit, im nachhinein deren Intention und Ziele heraus-
zuarbeiten. Sie ist deren beste Präsentation.
Jeder Band wird mit einer »Situierung« abgerundet, für die der
Herausgeber verantwortlich zeichnet: Darin sollen dem Leser
Hinweise zum biographischen, ideologischen und politischen
Kontext geliefert, die Vorlesung in das veröffentlichte Werk
eingeordnet und Hinweise hinsichtlich ihrer Stellung inner-
halb des verwendeten Korpus gegeben werden, um sie leichter
verständlich zu machen und Mißverständnisse zu vermeiden,
die sich aus dem Vergessen der Umstände, unter welchen jede
der Vorlesungen erarbeitet und gehalten wurde, ergeben könn-
ten. Die Vorlesung des Jahres 1977/78 wird von Michel Senne-
lart herausgegeben.

Mit dieser Ausgabe der Vorlesungen des Collège de France
wird eine neue Seite des »Werks« von Michel Foucault publi-
ziert.

9 Am Ende des Bandes findet man in der »Situierung der Vorlesung« die
Kriterien und Entscheidungen dargelegt, nach denen die Herausgeber
der Vorlesung dieses Jahres vorgegangen sind.

11



Es geht im eigentlichen Sinn nicht um Unveröffentlichtes, da
diese Ausgabe das öffentlich von Michel Foucault vorgetra-
gene Wort wiedergibt und die Textstütze, auf die er zurückgriff
und die unter Umständen sehr ausgefeilt war, vernachlässigt.
Daniel Defert, der die Aufzeichnungen von Michel Foucault
besitzt, hat den Herausgebern Einsichtnahme in sie gewährt.
Wir sind ihm dafür zu großem Dank verpflichtet.
Diese Ausgabe der Vorlesungen am Collège de France wurde
von den Erben Michel Foucaults autorisiert, die der großen
Nachfrage in Frankreich wie anderswo entgegenzukommen
suchten. Und das unter unbestreitbar ernsthaften Vorausset-
zungen. Die Herausgeber suchten dem Vertrauen, das in sie ge-
setzt wurde, zu entsprechen.

François Ewald und Alessandro Fontana

12



Vorlesung 1
Sitzung vom 11. Januar 1978

Allgemeine Perspektive der Vorlesung: Die Untersuchung der Bio-
Macht. – Fünf Vorschläge zur Analyse der Machtmechanismen. –

Rechtssystem, Disziplinarmechanismen und Dispositive der
Sicherheit. Zwei Beispiele: a) die Bestrafung des Diebstahls;

b) die Behandlung von Lepra, Pest und Pocken. – Allgemeine Züge
der Sicherheitsdispositive: (1) Die Sicherheitsräume. – Das Beispiel

der Stadt. – Drei Beispiele der Gestaltung des städtischen Raums im
16. und 17. Jahrhundert: a) Die Métropolitée von Alexandre

Le Maı̂tre (1682), b) die Stadt Richelieus, c) Nantes.

In diesem Jahr möchte ich die Untersuchung von etwas begin-
nen, was ich ein wenig leichtfertig die Bio-Macht1 genannt
habe, das heißt jene Reihe von Phänomenen, die mir wichtig
genug erscheint, nämlich das Ensemble von Mechanismen,
durch die das, was in der menschlichen Art seine grundlegen-
den biologischen Züge ausbildet, in das Innere einer Politik,
einer politischen Strategie, einer allgemeinen Machtstrategie
eintreten kann; anders gesagt, wie die Gesellschaft, die mo-
dernen abendländischen Gesellschaften seit dem 18. Jahrhun-
dert, der grundlegenden biologischen Tatsache Rechnung ge-
tragen haben, daß das menschliche Wesen eine menschliche
Art bildet. Das ist ungefähr das, was ich die Bio-Macht nenne,
so genannt habe. Zunächst also, wenn Sie einverstanden sind,
einige Vorschläge, Vorschläge im Sinne von Vorannahmen; es
handelt sich dabei weder um Prinzipien noch um Regeln oder
Theoreme.
Erstens, die Analyse dieser Machtmechanismen, die vor eini-
gen Jahren begonnen wurde und die nun fortzuführen ist, die
Analyse dieser Machtmechanismen ist in keinerlei Hinsicht
eine allgemeine Theorie dessen, was Macht ist. Sie ist weder ein
Teil von ihr noch auch ein Beginn. Es handelt sich bei dieser
Analyse der Machtmechanismen einfach darum, zu wissen,
welchen Weg etwas nimmt, wie es sich ereignet, zwischen

13



wem, an welchen Stellen, gemäß welcher Verfahren und mit
welchen Wirkungen. Dies könnte und mag also allenfalls nur
der Anfang einer Theorie sein, keine Theorie dessen, was die
Macht ist, sondern eine Theorie der Macht, unter der Bedin-
gung, daß man vorausschickt, daß die Macht eben nicht eine
Substanz, ein Fluidum ist, etwas, das von diesem und jenem
herkommen würde, sondern einfach soweit man einräumen
würde, daß die Macht ein Ensemble von Mechanismen und
Prozeduren ist, deren Rolle oder Funktion und Thema darin
besteht, die Macht zu gewährleisten, selbst wenn sie dies nicht
erreichen. Es handelt sich um ein Ensemble von Prozeduren,
und so und nur so läßt sich verstehen, daß die Analyse der
Machtmechanismen etwas wie eine Theorie der Macht in Gang
setzt.
Zweite Vorannahme: Die Beziehungen, dieses Ensemble von
Beziehungen oder eher, besser: dieses Ensemble von Prozedu-
ren, deren Rolle es ist, die Machtmechanismen einzusetzen,
aufrechtzuerhalten und zu transformieren, nun, diese Bezie-
hungen sind nicht autogenetisch,* sie sind nicht autosubsi-
stent,** sie gründen nicht auf sich selbst. Die Macht gründet
sich nicht auf sich selbst und geht nicht aus sich selbst hervor.
Einfacher gesagt, wenn Sie wollen, es gibt keine Produktions-
beziehungen, keine zusätzlichen Produktionsbeziehungen, die
nachträglich neben die, zu den Machtmechanismen hinzukä-
men, um sie zu modifizieren, zu beeinflussen, konsistenter, ko-
härenter und stabiler zu machen. Es gibt beispielsweise keine
Beziehungen des familiären Typs mit weiteren Machtmecha-
nismen, keine sexuellen Beziehungen mit weiteren Machtme-
chanismen daneben, darüber usw. Die Machtmechanismen
sind intrinsischer Bestandteil all dieser Beziehungen, sie um-
kreisen sie als deren Ursache und Wirkung, selbst wenn es ge-
wiß zwischen den verschiedenen Machtmechanismen, die man
in den Produktionsbeziehungen, den familiären und sexuellen
Beziehungen etc. finden kann, selbst wenn es zwischen diesen

* Im Manuskript in Anführungszeichen.
** Im Manuskript in Anführungszeichen.

14



verschiedenen Machtmechanismen möglich ist, laterale Zu-
ordnungen, hierarchische Unterordnungen, Isomorphismen,
technische Identitäten oder Analogien, Fördereffekte nachzu-
weisen, die es erlauben, auf eine zugleich logische, kohärente
und gültige Weise das Ensemble dieser Machtmechanismen zu
durchlaufen und sie anhand dessen wiederaufzugreifen, was sie
in einem gegebenen Moment, während einer gegebenen Zeit-
spanne, in einem gegebenen Feld usw. an Spezifischem aufwei-
sen können.
Drittens, die Analyse dieser Machtbeziehungen kann sich
gewiß zu etwas wie einer globalen Analyse der Gesellschaft
öffnen, diese in Gang bringen. Die Analyse dieser Machtme-
chanismen kann auch, zum Beispiel, mit der Geschichte der
ökonomischen Transformationen verknüpft sein. Doch, alles
in allem, das, was ich tue – ich sage nicht, daß ich dafür geschaf-
fen bin, denn darüber weiß ich nichts –, doch was ich schließ-
lich mache, das ist, alles in allem, weder Geschichte noch So-
ziologie noch Ökonomie. Aber es ist wohl etwas, das auf die
eine oder andere Weise, und einfach aus faktischen Gründen,
mit der Philosophie zu tun hat, das heißt mit der Politik der
Wahrheit, denn ich sehe kaum eine andere Definition des Wor-
tes »Philosophie« als diese. Es handelt sich um die Politik der
Wahrheit. Nun, Sie sehen, in dem Maße, wie es sich darum
handelt und nicht um Soziologie, nicht um Geschichte oder
Ökonomie, hat in meinen Augen die Analyse der Machtme-
chanismen zu zeigen, welches die Wirkungen des Wissens
sind, die in unserer Gesellschaft hervorgehen aus den Kämp-
fen, Konfrontationen, Gefechten usw., die darin ablaufen,
und aus den Taktiken der Macht, die die Elemente dieses
Kampfes sind.
Vierte Vorannahme: Es gibt, vermute ich, keinen theoretischen
oder ganz einfach analytischen Diskurs, der nicht auf die eine
oder andere Weise von etwas wie einem zum Imperativ neigen-
den Diskurs durchdrungen oder unterlegt wäre. Ich glaube je-
doch, daß der imperative Diskurs, der in der Ordnung der
Theorie darin besteht zu sagen, »liebt dies, verabscheut jenes,

15



dieses ist gut, jenes schlecht, seid dafür, nehmt euch davor in
acht«, daß all dies, im Moment jedenfalls, mir nichts anderes zu
sein scheint als ein ästhetischer Diskurs, der seine Begründung
nur in Entscheidungen ästhetischer Natur finden kann. Was
den imperativen Diskurs anbelangt, der darin besteht, zu sa-
gen, »kämpft gegen dies und auf diese und jene Weise«, nun, er
scheint mir ein recht lockerer Diskurs zu sein, sobald er von
irgendeiner Lehrinstitution oder sogar ganz einfach auf einem
Blatt Papier festgehalten ist. Auf alle Fälle, so scheint mir,
kann die Dimension dessen, was zu tun ist, nur im Inneren ei-
nes Feldes wirklicher Kräfte erscheinen, das heißt eines Kraft-
feldes, das ein sprechendes Subjekt niemals allein und von sei-
ner Rede ausgehend erschaffen kann, eines Kraftfeldes, das
man auf keine Weise kontrollieren noch gegenüber dem Inne-
ren dieses Diskurses geltend machen kann. Infolgedessen ist
der Imperativ, der die theoretische Analyse, die wir gerade zu
machen versuchen, unterlegt – denn es muß ja wohl einen
Imperativ geben –, nun dieser Imperativ, ich behaupte, daß er
einfach ein bedingter Imperativ dieser Art ist: Wenn ihr
kämpfen wollt, hier sind einige Schlüsselstellen, hier einige
Kraftlinien, hier einige Riegel und einige Sperren. Anders ge-
sagt, ich behaupte, daß diese Imperative nichts anderes sind
als taktische Hinweise. Ich muß wissen, sicherlich, und jene,
die in der gleichen Richtung arbeiten, also wir müssen wissen,
auf welchen Feldern wirklicher Kräfte man sich zurechtfin-
det, um eine Analyse zu machen, die in taktischen Begriffen
wirksam wäre. Doch schließlich ist dies der Zirkel des Kampfes
und der Wahrheit, das heißt gerade der philosophischen Pra-
xis.
Schließlich ein fünfter und letzter Punkt: Diese, denke ich,
ernsthafte und grundlegende Beziehung zwischen dem Kampf
und der Wahrheit, die gerade jene Dimension ist, in der sich seit
Jahrhunderten und Jahrhunderten die Philosophie abspielt,
nun, diese ernsthafte und grundlegende Beziehung zwischen
dem Kampf und der Wahrheit, denke ich, macht nichts anderes
als sich zu theatralisieren, sich auszuzehren, ihren Sinn und

16



ihre Wirksamkeit zu verlieren in den dem theoretischen Dis-
kurs innewohnenden Polemiken. Ich würde also bei all diesem
nur einen einzigen Imperativ vorschlagen, aber der wird kate-
gorisch und unbedingt sein: Niemals Politik machen.2

Nun, ich möchte jetzt diese Vorlesung beginnen. Sie heißt also
»Sicherheit, Territorium, Bevölkerung«.3

Erste Frage, zweifellos: Was mag man unter »Sicherheit« ver-
stehen? Genau dieser Frage möchte ich diese Stunde und viel-
leicht die folgende widmen, das heißt je nach Langsamkeit oder
Schnelligkeit dessen, was ich sage. Gut, ein Beispiel, oder viel-
mehr eine Reihe von Beispielen, noch eher ein in drei Ab-
schnitten moduliertes Beispiel. Das ist sehr einfach und sehr
kindisch, aber man kann damit anfangen, und ich denke, daß
dies mir erlaubt, eine gewisse Anzahl von Dingen zu sagen.
Gegeben sei ein ganz einfaches Strafgesetz in Form eines Ver-
bots, sagen wir »Du darfst nicht töten, du darfst nicht stehlen«,
mit seiner Strafe, sagen wir, dem Hängen, der Verbannung oder
der Geldstrafe. Zweite Modulation, das gleiche Strafgesetz, im-
mer noch »Du darfst nicht stehlen«, immer noch, wenn man
dieses Gesetz übertritt, begleitet von einer bestimmten Anzahl
von Strafen, doch dieses Mal ist das Ensemble auf der einen
Seite von einer ganzen Reihe von Überwachungen, Kontrollen,
Blicken, verschiedenen Erfassungsmustern eingerahmt, die es
erlauben auszumachen, ob der Dieb nicht stehlen wird usw.,
bevor er überhaupt gestohlen hat. Und dann ist auf der anderen
Seite, am anderen äußersten Ende die Strafe nicht einfach dieser
spektakuläre, definitive Moment des Hängens, der Geldstrafe
oder der Verbannung, sie ist vielmehr eine Praxis wie die Ein-
kerkerung mit einer ganzen Reihe von Übungen und Arbeiten
beim Schuldigen, Arbeiten, Transformationsarbeit ganz ein-
fach in Form dessen, was man Straftechniken nennt, Zwangsar-
beit, Moralisierungs- und Besserungsmaßnahmen usw. Dritte
Modulation, ausgehend von derselben Matrix: Gegeben sei das
gleiche Strafgesetz, gegeben seien ebenso die Strafen und der
gleiche Typ Einrahmung in Form von Überwachung auf der ei-
nen und Besserung auf der anderen Seite. Doch dieses Mal wird

17



die Anwendung dieses Strafgesetzes, die Gestaltung der Vor-
beugung, die Organisation der korrektiven Strafe, all dies wird
durch eine Reihe von Fragen der folgenden Art geleitet: Wie
hoch ist zum Beispiel die mittlere Rate dieser Art von Krimina-
lität? Wie kann man statistisch vorhersagen, daß es diese oder
jene Menge an Diebstählen in einem gegebenen Moment, in ei-
ner gegebenen Gesellschaft, einer gegebenen Stadt, in der Stadt,
auf dem Land, in einer derartigen sozialen Schicht geben wird?
Gibt es, zweitens, Momente, Regionen, Strafsysteme, die so
sind, daß diese mittlere Rate steigen oder sinken wird? Verän-
dern die Krisen, die Hungersnöte, die Kriege, verändern die
strengen oder im Gegenteil die milderen Strafen etwas an die-
sen Proportionen? Noch weitere Fragen: Wieviel kostet diese
Kriminalität die Gesellschaft, wenn der Diebstahl als Folge
oder, den Diebstahl selbst betreffend, als diese oder jene Art
von Diebstahl betrachtet wird, welche Schäden fallen an, wel-
cher Gewinn fällt aus usw.? Noch weitere Fragen: Was kostet
die Strafverfolgung [répression] dieser Diebstähle? Ist es kost-
spieliger, eine strenge und rigorose Strafverfolgung zu haben
oder eine lockere, eine exemplarische und diskontinuierliche
oder im Gegenteil eine kontinuierliche Strafverfolgung? Wie
hoch also sind die Vergleichskosten des Diebstahls und seiner
Strafverfolgung, was ist besser, mit dem Diebstahl oder mit der
Strafverfolgung ein wenig lockerer umzugehen? Noch weitere
Fragen: Wenn man den Schuldigen nun einmal festgesetzt hat,
lohnt es die Mühe, daß man ihn bestraft? Was würde es kosten,
ihn zu bestrafen? Was müßte getan werden, um ihn zu bestra-
fen, und, indem man ihn bestraft, um ihn umzuerziehen? Ist es
effektiv, ihn umzuerziehen? Stellt er, unabhängig von der Tat
selbst, die er begangen hat, eine bleibende Gefahr von der Art
dar, daß er, umerzogen oder nicht, vielleicht wieder von vorne
beginnt usw.? Im allgemeinen wird sich die Frage darauf rich-
ten, zu erfahren, wie man im Grunde einen Typ von Kriminali-
tät, etwa den Diebstahl, innerhalb solcher Grenzen hält, die so-
zial und ökonomisch hinnehmbar sind und um einen Mittel-
wert kreisen, den man als, sagen wir, optimal für ein gegebenes

18



soziales Funktionieren ansehen wird. Nun, diese drei Modali-
täten erscheinen mir charakteristisch für verschiedene Dinge,
die wir haben untersuchen können und [für diejenigen],* die
ich jetzt untersuchen möchte.
Die erste Form, Sie kennen sie, die darin besteht, ein Gesetz zu
erlassen und für denjenigen ein Strafmaß festzusetzen, der es
überschreitet, ist das System des rechtlichen Gesetzbuches mit
der binären Aufteilung zwischen dem Erlaubten und dem Ver-
botenen und einer Kopplung, darin genau besteht das Gesetz-
buch, der Kopplung zwischen einem Typ untersagter Hand-
lung und einem Typ Bestrafung. Das also ist der rechtliche oder
juridische Mechanismus. Der zweite Mechanismus, das von
Überwachungs- und Korrekturmechanismen eingerahmte Ge-
setz – darauf werde ich nicht zurückkommen – ist sicherlich
der Disziplinarmechanismus.4 Der Disziplinarmechanismus
ist gekennzeichnet durch die Tatsache, daß im Inneren des bi-
nären Systems des Gesetzbuches eine dritte Person, der Schul-
dige, auftritt, und gleichzeitig erscheinen außerhalb, über den
legislativen Akt, den das Gesetz aufstellt, und über den gericht-
lichen Akt, der den Schuldigen bestraft, hinaus, eine ganze
Reihe von angrenzenden polizeilichen, medizinischen, psy-
chologischen usw. Techniken, die auf Überwachung, Dia-
gnose, eventuelle Veränderung von Individuen usw. hinweisen.
All dies ist erledigt. Die dritte Form ist diejenige, die weder das
Gesetzbuch noch den Disziplinarmechanismus kennzeichnet,
sondern das Sicherheitsdispositiv,5 das heißt das Ensemble der
Phänomene, die ich jetzt untersuchen möchte. Das Sicherheits-
dispositiv also, welches, um es nun ganz pauschal zu sagen, das
in Frage stehende Phänomen, nämlich den Diebstahl, ins In-
nere einer Reihe wahrscheinlicher Ereignisse eingliedert. Zwei-
tens werden die Reaktionen der Macht im Hinblick auf dieses
Phänomen in eine Kalkulation eingegliedert, in eine Kosten-
kalkulation. Und drittens wird, anstatt eine binäre Aufteilung
zwischen dem Erlaubten und dem Verbotenen zu begründen,

* Unverständliche Worte.

19



einerseits ein als optimal angesehener Mittelwert festgelegt,
und andererseits werden Grenzen des Akzeptablen festgelegt,
jenseits deren das nicht mehr passieren dürfte. Hier zeichnet
sich also eine völlig andere Verteilung der Dinge und der Me-
chanismen ab.
Warum habe ich dieses sehr kindische Beispiel herausgegrif-
fen? Um sogleich zwei oder drei Dinge hervorzuheben, von
denen ich möchte, daß sie ganz klar sind für Sie alle, und als er-
stes für mich natürlich. Anscheinend habe ich Ihnen, wenn Sie
so wollen, damit eine Art vollkommen dürres historisches
Schema geliefert. Das Rechtssystem, das ist der archaische
Strafbetrieb, den man seit dem Mittelalter bis ins 17. und
18. Jahrhundert hinein kennt. Das zweite ist dasjenige, das man
modern nennen könnte und das seit dem 18. Jahrhundert in-
stalliert wurde, und dann das dritte, das, sagen wir, das zeitge-
nössische System ist und dessen Problematik schließlich recht
früh in Erscheinung zu treten begann, das zur Zeit jedoch im
Begriff ist, sich um neue Formen der Strafe und der Kostenkal-
kulation von Strafen herum zu organisieren, es sind amerikani-
sche,6 aber auch europäische Techniken, auf die man nun stößt.
In Wirklichkeit glaube ich, daß, wenn man die Dinge so cha-
rakterisiert, sagen wir: das Archaische, das Alte, das Moderne
und das Zeitgenössische, man das Wesentliche verfehlt. Gewiß
verfehlt man zunächst das Wesentliche, weil diese alten Moda-
litäten, von denen ich Ihnen erzählte, sicherlich jene, die als
neuere erscheinen, implizieren. Im Grunde ist es in dem juri-
disch-rechtlichen System, das jedenfalls bis zum 18. Jahrhun-
dert funktionierte und vorherrschte, vollkommen offenkun-
dig, daß die disziplinarische Seite durchaus nicht fehlte, denn
sobald es beim Vorschreiben einer Rechtshandlung, beim Ver-
hängen einer exemplarisch genannten Strafe genau darum
ging – selbst wenn und vor allem wenn sie scheinbar von gerin-
ger Bedeutung und Konsequenz war –, einen korrektiven Ef-
fekt zu erzielen, so wollte man den korrektiven Effekt, wenn
nicht für den Schuldigen selbst – denn wenn man ihn hängte,
war Korrektur unbedeutend für ihn –, so [doch wenigstens für

20



den]* Rest der Bevölkerung erreichen. Und in diesem Zusam-
menhang kann man sagen, daß die Praxis der Hinrichtung als
Exempel eine korrektive und disziplinarische Technik war. Es
war übrigens im gleichen System evident, daß, wenn man den
häuslichen Diebstahl außerordentlich streng bestrafte, – mit
der Todesstrafe für einen Diebstahl von äußerst geringer Be-
deutung, vorausgesetzt, daß er innerhalb des Hauses selbst be-
gangen wurde von jemandem, der dort als Bediensteter aufge-
nommen oder angestellt war –, daß damit im Grunde auf ein
Verbrechen abgezielt wurde, das nur durch seine Wahrschein-
lichkeit von Belang war, und man kann sagen, daß es da auch
etwas wie einen Sicherheitsmechanismus gab, der eingesetzt
worden war. Man könnte das Gleiche auch mit Bezug auf das
Disziplinarsystem sagen,** das ebenfalls eine ganze Reihe von
Dimensionen umfaßt, die eigentlich zur Ordnung der Sicher-
heit gehören. Wenn man es sich zur Aufgabe macht, einen
Häftling, einen Verurteilten zu bessern, versucht man ihn im
Grunde unter Berücksichtigung von Rückfall-, von Wiederho-
lungsrisiken, die er aufweist, zu bessern, das heißt unter Be-
rücksichtigung dessen, was man sehr bald seine Gefährlichkeit
nennen wird, das heißt, hier besteht ein weiterer Sicherheits-
mechanismus. Die Disziplinarmechanismen kommen also
nicht einfach vom 18. Jahrhundert an zum Vorschein, sie sind
im Inneren des juridisch-rechtlichen Gesetzbuches bereits prä-
sent. Auch die Sicherheitsmechanismen selbst sind als Mecha-
nismen sehr alt. Ich könnte umgekehrt auch sagen, daß, wenn
man die Sicherheitsmechanismen derart herausgreift, daß man
versucht, sie in der zeitgenössischen Epoche zu entfalten, es
absolut evident ist, daß dies in keiner Weise eine Einklamme-
rung oder eine Annullierung der juridisch-rechtlichen Struktu-
ren oder der Disziplinarmechanismen darstellt. Im Gegenteil,
nehmen Sie zum Beispiel das, was sich nach wie vor in der
Strafordnung, in dieser Sicherheitsordnung gegenwärtig ereig-

* M. Foucault: »so war die Korrektur, der korrektive Effekt, [. . .] doch
augenscheinlich an [. . .] gerichtet«.

** M. Foucault: »aufgreifen«.

21



net. Das Ensemble von legislativen Maßnahmen, von Dekre-
ten, von Regelungen, von Runderlassen usw., die es erlauben,
Sicherheitsmechanismen einzuführen, dieses Ensemble wird
immer gigantischer. Alles in allem war das rechtliche Gesetz-
buch bei Diebstahl in der Tradition des Mittelalters und der
klassischen Epoche vergleichsweise einfach. Nehmen Sie nun
den gesamten Komplex der Gesetzgebung noch einmal auf, der
nicht nur den Diebstahl betrifft, sondern auch den Diebstahl
von Kindern, den strafrechtlichen Status von Kindern, die Ver-
antwortung aus mentalen Gründen usw., den gesamten legis-
lativen Komplex, der das umfaßt, was man eben die Sicher-
heitsmaßnahmen nennt, die Überwachung der Individuen im
Anschluß an die Institution usw. Sie sehen, daß wir eine regel-
rechte Rechtsinflation haben, eine Inflation des juridisch-
rechtlichen Gesetzbuchs, um dieses Sicherheitssystem selbst in
Gang zu setzen. Auf die gleiche Weise wird auch der Diszipli-
narkorpus durch die Einsetzung der Sicherheitsmechanismen
sehr stark aktiviert und angeregt. Denn schließlich ist man, um
diese Sicherheit tatsächlich zu garantieren, gezwungen, zum
Beispiel, und dies ist nur ein Beispiel, eine ganze Serie von
Überwachungstechniken in Anspruch zu nehmen, Über-
wachungstechniken von Individuen, Diagnosetechniken des-
sen, was sie sind, Klassifizierungstechniken ihrer mentalen
Struktur, ihrer charakteristischen Pathologie usw., ein ganzes
disziplinarisches Ensemble, das unter den Sicherheitsmecha-
nismen – und um sie in Gang zu setzen – wuchert.
Folglich haben Sie überhaupt keine Serie, deren Elemente eins
auf das andere folgen, wobei diejenigen, die zum Vorschein
kommen, die vorhergehenden verschwinden lassen. Es gibt
kein Zeitalter des Rechtlichen, kein Zeitalter des Disziplinari-
schen, kein Zeitalter der Sicherheit. Sie haben keine Sicher-
heitsmechanismen, die den Platz der Disziplinarmechanismen
einnehmen, wobei diese den Platz der juridisch-rechtlichen
Mechanismen eingenommen hätten. In Wirklichkeit haben Sie
eine Serie komplexer Gefüge, in denen sich sicherlich die Tech-
niken selbst, die sich vervollkommnen oder sich jedenfalls

22


