
Paul Gilbert & Choden

Achtsames Mitgefühl 
Ein kraftvoller Weg, das Leben zu verwandeln

Aus dem Englischen von Christine Bendner

Arbor Verlag
Freiburg im Breisgau



Inhalt 
 

  Vorwort 7

  Einleitung 17

 Teil I Die Themen 

 1 Aufwachen 31

 2 Hochentwickelter Geist und Motivation 55

 3 Emotionale Systeme 89

 4 Das Erwachen des Mitgefühls 133

 5 Die Herausforderung der Achtsamkeitspraxis 181

 6 Der Lotos im Schlamm 207

 Teil II Die Übungen 

  Einleitung: Mitfühlende Motivation 247

 7 Achtsamkeitsübung 251

 8 Mit Akzeptanz arbeiten 285

 9 Die Fähigkeit zum Mitgefühl entwickeln 309

 10 Das mitfühlende Selbst 333

 11 Den Radius des Mitgefühls erweitern 363



  Schlusswort: Die Reise zum Mitgefühl 393

  Anmerkungen 397

  Mehr zum Thema 425

  Danksagung 433



7

Achtsames Mitgefühl 

Vorwort

Gemeinsam dieses Buch zu schreiben war in der Tat eine faszinierende 
„Reise“ und wir möchten gerne ein wenig darüber berichten, wie alles 
begann und sich entwickelte.

Unser gemeinsamer Kollege, Dr. Alistair Wilson, ist ein niedergelas-
sener Psychiater, der sich seit langem mit der Frage beschäftigt, wie man 
buddhistische Praktiken der Achtsamkeit und des Mitgefühls mit dem 
westlichen wissenschaftlichen Verständnis mentaler Prozesse verbinden 
kann. Im Jahre 2008 organisierte er eine Konferenz zum Thema Neurowis-
senschaften und Mitgefühl, die im Rahmen des buddhistischen Retreats 
auf Holy Isle vor der Insel Arran an der Westküste Schottlands stattfand.

Bei dieser Tagung begegneten wir uns zum ersten Mal. Wir kommen 
aus sehr unterschiedlichen Umfeldern mit jeweils einem ganz anderen 
Erfahrungshintergrund. Deshalb möchten wir diese kurz beschreiben.

Paul

Ich wuchs in den 1950er Jahren in Nigeria auf und lebte dort bis zu mei-
nem zwölften Lebensjahr. Da wir weit entfernt von allen größeren Städten 
lebten, hatte ich ein fantastisches Gefühl von Freiheit, aber ich sah auch 
eine Menge Leid und Elend: Armut, Menschen, die an Lepra oder ande-
ren Krankheiten litten und alle ums Überleben kämpften. Ich erinnere 
mich, dass es mich einmal sehr erschütterte, als mich ein Mann, dessen 
Gesicht und Finger von Lepra zerfressen waren, um Geld anbettelte. 



Achtsames Mitgefühl 

8

Meine Jugendjahre verbrachte ich in einem ziemlich strengen Internat 
in England, fern von meiner Familie und meinem bisherigen Lebens-
stil. Meinen ersten Abschluss machte ich in Wirtschaftswissenschaften, 
aber weil ich schon immer mit Menschen arbeiten wollte, erwarb ich 
1980 schließlich noch den Abschluss als klinischer Psychologe. Immer 
stärker beschäftigte mich die Frage, wie sich unser Geist entwickelt hat 
und warum er so funktioniert, wie er es tut. Mein Hauptinteresse galt 
dem Krankheitsbild „Depression“, das sich so destruktiv auswirken und 
Menschen sogar dazu bringen kann, sich das Leben zu nehmen. Viele der 
ersten Psychotherapeuten wie Freud und Jung hatten ebenfalls erkannt, 
dass es notwendig ist, den menschlichen Geist von einem evolutionswis-
senschaftlichen Hintergrund aus zu verstehen. Betrachten wir ihn durch 
die Brille der Evolution, können wir etwas sehen, das den meisten Men-
schen oft nicht so klar ist, nämlich, dass unser Gehirn zwar wunderbar 
und komplex ist, dass aber seine einzelnen Funktionen nicht so gut auf-
einander abgestimmt sind. Tatsächlich ist unser Geist recht schwierig zu 
„handhaben“, er hat eine Menge „Macken“ und bereitet Probleme. Und 
es hat sich gezeigt, dass die Art und Weise, wie sich Geist und Gehirn 
entwickelt haben, uns eine Menge Leiden bescheren kann. Als mir dies 
allmählich klar wurde, war mir, als hätte jemand plötzlich ein Licht ange-
knipst. Vieles schien auf einmal so offensichtlich und klar. 1989 veröf-
fentlichte ich ein Buch mit dem Titel Human Nature and Suffering, in 
welchem ich diesen Themen auf den Grund ging.

Ich hatte von jeher ein Faible für Natursendungen und ich erinnere 
mich an eine, in der man sehen konnte, wie kleine Schildkröten aus ihren 
Sandnestern krochen und verzweifelt versuchten, das Meer zu erreichen, 
während viele von ihnen in den ersten Stunden ihres Lebens Seevögeln, 
Füchsen und anderen Raubtieren zum Opfer fielen. Die wenigsten schaff-
ten es, eine ausgewachsene Schildkröte zu werden. Ich glaube, dass David 
Attenborough und seinem Team mit ihrer wunderbaren Arbeit vielleicht 
etwas gelungen ist, das sie so gar nicht geplant hatten, nämlich, uns die 
Härte und Grausamkeit der Natur vor Augen zu führen: Die meisten 
Lebensformen müssen andere Lebensformen fressen, um zu überleben, 
und gewöhnlich fallen die Jungen den Raubtieren zum Opfer. Viren und 



Vorwort

9

Bakterien sind Lebensformen, die viele andere Lebensformen töten und 
leiden lassen – mit wenig Rücksicht auf ihr eigenes Wohlergehen. Und 
dann ist da noch die reale Kleinigkeit, dass auch das menschliche Leben 
sehr begrenzt ist, und dass wir, wie alle anderen Lebewesen, aufblühen, 
dahinwelken und sterben.

Als mir all diese Dinge bewusst wurden, erwachte bei mir Ende der 
1960er Jahre – wie bei vielen anderen meiner Generation – das Interesse 
am Buddhismus und ich versuchte mich ein wenig in Meditation. Aber 
erst das bewusste Erkennen der tieferen Bedeutung der Lehren inspirierte 
mich wirklich. Auch Buddha hatte vor zweieinhalbtausend Jahren her-
ausgefunden, dass es im Leben ums Leiden geht, und zwar nicht zuletzt 
deshalb, weil alles vergänglich ist: alle Lebewesen kommen in die Existenz, 
blühen auf, verfallen und sterben. Natürlich wusste der Buddha nichts 
über die naturwissenschaftlichen Zusammenhänge, er wusste nichts von 
der Urknalltheorie, der Funktion unserer Gene und den Prozessen, die 
dem Fluss des Lebens zugrunde liegen und ihn aufrecht erhalten. Aber 
er war in der Lage, eine simple und dennoch profunde Beobachtung 
zu verstehen: dass sich alles stets ändert und nichts bleibt. Ungeachtet 
der Tatsache, dass diese Vergänglichkeit für jeden offensichtlich ist, der 
auch nur einen Gedanken daran verschwendet, ist unser Geist stets auf 
Dauerhaftigkeit und Stabilität ausgerichtet, obwohl genau dieser Geist 
ziemlich chaotisch ist und sich schnell in leicht entflammbaren Leiden-
schaften, Wünschen, Ängsten und Schrecknissen verliert. Die Lösung, 
die Buddha vorschlug, besteht darin, uns der Realität unserer misslichen 
Lage klar bewusst zu werden und den immerfort wünschenden Geist zu 
zähmen, so dass wir nicht ständig hierhin und dorthin getrieben werden.

Das waren faszinierende Einsichten, aber die Evolutionspsychologie 
hat die Erkenntnis beigesteuert, dass unser Geist und unser Körper sich 
als Überlebens- und Reproduktionsvehikel für Gene entwickelt haben. 
Kein Wunder, dass wir solche Probleme haben. Es ist nicht unsere Schuld, 
dass wir so sind, wie wir sind. Als ich mit meinen buddhistischen Kolle-
gen über diese Gedanken sprach, brachte das offenbar eine Saite in ihnen 
zum Klingen. Viele räumten ein, dass sie die Dinge noch nie aus dieser 
Perspektive betrachtet hatten, und dass man manchmal allzu schnell die 



Achtsames Mitgefühl 

10

Vorstellung vermittelt, dass unser Geist chaotisch ist oder dass wir lei-
den, weil wir irgend etwas falsch gemacht, beziehungsweise nicht richtig 
gemacht haben. Die evolutionäre Sichtweise räumt komplett mit dieser 
Art der Schuldzuweisung und Beschämung auf. Für jemanden wie mich, 
der jahrelang versucht hat, Scham zu verstehen und Menschen aus ihren 
Schamgefühlen herauszuhelfen, wurde daraus so etwas wie eine Mission: 
das evolutionäre Wissen und Verständnis mit buddhistischen Einsichten 
und Praktiken zusammen zu bringen.

Bei dieser großartigen Tagung auf der schönen Holy Isle hatten 
Choden und ich also ausreichend Gelegenheit, miteinander spazieren 
zu gehen, die Schönheit der Insel auf uns wirken zu lassen, und ausführ-
lich über unsere unterschiedlichen Sichtweisen zu sprechen. Manchmal 
schwammen wir gemeinsam in der rauen schottischen See, was gelinde 
gesagt sehr belebend war! Wir hatten viele ähnliche Vorstellungen über 
die Probleme des menschlichen Geistes und die Schwierigkeiten, ihn zu 
schulen. Choden hatte festgestellt, dass bei Menschen, die in der Praxis 
der Achtsamkeit und des Mitgefühls tiefer gehen, sehr schmerzhafte und 
problematische Gefühle hochkommen können. In Kapitel 6 beschreibt 
er seine eigene diesbezügliche Erfahrung. Es dauerte also nicht lange, bis 
uns beiden klar wurde, dass es ein schwieriges aber dennoch im positi-
ven Sinne aufregendes Projekt sein würde, gemeinsam etwas zu schreiben 
und unsere unterschiedlichen Sichtweisen und Erfahrungen zusammen 
zu bringen: Ich aus der Perspektive der klinischen und Entwicklungspsy-
chologie und Choden aus seiner buddhistischen Tradition.

Obwohl ich bereits in einem früheren Buch (The Compassionate Mind, 
2009, in dem Sie noch mehr über meinen Hintergrund erfahren können) 
die Möglichkeit untersucht habe, unseren Geist in Mitgefühl zu trainie-
ren, wollten wir nun als Grundlage Achtsamkeit in ein solches Training 
integrieren und einige der Hindernisse beleuchten, auf die man stoßen 
kann, wenn man anfängt, den eigenen Geist zu schulen. Und wir woll-
ten ein „Set“ von aufeinander aufbauenden Übungen entwickeln, in die 
sowohl Chodens Training als auch meine Erfahrung in der Entwicklung 
von Übungsprogrammen für Menschen mit psychischen Problemen ein-
fließen sollten.



Vorwort

11

Sie werden sicher einige Unterschiede im Schreibstil wahrnehmen, die 
wir ein wenig zu glätten versucht haben (wobei es uns aber nicht darum 
ging, den Ursprung des Geschriebenen zu kaschieren). Ich sah meine 
Aufgabe darin, die Erkenntnisse der Wissenschaft über den menschlichen 
Geist und über mentales Training zu vermitteln, während Choden uralte, 
traditionelle Techniken für die westliche Denkweise lebendig werden lässt. 
Die letzten Jahre waren für mich jedenfalls eine großartige Gelegenheit 
zu lernen, und ich möchte mich an dieser Stelle zutiefst für die Geduld 
und Beharrlichkeit bedanken, die Choden beim Erklären dieser Dinge 
aufbrachte. Sein Wissen und seine Offenheit inspirierten mich, mir tie-
fere Gedanken über bestimmte Praktiken zu machen, und halfen mir, 
die Dinge unvoreingenommen mit neuen Augen zu betrachten. Auch 
hat mich seine Bereitschaft beeindruckt, einige sehr heikle persönliche 
Themen intensiver zu beleuchten, wovon er uns in Kapitel 6 berichten 
wird. Und natürlich habe ich seine Freundschaft geschätzt.

Wir hatten auch Gelegenheit, gemeinsam einige Retreats mit dem 
Schwerpunktthema „Mitgefühl“ zu leiten, in denen wir die Techniken 
und Übungen, die wir unter anderem im zweiten Teil dieses Buches vor-
stellen, entwickeln und verfeinern konnten. Die Retreats beinhalten Pha-
sen der Stille, der Reflexion und der inneren Arbeit zur Entwicklung von 
Qualitäten, welche uns befähigen, unser Mitgefühl wachzurufen und uns 
effektiver in der Welt zu einzubringen. Im Allgemeinen haben sich diese 
Methoden für die Teilnehmer als sehr hilfreich erwiesen – und zweifellos 
auch für mich. Wir hoffen, weiterhin gemeinsam solche Retreats anbie-
ten zu können.

Choden

Ich kam auf einem eher ungewöhnlichen Weg zum Buddhismus und einer 
intensiven Meditationspraxis. Meine Kindheit und Jugend verbrachte 
ich in Kapstadt, in einer Zeit, in der die Apartheid-Ära ihrem Ende ent-
gegen ging. Wir führten ein privilegiertes Mittelschicht-Leben und auf 
der materiellen Ebene bekam ich so ziemlich alles, was ich wollte. Aber 



Achtsames Mitgefühl 

12

ich war nicht glücklich. Ein großer Teil von mir fühlte sich irgendwie 
unlebendig, verkümmert. Das hatte teilweise damit zu tun, dass ich in 
einer gespaltenen Gesellschaft lebte. Und davon waren wir alle betroffen. 
Als Weißer fühlte ich mich von der ursprünglichen Kraft des schwarzen 
Afrika abgeschnitten, dazu verdammt, mein Leben in der sterilen Welt 
weißer Privilegiertheit und Prosperität zu verbringen. Anstatt also die 
guten materiellen Lebensbedingungen zu genießen, verspürte ich fort-
während ein nagendes Gefühl der Unzufriedenheit. Geht es im Leben 
nur darum, ein Haus, einen guten Job, einen Partner zu bekommen und 
luxuriöse Urlaube zu verbringen? Gibt es nicht auch noch etwas ande-
res? Diese Fragen beschäftigten unausgesprochen meinen jungen Geist.

Als ich später buddhistischer Mönch wurde, musste ich an die Lebens-
geschichte Buddhas denken, der trotz seines großen Reichtums und 
hohen Ansehens als Prinz im tiefsten Innern das Gefühl hatte, irgendwie 
nicht im Einklang mit seinem eigenen Leben zu sein. Als er erkannte, 
dass materieller Wohlstand keine Antworten auf die tieferen Fragen des 
Lebens und das Leiden geben konnte, das er überall um sich her erblickte, 
entsagte er seinem Reichtum und hohem Stand. Er verließ seinen Palast 
und ging allein in die Wildnis, um nach den Ursachen des Leidens aber 
auch der Quelle echten Glücks und inneren Friedens zu suchen. Dieses 
Thema werden wir an anderer Stelle des Buches noch vertiefen.

Ein Ereignis, das mich als Kind zutiefst schockierte, war die Ermor-
dung des Rektors meiner Grundschule durch Einbrecher, die eines Nachts 
in sein Haus eingedrungen waren und seine Frau vergewaltigt hatten. 
Mit einem Schlag war ein Teil meiner behüteten Kindheit zerstört wor-
den. Als ich viele Jahre später zurückblickte, wurde mir plötzlich klar, 
wie kostbar und flüchtig dieses Leben ist, und dass so viele Menschen 
in einer abgeschotteten inneren Welt voller Scham und verborgenem 
Schmerz leben, über den kaum gesprochen wird – und dass kaum Navi-
gationshilfen für dieses innere Terrain angeboten werden.

Nach Beendigung meiner Schulzeit studierte ich fünf Jahre lang Jura 
und arbeitete nach meinem Abschluss als Praktikant in einer kleinen 
Anwaltskanzlei. Den größten Teil meiner Zeit verbrachte ich damals am 
Mahngericht, wo ich Anträge zur Beschlagnahmung des Eigentums von 



Vorwort

13

Menschen stellte, die ihre Schulden nicht bezahlen konnten. Ich fühlte 
mich wie ein Rädchen in einer kapitalistischen Maschinerie, die noch 
mehr Leid über die ohnehin Unterdrückten und Ausgebeuteten brachte. 
In jener Zeit begegnete ich Rob Nairn, einem bekannten Meditations-
lehrer und früheren Professor für Kriminalistik an der University of 
Capetown. Er hatte damals gerade seinen Lehrstuhl aufgegeben und ein 
buddhistisches Meditationszentrum in Nieu Bethesda, in der Halbwüste 
Karoo gegründet. Er lehrte mich zu meditieren und wurde zum meinem 
Mentor und guten Freund.

Nachdem ich mein Praktikum abgeleistet hatte, bekam ich im Jahre 
1985 meine Zulassung als Anwalt am Supreme Court, dem Obersten 
Gerichtshof Südafrikas. Im tiefsten Innern wusste ich stets, dass das nicht 
meine Berufung war, sondern nur ein hartnäckiger Teil meiner Konditi-
onierung. Ich lebte den Traum meines Vaters, Rechtsanwalt zu werden. 
Dann wurde ich in den letzten Tagen der Apartheid für zwei Jahre zum 
Militär eingezogen und empfand die Spaltung innerhalb der südafrikani-
schen Gesellschaft dort noch intensiver. Während der Grundausbildung 
saß ich regelmäßig in einer nicht genutzten Toilette und machte meine 
Meditationsübungen. Eines Abends lief ich auf dem Exerzierplatz dem 
Dienst habenden Unteroffizier in die Arme. Als er die kleine tibetische 
Mala in meiner Hand sah, beschuldigte er mich, einen Joint zu rau-
chen. Ich sagte: „Nein, ich rezitiere mein Mantra“. Er war so verblüfft, 
das Ganze war so weit entfernt von seiner gewohnten Vorstellungswelt, 
dass er mir von da an aus dem Weg ging. Ich glaube, er befürchtete, ich 
könnte ihn verhexen!

Kurz nach Beendigung meines Wehrdienstes beschloss ich, Südaf-
rika zu verlassen und Rob Nairn nach Schottland zu folgen. Mein Vater 
hatte immer gesagt, ich solle mein Studium beenden und dann in den 
Himalaja gehen, um zu meditieren. Er hielt mein spirituelles Interesse 
für eine vorübergehende Phase und war überzeugt, dass ich bald zurück-
kehren und eine Karriere als Rechtsanwalt anstreben, heiraten und eine 
Familie gründen würde. Aber so sollte es nicht kommen. Ich hatte noch 
nie das Land verlassen, aber als ich es dann im Jahre 1990 tat, blieb ich 
sieben Jahre lang fort.



Achtsames Mitgefühl 

14

Zuerst arbeitete ich im Samye Ling Kloster im Süden Schottlands, 
studierte und praktizierte und verpflichtete mich dann 1993 für ein 
Meditations-Retreat, das drei Jahre und drei Monate dauerte. Das war 
eine unglaublich tiefe Erfahrung und in der Tat ein Wendepunkt in 
meinem Leben. Das Retreat fand in vollkommener Abgeschiedenheit 
in den sanften grünen Hügeln Schottlands statt. Das Wetter war meis-
tens rau und stürmisch und im Winter schneite es so oft, dass die Stra-
ßen häufig unpassierbar wurden. Es gab einen sehr strikten Tagesablauf 
mit Meditationsübungen von 4.30 Uhr morgens bis 10.00 Uhr abends. 
Wir erlernten und praktizierten die profunden tantrischen Methoden 
des Tibetischen Buddhismus, die unseren Geist im Innersten transfor-
mieren sollten. Es war eine internationale Gruppe mit Teilnehmern aus 
Italien, Spanien, Amerika, England (aber nur sehr wenigen Schotten). 
Während des Retreats wohnten wir in winzigen, spartanisch eingerich-
teten Zimmern, die kaum mehr als einen Altar, einen kleinen Schrank 
und eine „Box“ zum Meditieren und Schlafen enthielten.

Mein Vater kam kurz vor Beginn des Retreats zu Besuch und fragte 
mich, wo das Bett sei. Ich erwiderte: „Es gibt kein Bett, Papa. Wir schla-
fen in einer Meditations-Box!“ In diesem Moment begann einer der 
Mönche in ein langes tibetisches Horn zu blasen, das eigentlich für den 
Himalaja gedacht ist und einen ohrenbetäubenden Ton von sich gab. Dar-
aufhin sagte mein Vater, der nicht gerade für spirituelle Askese bekannt 
ist: „Bring’ mich hier raus, ich muss im nächsten Pub einen doppelten 
Whisky trinken.“ Aber er zeigte sich erstaunlich tolerant in Bezug auf 
meinen ungewöhnlichen Weg, insbesondere in Anbetracht der Tatsache, 
dass er mir die teure Schule und juristische Ausbildung finanziert hatte.

Im Rahmen des Retreats gab es eine sechsmonatige Phase der abso-
luten Stille, während der wir nicht nach draußen gehen durften – es gab 
nur uns selbst, unseren Geist und den rauen schottischen Winter. Aber 
es war, besonders rückblickend betrachtet, eine außergewöhnliche und 
transformierende Erfahrung. Es versteht sich von selbst, dass ich nach 
diesem Retreat eine Zeitlang brauchte, um mich wieder in der Welt 
zurecht zu finden. Zu Beginn des Retreats hatte so etwas wie Internet 
oder E-Mail noch gar nicht existiert, und als wir dann im März 1997 



Vorwort

15

wieder „auftauchten“ waren wir alle sehr neugierig auf diese neue Cyber-
Welt. Schon bald nach dem Retreat nahm ich die Robe und war alles in 
allem (einschließlich des Retreats) sieben Jahre lang Mönch.

Trotz der Tatsache, dass die tantrischen Praktiken des Tibetischen 
Buddhismus meinem Wesen zutiefst entsprachen und ich ihr transfor-
mierendes Potenzial gespürt hatte, wurde mir klar, dass sich nicht viele 
Menschen auf einen so entsagungsvollen Weg begeben und sich einer 
uralten spirituellen Tradition aus dem Osten unterwerfen würden. Also 
machte ich mich gemeinsam mit Rob Nairn daran, einen einfacheren 
Ansatz zu entwickeln, der den Leuten unkomplizierte Techniken für den 
Umgang mit Stress und Depressionen an die Hand geben würde. Für die 
meisten Menschen ist die Vorstellung, erleuchtet zu werden, reine Fanta-
sie, und es ist zunächst wichtiger, Einblick in unseren verrückten Geist 
zu bekommen, ihn zu stabilisieren und zu lernen, klug zu denken und 
zu handeln. Dieser Ansatz wurde als „Achtsamkeitsmeditation“ bekannt, 
eine säkulare Technik mit dem Geist zu arbeiten, die es nicht erforderlich 
macht, sich irgendeiner religiösen Tradition anzuschließen.

Im Jahre 2008 begegnete ich Paul Gilbert auf Holy Isle. Wir hatten 
ihn eingeladen, auf einer Konferenz über Neurowissenschaft und Mit-
gefühl zu sprechen. Wir hatten sofort „einen Draht“ zueinander. Was 
mich an Paul unmittelbar beeindruckte, war vor allem, dass er Selbstliebe 
und Selbstmitgefühl in den Mittelpunkt stellte und betonte, wie wichtig 
diese bei der inneren Arbeit und der Achtsamkeitspraxis sind. Außerdem 
beeindruckten mich seine Gedanken über die „ursprüngliche Verbun-
denheit“: dass wir nämlich aufgrund unserer Biologie darauf ausgerichtet 
sind, uns mit anderen zu verbinden und dass der Mangel oder Entzug 
solcher Verbindungen unser Leben verarmen lässt. Das entsprach mei-
nem Wissen aus dem Mahayana-Buddhismus, bei dem das Mitgefühl bei 
der geistigen Schulung im Mittelpunkt steht. Wir fingen also an, höchst 
interessante und anregende Gespräche zu führen, aus denen schließlich 
die Idee hervorging, gemeinsam ein Buch zu schreiben.

2009 spielten Rob Nairn und ich eine maßgebliche Rolle bei der Ein-
führung eines Master-Programms in Achtsamkeit an der Aberdeen Uni-
versity in Schottland, wobei unser Ansatz, Achtsamkeit und Mitgefühl 



Achtsames Mitgefühl 

16

zusammenzubringen, stark von Paul Gilberts Ideen beeinflusst war. Es 
ist in der Tat das erste Master-Programm in England, bei dem Mitgefühl 
explizit in ein Achtsamkeitstraining integriert wird. Es geht hier also nicht 
allein darum, zu lernen, im gegenwärtigen Moment präsent und zentriert 
zu sein, sondern auch um Freundlichkeit und Fürsorglichkeit uns selbst 
gegenüber sowie um die direkte Arbeit mit dem selbstkritischen „Ich“.

Wir hoffen, dass dieses Buch den Leserinnen und Lesern neue Ein-
sichten über jene Probleme vermitteln kann, welche wir aufgrund unserer 
Evolutionsgeschichte haben können, und dass es ein Verständnis dafür 
weckt, wie formbar unser Geist durch das Umfeld ist, in welchem wir 
aufwachsen. Ein Thema, das sich durch das gesamte Buch zieht, ist die 
Erkenntnis, dass viele der Probleme, die wir mit unserem Geist haben, 
nicht unsere Schuld sind, dass wir aber dennoch Verantwortung für die 
Schulung unseres Geistes übernehmen müssen. Es ist gewiss nicht Ihre 
Schuld, wenn ein Blitz das Dach Ihres Hauses zerstört, aber es liegt in 
Ihrer Verantwortung, es zu reparieren – und zu lernen, wie man das am 
geschicktesten macht, ist sicher keine schlechte Idee. Achtsamkeit und 
Mitgefühl sind gute Hilfsmittel, um genau das zu tun und um einige der 
anderen Probleme zu lösen, vor die die Natur uns (unabsichtlich) gestellt 
hat. Obwohl sich im Laufe des evolutionären Überlebenskampfes hoch-
komplexe Wesen mit komplexen Motiven und Emotionen entwickelten, 
besitzt nur der Mensch die Fähigkeit und das Potenzial, seinen eigenen 
Geist zu verstehen, zu schulen und weise zu entscheiden, was für eine 
Art Mensch er werden will.



17

Einleitung

Haben Sie je darüber nachgedacht, wie wunderbar es wäre, wenn wir 
Krebs heilen, den Hungertod von Kindern verhindern, eine gerechtere 
Welt schaffen und Menschen helfen könnten, friedliche Wege zur Lösung 
von Konflikten zu finden? Wenn Sie jemals solche Gedanken hatten, 
befinden Sie sich bereits auf dem Weg des Mitgefühls.

Sich auf den Wunsch zu konzentrieren, andere Menschen mögen frei 
vom Leiden und seinen Ursachen und aufgrund dessen glücklich sein, gilt 
gemeinhin vielleicht nicht als Basis für Mitgefühl, aber genau das ist es, 
und wir werden in Kürze erklären, warum.

Innerhalb der christlichen Traditionen besteht das Hauptziel im Leben 
darin, sich mitfühlend und gütig jenen zuzuwenden, die weniger Glück 
hatten als wir: den Kranken und Armen.1  Mitgefühl wird im Allgemei-
nen definiert als Sensibilität für das eigene Leiden und das der anderen, 
verbunden mit dem tiefen Wunsch und der Absicht, es zu verhindern oder 
zu lindern.2  Das ist eine interessante Definition, denn wenn wir einen 
Augenblick darüber nachdenken, können wir erkennen, dass diese sim-
ple Aussage auf zwei sehr unterschiedliche Qualitäten oder Eigenschaf-
ten hinweist. Die erste ist die Offenheit und Empfänglichkeit für das 
Leiden: man blendet es nicht aus. Das englische Wort compassion (Mit-
gefühl) stammt vom lateinischen Begriff compati ab, was soviel bedeutet 
wie „Mitleiden“. Wir können uns also fragen, welche besonderen Quali-
täten oder Einstellungen wir brauchen, um uns dem Leiden zuzuwenden. 
Die zweite Qualität oder Eigenschaft hat damit zu tun, wie wir dann auf 
unser eigenes Leiden und das anderer Menschen antworten. In diesem 



Achtsames Mitgefühl 

18

Buch wollen wir diese beiden psychologischen Aspekte genau untersuchen 
und empfehlen Methoden, mit deren Hilfe wir uns darin üben können.

Bedenken wir zunächst einmal folgendes: Wenn Mitgefühl nur „Mit-
leiden“ ist, dann reduziert sich alles auf Mitleid und Empathie, die zwar 
wichtig sind, aber nur einen Teil des Ganzen ausmachen. Denn es ist darü-
ber hinaus auch notwendig, etwas zu tun, um das Leiden zu lindern (oder 
es zu verhindern, wenn wir dazu in der Lage sind), was auf den zweiten 
Teil der Definition hindeutet. Das fordert einen ganz anderen Teil unse-
res Gehirns, der mit Qualitäten wie Freundlichkeit, Güte, Bereitschaft 
zur Unterstützung und zum Handeln zu tun hat. Um diese Fähigkeiten 
zu trainieren, könnte es also erforderlich sein, tatsächlich zu lernen, wie 
man achtsam und annehmend sein kann, anstatt das Leiden abzuleh-
nen oder dagegen anzukämpfen. Es könnte auch sein, dass wir uns tiefer 
darauf einlassen müssen, so wie beispielsweise jemand, der unter einer 
Angststörung wie Platzangst leidet, vielleicht lernen muss, hinauszuge-
hen, sich mit seiner Angst zu konfrontieren und sie auszuhalten, anstatt 
zu versuchen, sie loszuwerden, indem er ihr ausweicht. Der wesentliche 
Punkt, um den es uns hier geht, ist aber, dass unsere Fähigkeit, uns mit 
den Ursachen des Leidens zu befassen, uns darauf einzulassen und sie 
zu verstehen, sich von den Eigenschaften oder Fähigkeiten unterscheidet, 
die mit der Linderung oder Verhinderung von Leiden assoziiert werden. 
Stellen Sie sich einmal eine Situation vor, in der ein Arzt einen neuen 
Patienten behandelt. Zuerst muss der Arzt seine Aufmerksamkeit dem 
Schmerz und dem Leiden seines Patienten widmen, um den Schmerz zu 
lokalisieren und seine Ursachen zu ergründen. Es macht keinen Sinn, zu 
versuchen die falsche Krankheit oder den falschen Zustand zu behandeln. 
Hat er die Krankheit jedoch genau diagnostiziert, konzentriert er sich 
nicht mehr auf den Schmerz, sondern auf das, was ihn lindern wird. Er 
nutzt sein Wissen und seine Erfahrung, um eine Medizin oder Behand-
lung zu verschreiben, die Heilung bringen kann. Zusätzlich nimmt er 
vielleicht mit einem ermutigenden Lächeln die Hand des Patienten, denn 
er weiß, dass Freundlichkeit dazu beiträgt, die Angst zu lindern.

Wenn wir unsere Fähigkeit zum Mitgefühl entwickeln, werden wir 
zu unserem eigenen Arzt oder Heiler. Wir entwickeln die Kapazität, uns 



Einleitung

19

mit dem, was uns schmerzt, auseinander zu setzen und versuchen, seine 
Ursachen zu verstehen, aber wir benötigen auch noch ganz andere Qua-
litäten, die mit dem Wunsch verbunden sind, weise, unterstützend und 
freundlich zu handeln. Mitgefühl setzt ein Verstehen und Annehmen des 
Leidens voraus, aber es geht nicht darum, darin zu baden – so als würde 
man in seinem schmutzigen Badewasser sitzen und meinen, „Annehmen“ 
bedeute, nichts tun zu müssen. Annehmen ist in der Tat ein mutiger Akt, 
der nach klugem Handeln verlangt (siehe Kapitel 8). Wenn wir uns also 
nur auf die Fähigkeit konzentrieren, uns auf den Schmerz einzulassen 
und ihn zu verstehen, bleiben wir auf halbem Wege stehen.

Den Geist trainieren

Beide Prozesse erfordern ein gewisses Training. Wir müssen an der Fähig-
keit arbeiten, uns einzufühlen, uns berühren zu lassen und uns unseren 
eigenen Schmerzen und Schwierigkeiten oder denen anderer Menschen 
empathisch zuzuwenden. Und wir müssen daran arbeiten, klug zu han-
deln und freundlich zu sein. Ein Arzt kann nur dann zum Heiler werden, 
wenn er das Wesen der Krankheit studiert und versteht. Dann ist er in 
der Lage, den Heilungsprozess zu unterstützen. Dasselbe gilt für unseren 
Geist. Wir müssen das Wesen und die Ursachen des Leidens verstehen, um 
effektiv und fürsorglich damit umgehen zu können. Und in Anbetracht 
der Tatsache, dass ein Großteil unseres Leidens von unseren mentalen und 
emotionalen Mechanismen verursacht wird, müssen wir unseren Geist 
studieren, um uns der Kräfte bewusst zu werden, die hier am Werk sind. 
Sorgfältig beobachten zu lernen, was im eigenen Geist vor sich geht, ist 
eine sehr wichtige Fähigkeit. Man nennt sie „Achtsamkeit“ und wir wer-
den uns in diesem Buch intensiv damit beschäftigen (siehe Kapitel 7).3, 4

Mitgefühl hat also nichts damit zu tun, sich vom eigenen oder dem 
Schmerz anderer überwältigen zu lassen oder darin zu versinken; es hat 
nichts damit zu tun, auf eine oberflächliche Weise „nett“ zu sein, damit 
andere uns mögen; es ist weder Schwäche, noch Weichheit. Der Schlüs-
sel zum Mitgefühl liegt darin, mit dem Wesen des Leidens in Resonanz 



Achtsames Mitgefühl 

20

zu gehen, es im tiefsten Innern zu verstehen und mit klarem Blick sei-
nen Ursprung zu erfassen. Aber genauso wichtig ist es, etwas zu seiner 
Linderung zu tun und sich über die Möglichkeit der Linderung des Lei-
dens aller zu freuen.

Matthieu Ricard, seit vielen Jahren buddhistischer Mönch und Fran-
zösisch-Übersetzer für den Dalai Lama, arbeitete mit der Neurowissen-
schaftlerin Tania Singer zusammen, um zu verstehen, was im Gehirn vor 
sich geht, wenn wir Mitgefühl empfinden. Diese gemeinsamen Untersu-
chungen brachten ihn zu der Erkenntnis, dass bloße Empathie für Lei-
dende (beispielsweise für Kinder, die aufgrund eines Mangels an Nahrung 
oder Medizin qualvoll sterben oder für die Notlage von Missbrauchs- 
oder Folteropfern oder von Kranken) ohne die positiven Gefühle, die 
mit dem Versuch einhergehen, etwas gegen das Leiden zu tun, tatsäch-
lich zu einer Reise in die Dunkelheit werden kann. Wir könnten dann 
bei Gefühlen der Wut oder Hoffnungslosigkeit stehen bleiben.5 Der von 
Freudentränen begleitete Jubel, der im Oktober 2011 unter Medizinwis-
senschaftlern aufkam, als sie ihre Studiendaten über einen Malaria-Impf-
stoff begutachteten und feststellten, dass er wirkte, so dass sie nun das 
Leben von Tausenden Kindern retten konnten, ist ein Beispiel für diesen 
zweiten Aspekt des Mitgefühls.

Wut kann ein wichtiges Gefühl sein, das uns wachrütteln und vor Augen 
führen kann, dass mitfühlendes Handeln erforderlich ist. Paul räumt oft 
ein, dass sein Interesse am Mitgefühl einer Mischung aus Wut und Traurig-
keit darüber entsprang, dass so viele Menschen ihr kurzes Leben im Elend 
verbringen, dass riesige Mengen der Ressourcen der Welt für Waffen und 
Verteidigungshaushalte verbraucht werden; dass der größte Teil des Wohl-
standes in den Händen einiger Weniger liegt, und dass unsere Ökonomien 
in einer Konkurrenzhaltung gefangen zu sein scheinen, die uns alle in den 
Wahnsinn treibt.6 Im Jahre 1984 waren Bob Geldof und Midge Ure so 
bewegt von der Hungersnot in Äthiopien und so frustriert und wütend 
über die Ausflüchte der Regierung, dass sie mit Hilfe von Band Aid und 
Life Aid riesige Geldsummen auftrieben. Wut über Ungerechtigkeit und 
Leiden kann uns also zum Handeln bewegen. Andererseits kann sich Wut 
natürlich auch sehr destruktiv äußern und obwohl sie verständlich und ein 



Einleitung

21

Ansporn zum Handeln sein kann, ist achtsames Mitgefühl ein intelligen-
terer und sicherer Weg, mit dem Leiden umzugehen und zum Handeln 
zu schreiten. Traurigkeit ist ebenfalls ein Gefühl, das uns mit dem Leiden 
verbindet. In der buddhistischen Tradition gilt Traurigkeit oft als Emotion, 
die uns zu mitfühlendem Handeln bewegt (siehe Kapitel 6). Doch auch 
hier kann uns achtsames Mitgefühl davor bewahren, uns in Gefühlen der 
Trauer zu suhlen, so dass wir sie als Ansporn zum Handeln nutzen können.

Ein weiteres wesentliches Element des Mitgefühls ist das, was wir „Flie-
ßen“ nennen – noch ein Schlüsselthema, auf das wir später näher einge-
hen werden. Wir können mitfühlend gegenüber anderen Menschen sein, 
und es ist dieses nach außen gerichtete Gefühl, das in der Literatur über 
Mitgefühl allgemein im Mittelpunkt steht. Aber auch das ist wieder nur 
eine Seite der Medaille: die eine Richtung des Flusses. Wir müssen auch 
offen und empfänglich sein für das Mitgefühl, das andere Menschen uns 
entgegen bringen. Wir können bemerken, wie die Freundlichkeit anderer 
uns hilft und emotional berührt, und wir können lernen, auch das acht-
sam wahrzunehmen. Der Fluss des Mitgefühls hat noch einen weiteren 
Aspekt, nämlich, dass wir lernen, uns selbst gegenüber mitfühlend zu 
sein, etwas, das in der buddhistischen und christlichen Literatur manch-
mal etwas zu kurz kommt. Es ist einfach nicht möglich, tiefes Mitgefühl 
für andere zu entwickeln, wenn man nicht offen für das Mitgefühl ist, 
das einem entgegengebracht wird, und wenn man sich dagegen wehrt, 
Selbstmitgefühl zu entwickeln.7  Wenn es beispielsweise etwas in Ihnen 
gibt, das Sie unterdrücken oder verabscheuen, werden Sie Schwierigkei-
ten haben, sich bei anderen Menschen in ähnliche Dinge einzufühlen.

Unsere vielen „Ichs“

Gärtner und Bauern lieben es, Dinge wachsen zu sehen, und den meis-
ten Eltern bereitet es Freude, zu sehen, wie sich ihre Kinder weiterent-
wickeln. Doch auch wenn wir empfänglich für die Gefühle und Nöte 
anderer sein können und ihnen die Hand reichen, um ihnen zu helfen, 
ist unsere tief empfundene, mitfühlende Absicht, „unser eigenes Leid und 



Achtsames Mitgefühl 

22

das anderer zu lindern“, mit einem großen „Ja, aber“ verbunden. Es ist 
eine Tatsache, dass mitfühlende Beweggründe mit vielen anderen Moti-
ven in uns konkurrieren: in der Welt voranzukommen, sich mit anderen 
zu messen und sie zu überflügeln, reich zu werden, sich zu „etablieren“ 
oder die eigene religiöse oder ethnische Gruppe zu verteidigen. Wir sind 
eine Spezies mit vielen widersprüchlichen und widerstreitenden Antei-
len. Wir können sogar Freude empfinden, wenn wir sehen, wie Feinde 
vernichtet werden und jubeln, wenn Tyrannen eine Kugel in den Kopf 
bekommen. Unsere Unterhaltungsindustrie dreht sich um „gute“ Kerle, 
die „schlechte“ Kerle mit einer Rechtfertigung und mit Vergnügen töten, 
und traurigerweise beuten Spiele für Kinder diese Aspekte unserer Psyche 
aus, indem sie die Lust am Schießen und Töten stimulieren.

Der menschliche Geist ist also voller widersprüchlicher Motive. Wenn 
wir in einer bedrohlichen Umwelt leben, wo Mitgefühl keinen Stellenwert 
hat, und wo wir stattdessen mit anderen konkurrieren und uns ständig Sor-
gen darüber machen müssen, ob wir unseren Job oder unser Haus behalten 
können, dann sind das keine guten Voraussetzungen für das Entwickeln 
einer mitfühlenden Haltung. In diesem Fall kann unsere Fähigkeit zum 
Mitgefühl verkümmern wie ein verlassener Garten, der von Dornenge-
strüpp überwuchert wurde. Oder - was noch schlimmer ist – man beginnt 
Mitgefühl als Schwäche zu betrachten, als etwas Schwammiges, das eher 
mit Selbstmitleid oder Unterwürfigkeit zu tun hat.8,9 Aber damit hat es 
absolut nichts zu tun. Wie wir noch sehen werden, erfordert es Stärke, Ent-
schlossenheit und Mut innerhalb eines emotionalen Milieus der Freund-
lichkeit und Verbundenheit mit anderen. Diese sind wie Samenkörner 
im Boden, die darauf warten, genährt zu werden und wachsen zu dürfen.

Den menschlichen Geist verstehen

Die meisten von uns lernen in der Schule eine Menge über Mathematik 
oder Geschichte aber nur sehr wenig darüber, wie unser Geist funktio-
niert. Gesellschaften, die ausschließlich daran interessiert sind, dass die 
Leute von morgens bis abends schuften können, unterstützen Menschen 



Einleitung

23

normalerweise nicht dabei, sich selbst besser zu verstehen. Sie fördern 
Ambitionen, wie beispielsweise Ingenieur zu werden oder Tennisspieler 
oder Pilot oder Verkäufer. Zu keinem Zeitpunkt wird Kindern in der 
westlichen Welt vermittelt, dass es sehr kompliziert und knifflig sein kann, 
mit dem eigenen Geist klarzukommen – einem Geist, getrieben von 
Leidenschaften und Gefühlen, die einem Gehirn entspringen, das sich 
im Laufe von Jahrmillionen entwickelt hat. Wenig oder gar nichts wird 
darüber vermittelt, wie man in Bezug auf das, was im eigenen Innern 
vor sich geht, eine achtsame und mitfühlende Haltung entwickeln kann 
und wie hilfreich das tatsächlich sein kann, wenn wir uns mit Ängsten, 
Wut, Depressionen und Selbstzweifeln herumschlagen. In Anbetracht 
der großen Fortschritte auf dem Gebiet der Psychologie und dem heu-
tigen Wissen über den menschlichen Geist ist das nichts Geringeres als 
eine Tragödie. Doch es zeigt nur, wie stark wir unsere Bildung darauf 
ausrichten, aus Menschen „produktive Elemente“ zu machen.

Während wir die zentrale Bedeutung des Mitgefühls in spirituellen 
Lehren wie dem Christentum anerkennen und sogar von Zeit zu Zeit 
darauf verweisen, werden wir uns in diesem Buch mehr auf bestimmte 
buddhistische Vorstellungen konzentrieren, die einem östlichen philoso-
phischen Kontext entspringen. Wir tun das, weil der Buddhismus eine 
der wenigen spirituellen Traditionen ist, die von jeher darauf hingewie-
sen haben, dass es notwendig ist, viel mehr Zeit in das Verstehen und die 
Schulung unseres Geistes zu investieren, denn ohne Einsicht und Training 
kann er sehr leicht chaotisch, gefährlich und anfällig für Ängste, Wut 
und Verzweiflung werden. Buddhistische Texte weisen in der Tat darauf 
hin, dass der ungeschulte Geist dem Wahnsinn nahe sein kann, weil er 
nicht fähig ist, seine eigenen Leidenschaften und Emotionen zu zügeln; 
was der Grund für die vielen entsetzlichen Gräueltaten und Ungerech-
tigkeiten überall auf der Welt ist.

Wir möchten an dieser Stelle jedoch betonen, dass wir diese Vorstellun-
gen nicht als Religion übernehmen, sondern als psychologisches (Lehr-)
System. Paul ist tatsächlich nicht besonders überzeugt von einigen der 
metaphysischen Glaubensvorstellungen, die unter anderem als Grundlage 
des Buddhismus gelten, wie beispielsweise der Notwendigkeit, sich eine 



Achtsames Mitgefühl 

24

gute Wiedergeburt zu verdienen oder der Überzeugung, dass Schmerz 
und Leid mit unguten Verhaltensweisen in einem früheren Leben in 
Zusammenhang stehen – obwohl dies in den meisten buddhistischen 
Traditionen gelehrt wird.10  Laut einiger Kommentatoren hat sich Buddha 
selbst nie in solchen metaphysischen Spekulationen ergangen. Der Dalai 
Lama hat oft darüber gesprochen, dass es wichtig ist, die buddhistische 
Psychologie von den eher metaphysischen Dimensionen des Buddhis-
mus zu trennen. Die buddhistische Psychologie ist einfach deshalb von 
so großer Bedeutung, weil sie sich seit Jahrtausenden auf den mensch-
lichen Geist konzentriert hat: darauf, zu beobachten, wie sich der Geist 
in verschiedenen Fallstricken verheddert, darauf, wie man lernen kann, 
den Geist zu verstehen und zu trainieren, so dass man friedlicher und 
ausgeglichener leben kann. In der westlichen Psychologie und Psychothe-
rapie gewinnt man inzwischen ebenfalls wichtige Erkenntnisse über die 
Funktionsweise unseres Geistes und so nähern sich diese beiden Welten 
immer mehr an, da wissenschaftliche Studien vieles von dem bestätigen, 
was der Buddha vor Jahrtausenden über die Bedeutung und Effektivität 
der Beobachtung und Schulung des Geistes lehrte. Für uns ist die Mög-
lichkeit, diese beiden Traditionen zusammen zu bringen das Aufregende 
an diesem Buchprojekt.

Das Selbst, das wir wählen könnten

Mitgefühl setzt voraus, dass wir bestimmte innere Qualitäten entwickeln 
und zu einer bestimmten Art von Mensch werden – in der buddhisti-
schen Tradition bodhisattva genannt –, ein Mensch, dessen Ziel es ist, 
das Leiden zu verstehen und, wo immer möglich, zu lindern. Das müs-
sen wir trainieren. So wie ein Marathonläufer hart arbeitet und auch bei 
Regenwetter jeden Morgen trainiert, weil er das Ziel vor Augen hat, am 
Marathonlauf teilzunehmen, so müssen auch wir daran arbeiten, die 
Qualitäten des mitfühlenden Geistes zu entwickeln, besonders, wenn 
die Reise schwierig wird und wir mit allen möglichen Herausforderun-
gen konfrontiert werden.



Einleitung

25

Es ist schwer, dem Schmerz und Leid des Lebens ins Gesicht zu sehen. 
Wir wissen, wie die Realität unseres Lebens aussieht: wir werden gebo-
ren, blühen für eine Weile auf, geben ein paar Gene weiter und dann 
altern und sterben wir. Das ist das Schicksal aller Lebewesen. Das Leben 
dauert nicht sehr lange. Heutzutage haben Angehörige der Mittelschicht 
eine Lebenserwartung von 25.000 bis 30.000 Tagen (mit Unterstützung 
durch die moderne Medizin und einem gesunden Lebensstil). Wenn 
man in Armut hineingeboren wird, kann es auch viel kürzer sein. Und 
natürlich können wir oder die Menschen, die uns nahe stehen, während 
dieser 25.000 Tage von allen möglichen Krankheiten oder Tragödien 
heimgesucht werden.

Sich mit der Realität zu konfrontieren, dass wir Teil eines Lebens sind, 
in welchem es unzählige Krankheiten und qualvolle Todesarten gibt, und 
dass wir selbst unsere schlimmsten (grausamsten) Feinde sein können, 
kann eine erschütternde, ja traumatische Erfahrung sein. Es kann Wut 
oder Angst auslösen oder uns zutiefst bedrücken. Aber die Konfrontation 
mit dem Leiden spricht etwas sehr Tiefes in uns an. Sie ist in der Tat ein 
Weckruf und erfordert Mut. Das ist eine Schlüsselqualität des mitfüh-
lenden Geistes und eines der Merkmale eines bodhisattva ist die Bereit-
schaft, der Realität des Lebens ins Auge zu sehen und Wege zu finden, 
sich mutig, gütig und engagiert damit auseinander zu setzen.

Ehrlich gesagt ist es vielleicht nicht gerade das Klügste, mit der bewuss-
ten Konfrontation mit dem Leiden anzufangen, wenn man ein Selbsthil-
febuch über Mitgefühl verkaufen will! Normalerweise erwarten wir von 
Selbsthilferatgebern, dass wir uns besser fühlen, wenn wir nur die ver-
schiedenen Rezepte und Ratschläge befolgen. Wie kann das also gesche-
hen, indem wir „dem Leiden ins Auge blicken“? Nun, der wesentliche 
Punkt ist, dass es hier nicht nur darum geht, des Leidens gewahr zu wer-
den, entscheidend ist, was wir als Nächstes tun. Es wird Sie nicht über-
raschen, wenn wir darauf hinweisen, dass man dafür die Qualitäten des 
mitfühlenden Geistes nutzen und entwickeln muss, wodurch ein Prozess 
der allmählichen Transformation unserer Innenwelt in Gang gesetzt und 
unsere Fähigkeit geweckt wird, fürsorglich mit uns selbst, mit anderen 
Menschen und Lebensformen und unserer Umwelt umzugehen. Auch 



Achtsames Mitgefühl 

26

wenn die Dinge also schwierig sind, verändert das Erwecken des Mitge-
fühls unsere Beziehung zu uns selbst und unserer (Um-)Welt – und das 
macht den ganzen Unterschied aus.

Weisheit ist wichtig

Einen Weg zu gehen, auf dem wir Mitgefühl entwickeln, ist weise. Weis-
heit ist keine mysteriöse oder mystische Sache. Sie ist einfach Wissen plus 
Erfahrung, woraus Verstehen erwächst.11

Wissen + Erfahrung = Verstehen

Wir müssen in Weisheit wachsen, sie fällt uns nicht einfach in den Schoß. 
Wir müssen daran arbeiten, unser Wissen zu erweitern und Einsicht in die 
Ursachen des Leidens zu entwickeln. Aus unserer Sicht hängt die Art von 
Weisheit, die man entwickelt, tatsächlich von der eigenen Motivation ab – 
und das ist der Punkt, wo mitfühlenden Motiven entscheidende Bedeu-
tung zukommt, denn es gibt so viele verschiedene Motive und folglich 
verschiedene Arten von Wissen. Wenn wir im Hinblick auf das Leiden 
innerlich auf einen mitfühlenden Weg ausgerichtet sind, hat Wissen und 
Weisheit mit dem Verstehen des Leidens zu tun, so dass wir es lindern 
können. Unsere Absicht ist also entscheidend, wenn es darum geht, wel-
che Art von Wissen wir anstreben und wie wir unser Wissen und unsere 
Erfahrung einsetzen.



Einleitung

27

Der Lotos im Schlamm

Die Metapher für dieses Buch ist „der Lotos im Schlamm“. Wir haben sie 
gewählt, weil sie eine grundlegende Wahrheit über den Zusammenhang 
zwischen Schmerz und Leiden und Mitgefühl versinnbildlicht. Dieses Bild 
ist Teil eines uralten Mythos innerhalb der buddhistischen Mahayana-
Tradition. Der Schlamm steht im Grunde für unsere dunklere Seite: unsere 
Selbstbezogenheit und Aggression, unsere Ängste und Grausamkeiten, alles, 
was wir am liebsten verbergen und unter den Teppich kehren würden. Es 
repräsentiert auch die nackte Realität der höher entwickelten Lebensfor-
men: den Lebenskampf und den Schmerz darüber, dass alles vergänglich 
ist, und dass wir uns nur für eine kurze Zeit im Fluss des Lebens befinden, 
mit einem Drang zu überleben und zu wachsen, der auch den Tieren eigen 
ist (wir werden darauf in Kapitel 2 noch näher eingehen). Jeder von uns 
kann irgendwann von tragischen Ereignissen heimgesucht werden und das 
Gefühl haben „unterzugehen“. Schlamm trübt natürlich den klaren Blick. 
Und dennoch geht der Lotos aus dem Schlamm hervor, der Schlamm ist 
der Nährboden für den Lotos, der ohne ihn nicht gedeihen könnte – und 
deshalb ist die Beziehung zwischen dem Schlamm und dem Lotos absolut 
entscheidend. Und so ging auch das Mitgefühl aus der Entwicklung für-
sorglichen Verhaltens hervor. Es war ein evolutionärer Prozess und wäre 
ohne den Lebenskampf nicht möglich gewesen.

Der Lotos kann sich nicht vom Schlamm separieren oder ihn loswer-
den, weil er von ihm abhängig ist – und bei uns ist es genauso. Mitgefühl 
wird geweckt, indem wir von unserem eigenen Leiden und dem der Men-
schen in unserer Umgebung berührt werden. Der Lotos symbolisiert die 
erwachende innere Haltung des Mitgefühls, die Verlagerung vom selbst-
bezogenen Streben nach Vergnügen auf das aufrichtige Interesse an den 
Ursachen des Leidens. Damit gehen die Absicht und Entschlossenheit 
einher, sich in den Schlamm (das Leiden) hinein zu begeben und positive 
Eigenschaften wie Liebe, Fürsorglichkeit, Verständnis und Freude zu ent-
wickeln, durch die wir uns für den Schmerz des Lebens in uns selbst und 
anderen öffnen und darauf antworten. Das ist ein Schlüsselthema dieses 
Buches und etwas, das wir in Kapitel 6 noch näher betrachten werden.



Achtsames Mitgefühl 

28

Kernpunkte
t� Es gibt zwei psychologische Aspekte oder Qualitäten, die zusam-

men Mitgefühl ausmachen: eine, die uns befähigt, uns dem Leiden 
zuzuwenden, um es zu verstehen, und eine andere, bei der es um 
intelligentes Handeln und das Bemühen geht, das Leiden zu lindern.

t� Der menschliche Geist ist voller gegensätzlicher Motive und Anla-
gen. Damit sich die Anlage zum Mitgefühl entfalten und unser Leben 
verändern kann, müssen wir die beiden oben genannten Qualitäten 
trainieren.

t� Obwohl es in vielen spirituellen Traditionen wunderbare Lehren über 
Liebe und Mitgefühl gibt, ist der Buddhismus eine einzigartige Res-
source, denn er bietet praktische Methoden an, um den Geist in Mit-
gefühl zu trainieren.

t� Die westliche Naturwissenschaft entdeckt nun ebenfalls Wege, die 
uns helfen können, unseren Geist mit dem Ziel zu schulen, für alle 
ein besseres, mitfühlenderes Leben zu ermöglichen.



I

Die Themen



31

1

Aufwachen

Unseren Geist zu verstehen, ist vielleicht eine der größten Herausforde-
rungen für die moderne Wissenschaft und für jeden Einzelnen für uns. 
Man muss nicht lange überlegen, um anzuerkennen, dass der menschliche 
Geist außerordentliche Leistungen in der Naturwissenschaft, der Medi-
zin und der Rechtsprechung erbringt, aber es ist derselbe Geist, der auch 
die entsetzlichsten Gräueltaten und Auswüchse der Habgier hervorbrin-
gen kann. Unser Geist ist der gemeinsame Nenner bei allen Herausfor-
derungen, mit denen wir in dieser Welt konfrontiert sind – angefangen 
bei den Ungerechtigkeiten zwischen Arm und Reich, der Notwendigkeit, 
die Erderwärmung aufzuhalten und unseren Planeten zu schützen, bis 
hin zur Notwendigkeit, gegen die Ausbeutung der Kinder, der Schwa-
chen und Armen vorzugehen und effiziente Gesundheitssysteme für alle 
zu schaffen. Unser Geist kann ein Klima des rücksichtslosen Egoismus 
und Konkurrenzdenkens erzeugen oder eines, in welchem man mit die-
sen Problemen offen, besonnen und kooperativ umgeht. Und natürlich 
ist unser Geist die Quelle unserer eigenen, persönlichen Erfahrungen des 
Glücks und der Freude oder der Angst, des Elends und der Verzweiflung.

Dieses Buch beschäftigt sich also mit folgenden Fragen: Wie wurde 
unser Geist zu dem, was er ist? Was wissen wir über seine Funktionsweise? 
Und am allerwichtigsten: wie können wir ihn schulen, um den Heraus-
forderungen gewachsen zu sein, mit denen wir in der Außenwelt aber 



Die Themen

32

auch in unserem Inneren in der Ebbe und Flut unserer Stimmungen und 
Gefühle konfrontiert werden? Wir sind absolut davon überzeugt, dass 
uns durch das zunehmende Verstehen der Mechanismen unseres Geistes 
immer klarer wird, wie und warum wir ihn trainieren müssen – womit 
wir uns dann in Teil II des Buches beschäftigen werden.

Viele östliche und westliche Philosophen, und natürlich alle Religi-
onen, haben versucht, die Beschaffenheit unseres Geistes und die Ursa-
chen des Leidens in der Welt zu ergründen. In diesem Buch werden wir 
die Erkenntnisse der modernen psychologischen Forschung aber auch 
viel älterer Traditionen, einschließlich des Buddhismus, genauer unter-
suchen. Dass das Interesse am Buddhismus heute im Westen so groß 
ist, liegt an den Methoden der introspektiven und reflexiven Psychologie, 
welche von buddhistischen Gelehrten und Schülern seit Jahrtausenden 
studiert und angewandt wurden, und aus denen eine Ethik hervorging, 
die auf mitfühlender Erkenntnis beruht. Das sind die Wege, auf welchen 
sich der Einzelne mit seinem Geist vertraut machen und lernen kann, 
ihn zu seinem Wohlergehen zu stabilisieren und zu strukturieren und 
Schlüsselqualifikationen zu entwickeln, die der persönlichen und gesell-
schaftlichen Gesundheit förderlich sind. Wir können den Buddhismus 
als Psychologie der Introspektion oder Innenschau und Ethik betrachten, 
welche uns Erkenntnisse über die „raffinierte“ und komplizierte Natur 
unseres Geistes bescherte, sowie darüber, was wir dagegen tun können. 
Lassen Sie uns also zum Anfang zurückkehren und einmal darüber nach-
denken, was den Buddha dazu brachte, sich so brennend dafür zu inter-
essieren, wo die Wurzeln des Leidens liegen, das unserem eigenen Geist 
entspringt, und es zu verstehen.

Wir wollen mit einer aufschlussreichen Geschichte aus den jungen 
Jahren des Buddha beginnen. Es ist überliefert, dass er in eine Familie 
hineingeboren wurde, die über Teile eines Gebietes herrschte, welches im 
heutigen Nepal liegt. Sein Name war Siddharta Gautama, aber er wurde 
später als der Buddha bekannt, was soviel wie „der Erwachte“ bedeutet. 
Das genaue Datum seiner Geburt ist nicht bekannt, aber man nimmt an, 
dass er um 563 oder 623 vor Christus zur Welt kam. Er starb mit achtzig 
Jahren, was für die damalige Zeit ein beachtliches Alter ist.



Aufwachen

33

Sein Vater, der König, war gemäß verschiedener Überlieferungen ein 
ehrgeiziger Mann und sehr darauf bedacht, dass aus Siddharta ein großer 
König werde. Bei Siddhartas Geburt sagten dem König mehrere weise 
Männer voraus, dass sein Sohn tatsächlich ein großer Führer werde, dessen 
Namen über die Jahrhunderte hinweg in aller Welt bekannt sein würde. 
Sie prophezeiten jedoch, dass aus ihm entweder ein großer König oder 
ein großer spiritueller Lehrer würde, je nachdem, welchen Umständen 
er in seinem Leben begegnete. Die zweite Möglichkeit löste beim König 
große Besorgnis aus und so hielt er, im verzweifelten Versuch, dies zu 
verhindern, seinen Sohn von allen Formen des Leidens fern und sorgte 
dafür, dass Gautama in den Genuss aller erdenklichen Vergnügungen 
kam. Er ließ ihm einen goldenen Palast mit wunderschönen Gärten 
bauen (vielleicht sogar mehrere) und bot ihm alle möglichen Ablenkun-
gen und Zerstreuungen in Form von köstlichen Speisen, Weinen und 
hübschen jungen Mädchen.

Der König gab strikte Anweisung, dass alles in Siddhartas Umgebung 
schön zu sein hatte, sodass dieser niemals in Kontakt mit der Realität der 
Armut und des Leidens käme, die jenseits der Palastmauern herrschten, 
und nie den Wunsch verspüren würde, sich auf eine spirituelle Suche 
zu begeben. Doch Siddhartas Neugier war stärker und so schlich er sich 
eines Nachts aus seinem vergoldeten Palast hinaus. Draußen entdeckte 
er eine völlig andere Welt: eine Welt voller Armut und Leiden, Krank-
heit, Verfall, Tod und Grausamkeit. Es heißt, dass er beobachtete, wie ein 
Mann sein Pferd schlug, und dass er von dieser ersten Begegnung mit der 
Grausamkeit überwältigt wurde. Er sah ausgemergelte Bettler sterbend 
am Straßenrand liegen und der Anblick von Tod und Armut schockierte 
ihn. Bestürzt und bekümmert floh er im Schutz der Dunkelheit aus dem 
Palast, ließ Frau und Kind zurück und begann seine Wanderschaft über 
die staubigen Straßen Indiens, entschlossen, die Ursachen des Leidens zu 
ergründen und Erleuchtung zu finden. Anders als manche anderen spiri-
tuellen Lehrer, die aus ärmlichen oder schwierigen Verhältnissen kamen, 
kam Siddharta aus einem Leben voller Luxus.

Seine Art, mit dem Schock und dem Trauma umzugehen, ist ein sehr 
wichtiger Teil der Geschichte, der auch uns etwas lehren kann, denn 





II

Die Übungen



247

Einleitung: Mitfühlende Motivation

In den vorhergehenden Kapiteln haben wir gesehen, wie wichtig unsere 
Motivation für das Wecken von Mitgefühl ist. Das wird in der Legende 
über Chenrezig deutlich: bereit zu sein, hinabzusteigen, sich mit dem 
„Schlamm“ unserer Existenz auseinander zu setzen und sich dann auf 
dieser Grundlage für die inneren Kämpfe und Schwierigkeiten anderer zu 
öffnen. Die Meister früherer Tage erkannten, dass dadurch ein tiefgrei-
fender Prozess in Gang gesetzt wird – das Aufkeimen des Mitgefühls –, 
und sie drückten diese Erkenntnis mit dem Bild der Lotosblüte aus, die 
aus dem Schlamm emporwächst.

In der Praxis spiegelt sich diese Motivation in einem Gebet der Hoff-
nung wider: „Möge ich mein inneres Potenzial zu Weisheit und Mitge-
fühl erwecken und möge ich aktive Schritte tun, um dieses erleuchtete 
Gewahrsein in die Welt zu bringen und dazu beizutragen, andere Wesen 
vom Leiden zu befreien.“ Das ist das Bodhisattva-Gebet, dass seit Tau-
senden von Jahren charakteristisch für den Mahayana-Buddhismus ist. 
Die Form des Gebets ist nicht wichtig – entscheidend ist die damit ver-
bundene Absicht. Und ein weiterer entscheidender Faktor ist die Weis-
heit, welche diese Absicht hervorbringt.

Hier können die modernen Neurowissenschaften und die Psychologie 
einen wertvollen Beitrag zu den uralten östlichen Traditionen leisten, und 
wenn der Buddha heute leben würde, hätte er seine Erkenntnisse viel-
leicht auf eine ganz andere Art und Weise vermittelt. Einerseits erkennt 
diese Weisheit, dass wir alle im Fluss des Lebens gefangen sind – mit 
einem komplexen, problembeladenen Gehirn, das wir nicht erschaffen 



Die Übungen

248

haben, und mit Emotionen, die einfach über uns kommen, aber auf der 
anderen Seite erkennt sie auch, dass all das nicht so festgelegt ist, wie 
es scheinen mag, weil wir die Fähigkeit besitzen, zu wählen und unsere 
Erfahrung von Moment zu Moment zu gestalten.

Aus Sicht des evolutionären Modells ist die Motivation entscheidend, 
weil sie unseren Geist auf eine bestimmte Weise ausrichtet: sie ist eine der 
Schlüsselqualitäten des mitfühlenden Geistes (siehe Kapitel 4). Motiva-
tion aktiviert entsprechende Arten zu denken und fühlen (soziale Menta-
litäten). Wenn wir uns darauf ausrichten, mit anderen in Konkurrenz zu 
treten, dreht sich unser Denken und Verhalten um Gewinn und Erfolg, 
wohingegen eine mitfühlende Motivation unser Denken und Verhalten 
auf Fürsorglichkeit und Verantwortlichkeit ausrichtet. Deshalb ist es 
wichtig, eine authentische, von Herzen kommende Motivation zu for-
mulieren, aber jeder von uns sollte das auf seine ganz eigene Weise tun. 
Diese Eigenschaften sind als Potenziale in uns präsent, aber wir müssen 
uns bewusst auf sie konzentrieren, um sie wachzurufen. Die folgende 
Reflexion soll dabei helfen, sich der eigenen Motive bewusst zu werden.

Reflexion: Was ist mein Motiv?
t� Was ist mein Motiv, an einem solchen Training teilzunehmen?
t� Welche Veränderungen in meinem Leben oder meiner Lebensweise 

erhoffe ich mir davon?
t� Auf welche Weise soll dies den Menschen zugute kommen, die mir 

nahe stehen sowie anderen Menschen auf dieser Erde?
t� Kann ich das als persönliche Hoffnung formulieren, die meine von 

Herzen kommende Absicht vermittelt?



Einleitung: Mitfühlende Motivation

249

Übersicht über die Praxis-Kapitel

Wenn wir uns über unsere Motivation im Klaren sind, können wir anfan-
gen, Achtsamkeit zu praktizieren und direkt mit unserer Art, den Dingen 
Aufmerksamkeit zu schenken, arbeiten. Dadurch schaffen wir eine stabile 
Basis für unser Mitgefühlstraining (Kapitel 7). Indem wir Achtsamkeit 
praktizieren, werden wir vertrauter mit unseren Reaktionsweisen und ler-
nen, zu akzeptieren, was in jedem Moment in unserem Geist auftaucht 
(Kapitel 8). Das öffnet uns für den ersten Aspekt des Mitgefühls: der 
ehrlichen Auseinandersetzung mit allem, was in unserer Gefühlswelt – 
und der anderer – präsent ist. Dann konzentrieren wir uns auf die Ent-
wicklung unserer positiven emotionalen Systeme und arbeiten mit dem 
zweiten Aspekt des Mitgefühls: der Linderung und Verhinderung von 
Leiden. An diesem Punkt beginnen wir mit dem Fluss des Mitgefühls 
und mitfühlenden Vorstellungen zu arbeiten (Kapitel 9). All das gipfelt 
im Erwachen des mitfühlenden Selbst, dessen Aufmerksamkeit sich dann 
auf jene Anteile von uns richtet, mit denen wir Probleme haben: unsere 
wütenden, angstvollen und selbstkritischen Anteile (Kapitel 10). Und 
schließlich dehnen wir unseren Radius des Mitgefühls auf Menschen aus, 
die uns normalerweise nicht besonders am Herzen liegen, wie Fremde 
(oder Widersacher), und arbeiten direkt an unserem egozentrierten Geist, 
der die Öffnung des mitfühlenden Herzens blockiert. Hier beschäftigen 
wir uns mit den vier grenzenlosen Kontemplationen und der Praxis von 
„Nehmen und Geben“ (Kapitel 11).



251

7

Achtsamkeitsübung

Den unsteten Geist erkennen

Achtsamkeit ist die bewusste Absicht, die Aktivität des eigenen Geis-
tes urteilsfrei zu beobachten – sozusagen innerlich einen Schritt zurück 
zu treten und alles zu registrieren, was in ihm vorgeht, ohne darauf zu 
reagieren.1  Der Ausgangspunkt für Achtsamkeit ist einfach das bewusste 
Wahrnehmen dessen, was jetzt, in diesem Augenblick, in unserem Geist 
geschieht.

Fangen wir mit einer einfachen Übung an.

Übung 1: Den unsteten Geist erkennen2

Wir setzen uns bequem mit geradem Rücken hin (für Anfänger ist wahr-
scheinlich ein Stuhl mit gerader Rückenlehne am besten geeignet). Es 
ist nicht ratsam, sich in einen gemütlichen Sessel sinken zu lassen, weil 
man dann einschlafen könnte.

Wenn Sie eine angenehme Haltung gefunden haben, entspannen Sie 
sich einfach, möglichst mit offenen Augen, und beginnen, Ihre unmit-
telbare Umgebung bewusst wahrzunehmen. Spüren Sie den Druck Ihres 
Körpers auf der Sitzfläche des Stuhles und den Kontakt Ihrer Fußsohlen 



Die Übungen

252

mit dem Boden. Nehmen Sie wahr, was um Sie herum existiert. Regis-
trieren Sie, wie Sie ganz von selbst der Anblicke, Geräusche und anderer 
Sinneseindrücke gewahr werden – vielleicht zieht ein Essensduft aus der 
Nachbarwohnung herüber oder ein Windhauch streichelt Ihre Haut.

Diese Übung ist also sehr simpel: erlauben Sie sich einfach, im Moment 
zu sein und nehmen Sie alles wahr, was geschieht, während Sie dasit-
zen und nichts tun. Entscheiden Sie sich bewusst dafür, dazusitzen und 
nichts zu tun. Lassen Sie Ihren Geist im gegenwärtigen Moment ruhen 
und nehmen Sie einfach wahr, wo Sie jetzt sind.

Vielleicht stellen Sie in erstaunlich kurzer Zeit fest, dass Sie über irgend-
etwas nachdenken, obwohl Sie doch beschlossen hatten, nichts anderes zu 
tun als wahrzunehmen, was Sie in diesem Moment mit Ihren Sinnen auf-
nehmen. Wenn Sie bemerken, dass Sie „denken“, kommen Sie mit Ihrer 
Aufmerksamkeit einfach wieder ins „Hiersein“ und Nichtstun zurück. Sie 
beobachten einfach nur. Ehe Sie es sich versehen, werden Sie wahrschein-
lich wieder in zufällige Gedanken, Sorgen, Tagträume oder Grübeleien 
abdriften. Immer wenn Sie das bemerken, bringen Sie Ihre Aufmerksamkeit 
wieder freundlich und sanft ins Hier und Jetzt und ins Nichtstun zurück.

Reflexion nach der Übung
Reflektieren Sie etwa folgendermaßen: „Ich saß da, entspannte mich und 
wurde mir dessen bewusst, was im Moment geschah. Ich traf die bewusste 
Entscheidung, dazusitzen und nichts zu tun. Zu diesem ‚Nichtstun‘ gehörte 
auch, weder Gedankengänge zu verfolgen, noch mich in meinen Phanta-
sien zu verlieren, doch trotz dieser Entscheidung stellte ich fast unmittel-
bar fest, dass ich nachdachte. Das Denken begann ganz von selbst, obwohl 
ich beschlossen hatte, nichts zu tun und einfach nur zu beobachten.

Was sagt mir das? Es scheint, dass in meinem Geist eine eingefleischte 
Angewohnheit aktiv ist, die mich ständig automatisch aus dem gegen-
wärtigen Moment heraus und ins Denken hinein katapultiert, wenn ich 
nicht auf etwas Bestimmtes konzentriert bin. Diese Angewohnheit ist 
sehr stark und kann sich ohne weiteres über meine bewusste Entschei-
dung hinweg setzen. Das ist der unstete Geist.“



Achtsamkeitsübung

253

Machen Sie diese Übung mehrmals, bis Ihnen wirklich klar ist, was 
mit „unstetem Geist“ gemeint ist. Es ist der Geist, der niemals inne hält, 
sondern immer hierhin und dorthin springt und dem es schwer fällt, ein-
fach im gegenwärtigen Moment zu sein.

Diese Übung zeigt uns, dass wir uns zwar still hinsetzen und an einem 
Ort verweilen können, aber unser Geist nur selten diesem Beispiel folgt, 
selbst wenn wir das wollen. Er driftet sofort ins Denken ab, springt wahllos 
von einem Gedanken zum nächsten und wird von wechselnden Emotio-
nen beherrscht. Das resultiert in vieler Hinsicht aus dem „Schlauwerden“ 
unseres „neuen Gehirns“. Wir haben ein Gehirn, das denkt, fantasiert, 
plant, grübelt und bedauert.

Diese Tendenzen wären an und für sich kein Problem, wenn die damit 
verbundenen Gedanken und Gefühle angenehm und harmonisch wären, 
aber das ist nur allzu oft nicht der Fall. Die meisten von uns scheinen einen 
ganzen Katalog von negativen und verstörenden emotionalen Dateien im 
„Hinterkopf“ zu haben, wie beispielsweise „ich bin faul“ oder „mit mir 
stimmt etwas nicht.“ Wenn wir nicht gerade mit etwas beschäftigt sind, 
das unsere volle Aufmerksamkeit erfordert, schieben sich diese Dateien 
automatisch in den Vordergrund und liefern uns genügend Themen für 
die Beschäftigung mit negativen oder störenden Gedanken. Manchmal 
werden diese Themen durch bestimmte Ereignisse in unserem Leben akti-
viert, die uns erschüttern oder aufwühlen. In solchen Situationen fließt 
mehr Energie in diese Themen und wir ertappen uns bei Grübeleien 
über schmerzhafte oder kränkende Dinge, selbst wenn wir das nicht wol-
len. Wenn das geschieht, erkennen wir das Problem unseres normalen 
Bewusstseinszustandes: unser Geist ist normalerweise so eigensinnig und 
selbstbezogen, dass er, sogar wenn wir nicht über etwas Bestimmtes nach-
denken wollen, es trotzdem einfach tut und dadurch Leiden verursacht.

Wie wir anhand des Modells der drei Kreise in Kapitel 3 gesehen 
haben, wird unser Geist hauptsächlich von Bedrohungs- und Antriebs-
emotionen beherrscht. Wir versuchen alles zu meiden, was uns bedro-
hen könnte und alles zu bekommen, was wir zum Überleben und für ein 
angenehmes Leben brauchen. Es ist also nicht unsere Schuld, dass unser 
Geist so unstet und ständig in Bewegung ist. Die Evolution hat uns so 



Die Übungen

254

programmiert, dass wir stets auf der Hut vor Gefahren sind und auf die 
Dinge achten, die wir brauchen oder wollen. Wir haben uns nicht dahin 
entwickelt, wie ein Buddha still und friedvoll unter einem Baum zu sit-
zen, denn in diesem Fall wäre unsere Spezies schon vor einigen Tausend 
Jahren ausgestorben! Also besteht der Zweck unserer Selbsterforschung 
nicht darin, uns Vorwürfe zu machen oder zu denken: „Ich sollte nicht 
so sein; ich sollte meinen Geist besser kontrollieren“, sondern einfach 
zu sehen, was tatsächlich vor sich geht. Dieser Punkt ist sehr wichtig, 
weil eine solche Selbstbeobachtung sehr schnell durch die Tendenz zu 
Selbstvorwürfen oder sogar zum Selbsthass untergraben werden kann.

Wenn wir etwas tiefer über die Rastlosigkeit unseres Geistes und 
ihre Folgen reflektieren, kommt uns sehr bald die Erkenntnis, dass wir 
unsere Innenwelt nicht unter Kontrolle haben. Das ist etwas, was uns 
zum Nachdenken bringen sollte. Vieles, was wir in der Außenwelt tun, 
ist kontrollorientiert. Wir leben in einer Kultur, in der wir viele Dinge 
in unserem Leben mit einem Tastendruck auf einem Computer planen, 
manipulieren oder ändern können. Aber unsere Innenwelt können wir 
nicht so leicht kontrollieren. Das wird uns unmittelbar klar, nachdem 
wir die oben beschriebene Übung gemacht haben. Dabei konnten wir 
beobachten, dass unser Geist uns nicht gehorcht: er driftet weg und 
„macht sein eigenes Ding.“

Wir könnten natürlich sagen: „Lass doch den Geist machen, was er 
will, warum sollte ich mir die Mühe machen, ihn zu trainieren?“ Das ist 
in der Tat die unterschwellige Botschaft in modernen, konsumorientier-
ten Gesellschaften: „Lass deinen Geist frei, lass ihn einfach machen, was 
er will und gib ihm genau, was er will, vorausgesetzt, du bewegst dich 
innerhalb des gesetzlichen Rahmens.“ Aber wie wir inzwischen gelernt 
haben, folgt unser Geist, wenn wir ihn „freilassen“, lediglich seinen ein-
gefleischten Gewohnheiten im Bedrohungs- und Antriebsmodus. Wir 
ertappen uns dabei, wie wir immer wieder auf schmerzhaften Dingen 
herumreiten, uns selbst kritisieren und angreifen, uns für das, was wir 
tun, verurteilen, Auseinandersetzungen immer wieder durchleben und 
uns in endlosen Fantasien darüber verlieren, was wir wollen, wen wir 
begehren und was wir besitzen möchten. Ist das Freiheit?



Achtsamkeitsübung

255

Mit der Aufmerksamkeit arbeiten

Inzwischen ist deutlich geworden, dass alles, worauf wir unsere Auf-
merksamkeit richten und womit wir uns innerlich beschäftigen, unsere 
Emotionen und unseren Körper auf ganz spezifische Weise beeinflusst. 
Es kann ein verwilderter Garten mit viel Unkraut und Dornengebüsch 
sein oder ein sorgsam gepflegter Kräutergarten. Wir haben die Wahl. 
Rob Nairn beschreibt diesen Prozess mit den Worten: „Die Energie folgt 
der Aufmerksamkeit“ Wir geben den Dingen Energie, auf die wir uns 
konzentrieren, und die Dinge, denen wir Energie geben, entwickeln 
und stärken wir. Dieses Prinzip steht im Mittelpunkt unseres Achtsam-
keitstrainings. Auch wenn wir vielleicht nicht kontrollieren können, 
was sich in unserer Gefühlswelt tut, so hat doch das, worauf wir unsere 
Aufmerksamkeit richten, einen großen Einfluss darauf, was in unserer 
Erfahrungswelt geschieht. Ein wütender Gedanke kann beispielsweise 
einfach auftauchen, aber wenn wir uns auf ihn konzentrieren, geben wir 
ihm Energie, und er wird zu einer großen Sache in unserer Gefühlswelt. 
Wenn wir ihn aber nur registrieren und dann einfach sein lassen, verliert 
er seine Macht über uns und löst sich schnell in Luft auf. Wir können 
das Prinzip „Energie folgt der Aufmerksamkeit“ mit Hilfe der folgenden 
Übung genauer untersuchen:

Übung 2: Mit der Aufmerksamkeit arbeiten
Setzen Sie sich bequem hin und konzentrieren Sie sich auf Ihren rech-
ten Fuß. Nehmen Sie die Empfindungen in Ihren Zehen, dann in der 
Ferse und schließlich im ganzen Fuß wahr. Bleiben Sie dort mit Ihrer 
Aufmerksamkeit für ungefähr zehn Sekunden. Lassen Sie Ihre Aufmerk-
samkeit nun zum linken Fuß wandern. Nehmen Sie wieder die Emp-
findungen in Ihren Zehen, in der Ferse und dann im ganzen Fuß wahr 
und verweilen Sie mit Ihrer Aufmerksamkeit dort für etwa zehn Sekun-
den. Konzentrieren Sie sich jetzt auf ihre rechte Hand. Nehmen Sie die 
Empfindungen in den Fingern und im Daumen wahr. Halten Sie auch 
hier die Aufmerksamkeit wieder für etwa zehn Sekunden. Konzentrieren 




