
Edmund Husserl
Ideen zu einer
reinen Phänomenologie
und phänomenologischen
Philosophie

Philosophische Bibliothek





EDMUND HUSSERL 

Ideen zu einer 

reinen Phänomenologie 

und phänomenologischen 

Philosophie 

ERSTES BUCH 

Allgemeine Einführung in die 

reine Phänomenologie 

Nachwort (1930) 

Mit einer Einführung und einem 

Namen- und Sachregister von 

Elisabeth Ströker 7 

FELIX MEINER VERLAG 

HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 602

Diese Ausgabe bietet Edmund Husserls „Ideen zu einer reinen Phä-
nomenologie“ text- und seitengleich nach der kritischen Edition in 
Husserliana III/1, hg. von Karl Schuhmann, Den Haag 1976 und 
das „Nachwort“ aus Husserliana V, hg. von Marly Biemel, Den 
Haag 1971.

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 
Daten sind im Internet über ‹http://dnb.d-nb.de› abrufbar. 
ISBN 978-3-7873-1919-0
ISBN eBook 978-3-7873-3905-1

www.meiner.de

© für diese Ausgabe: Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2009. 
Alle Rechte vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfältigung und 
Übertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren wie 
Speicherung und Übertragung auf Papier, Transparente, Filme, 
Bänder, Platten und andere Medien, soweit es nicht §§  53 – 54 UrhG 
ausdrücklich gestatten. Druck und Bindung: GGP Media, Pößneck. 
Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier, hergestellt 

aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.



INHALT 

Elisabeth Ströker, Husserls Konzept einer reinen Phänomeno- 

logie und phänomenologischen Philosophie ................ XV 

Editorische Hinweise ............22.22..enuessesnennen.. KRKVI 

IDEEN ZU EINER REINEN PHÄNOMENOLOGIE UND 

PHÄNOMENOLOGISCHEN PHILOSOPHIE 

EINLEITUNG ......22ceeeseeeeeeeeeneeeeeesereeenerenee 3 

ERSTES BUCH 

ALLGEMEINE EINFÜHRUNG IN DIE 

REINE PHÄNOMENOLOGIE 

ERSTER ABSCHNITT 

Wesen und Wesenserkenntnis 

ERSTES KAPITEL 

TATSACHE UND WESEN 

$1. Natürliche Erkenntnis und Erfahrung .................. 10 

82. Tatsache. Untrennbarkeit von Tatsache und Wesen ....... 12 

83. Wesenserschauung und individuelle Anschauung ......... 13 

$4. Wesenserschauung und Phantasie. Wesenserkenntnis 

unabhängig von aller Tatsachenerkenntnis .............. 16 

$5. Urteile über Wesen und Urteile von eidetischer Allgemein- 

gültigkeit .........2222222ceeeseeseeeeesescneenenneen 17 

86. Einige Grundbegriffe. Allgemeinheit und Notwendigkeit .. 19 

87. Tatsachenwissenschaften und Wesenswissenschaften ..... 20 

$8. Abhängigkeitsverhältnisse zwischen Tatsachenwissenschaft 

und Wesenswissenschaft .........:.222csecneeeeeenennn 22 

89. Region und regionale Eidetik ............. 2.22.2222... 23 

$10. Region und Kategorie. Die analytische Region und ihre 

Kategorien ........22222eeeeeeeeeeeenseneeneenenneen 29



VI INHALT 

$11. Syntaktische Gegenständlichkeiten und letzte Substrate. 

Syntaktische Kategorien ..........:.2:.22c2neseesanenn 28 

$12. Gattungund Art ..........cccceneeeseeneseneeneennen 30 

813. Generalisierung und Formalisierung.................... 31 

814. Substratkategorien. Das Substratwesen und das töde rı ... 33 

815. Selbständige und unselbständige Gegenstände. 

Konkretum und Individuum .........22222cceeneseenn.. 34 

816. Region und Kategorie in der sachhaltigen Sphäre. 

Synthetische Erkenntnisse a priori .........222:222222222. 36 

817. Schluß der logischen Betrachtungen .................... 38 

ZWEITES KAPITEL 

NATURALISTISCHE MISSDEUTUNGEN 

818. Einleitung in die kritischen Diskussionen ............... 39 

819. Die empiristische Identifikation von Erfahrung und 

originär gebendem Akte .........2222ceeeeereeeeeeen nn 4 

$20. Der Empirismus als Skeptizismus ..........22s222002... 43 

$21. Unklarheiten auf idealistischer Seite.........:...2:22.2... 46 

822. Der Vorwurf des Platonischen Realismus. 

Wesen und Begriff ...........22222ceneseeeeneeeenenen 47 

$23. Spontaneität der Ideation, Wesen und Fiktum ........... 49 

824. Das Prinzip aller Prinzipien ..........:2222cceeereen 51 

825. Der Positivist in der Praxis als Naturforscher, der Natur- 

forscher in der Reflexion als Positivist................... 51 

$26. Wissenschaften der dogmatischen und Wissenschaften der 

philosophischen Einstellung ...............2.22ccc222.. 33 

ZWEITER ABSCHNITT 

Die phänomenologische Fundamentalbetrachtung 

ERSTES KAPITEL 

DIE THESIS DER NATÜRLICHEN EINSTELLUNG 

UND IHRE AUSSCHALTUNG 

827. Die Welt der natürlichen Einstellung: Ich und meine 

Umwelt ......2222oeeeeeneseeeeeeesenenensesenenenee 0 

828. Das cogito. Meine natürliche Umwelt und die idealen 

Umwelten ......222ceoseesseeeeseeeseesnessnesreseenen 98



ERSTER BAND VI 

829. Die „anderen“ Ichsubjekte und die intersubjektive 

natürliche Umwelt ......... 222022 ceeneeeeneeenneen en. 60 

$30. Die Generalthesis der natürlichen Einstellung............ 60 

831. Radikale Änderung der natürlichen Thesis. 

Die „Ausschaltung“, „Einklammerung* ................. 61 

832. Die phänomenologische &noXN .... 22.2.2222 esnseeeennn. 65 

ZWEITES KAPITEL 

BEWUSSTSEIN UND NATÜRLICHE WIRKLICHKEIT 

833. Vordeutung auf das „reine“ oder „transzendentale Bewußt- 

sein“ als das phänomenologische Residuum .............. 66 

834. Das Wesen des Bewußtseins als Thema ................. 69 

835. Das cogito als „Akt“. Inaktualitätsmodifikation .......... 71 

$36. Intentionales Erlebnis. Erlebnis überhaupt .............. 73 

$37. Das „Gerichtetsein-auf“ des reinen Ich im cogito und das 

erfassende Beachten ...............22..22cceccseneesc. 75 

838. Reflexionen auf Akte. Immanente und transzendente 

Wahrnehmungen ..........2222ceessereeeereeneren nen 11 

839. Bewußtsein und natürliche Wirklichkeit. 

Die Auffassung des „naiven“ Menschen ................. 79 

$40. „Primäre“ und „sekundäre“ Qualitäten. Das leibhaftig 

gegebene Ding „bloße Erscheinung“ des „physikalisch 

Wahren“ ...........22oenseeeeesssennenenneennennne 82 

$41. Der reelle Bestand der Wahrnehmung und ihr transzen- 

dentes Objekt ........ 222222 eeeereeeerneeernenernenen 89 

$42. Sein als Bewußtsein und Sein als Realität. 

Prinzipieller Unterschied der Anschauungsweisen ........ 86 

$43. Aufklärung eines prinzipiellen Irrtums ................ 89 

844. Bloß phänomenales Sein des Transzendenten, absolutes 

SeindesImmanenten .........222ceceeeeeeeereeeen en 91 

845. Unwahrgenommenes Erlebnis, unwahrgenommene 

Realität ....... 2222222 ceeeeeeeeeeeeeeeeeeneenennnen 95 

$46. Zweifellosigkeit der immanenten, Zweifelhaftigkeit der 

transzendenten Wahrnehmung .............:.2..22.2.2..296 

DRITTES KAPITEL 

DIE REGION DES REINEN BEWUSSTSEINS 

847. Die natürliche Welt als Bewußtseinskorrelat ............ 99



VII INHALT 

848. Logische Möglichkeit und sachlicher Widersinn einer Welt 

außerhalb unserer Welt ............ 222222 reneeneennnn 102 

849. Das absolute Bewußtsein als Residuum der Welt- 

vernichtung .........22.2222seeeeeseeseeneesesneenenne 103 

$50. Die phänomenologische Einstellung und das reine 

Bewußtsein als das Feld der Phänomenologie ........... 106 

851. Die Bedeutung der transzendentalen Vorbetrachtungen .. 107 

$52. Ergänzungen. Das physikalische Ding und die 

„unbekannte Ursache der Erscheinungen“ .............. 110 

853. Die Animalien und das psychologische Bewußtsein ...... 116 

$54. Fortsetzung. Das transzendente psychologische Erlebnis 

zufällig und relativ, das transzendentale Erlebnis 

notwendig und absolut ............2e22cerseeeeerenc. 118 

855. Schluß. Alle Realität seiend durch „Sinngebung“. 

Kein „subjektiver Idealismus“ .............22222222.2.. 120 

VIERTES KAPITEL 

DIE PHÄNOMENOLOGISCHEN REDUKTIONEN 

856. Die Frage nach dem Umfange der phänomenologischen 

Reduktionen. Natur- und Geisteswissenschaften ........ 122 

857. Die Frage der Ausschaltung des reinen Ich ............. 123 

858. Die Transzendenz Gottes ausgeschaltet ................ 124 

$59. Die Transzendenz des Eidetischen. Ausschaltung der 

reinen Logik als mathesis universalis .................. 125 

$60. Die Ausschaltung material-eidetischer Disziplinen ........ 128 

861. Die methodologische Bedeutung der Systematik der 

phänomenologischen Reduktionen .................... 130 

862. Erkenntnistheoretische Vordeutungen. „Dogmatische“ und 

phänomenologische Einstellung ....................... 132 

DRITTER ABSCHNITT 

Zur Methodik und Problematik der reinen Phänomenologie 

ERSTES KAPITEL 

METHODISCHE VORERWÄGUNGEN 

863. Die besondere Bedeutung methodischer Erwägungen 

für die Phänomenologie ...............222ccscenecnena. 135



ERSTER BAND IX 

$64. Die Selbst-Ausschaltung des Phänomenologen .......... 137 

865. Die Rückbeziehung der Phänomenologie auf sich selbst... 137 

866. Getreuer Ausdruck klarer Gegebenheiten. 

Eindeutige Termini ...........2222ereceereeeerneennn 1839 

867. Methode der Klärung. „Gegebenheitsnähe“ und 

„Gegebenheitsferne“ ........2.2:ceeeneeseseenenenenen 141 

868. Echte und unechte Klarheitsstufen. Das Wesen der 

normalen Klärung ..............222ceaeeeeneeeeeencan 143 

869. Die Methode vollkommen klarer Wesenserfassung ....... 144 

870. Die Rolle der Wahrnehmung in der Methode der Wesens- 

klärung. Die Vorzugsstellung der freien Phantasie ....... 145 

871. Das Problem der Möglichkeit einer deskriptiven Eidetik 

der Erlebnisse .............222222csesesesensneenenne 148 

872. Konkrete, abstrakte, „mathematische“ Wesenswissen- 

schaften ...... 2222222022 seeeeeeeneesennennnensnenne 149 

873. Anwendung auf das Problem der Phänomenologie. 

Beschreibung und exakte Bestimmung ................. 153 

874. Deskriptive und exakte Wissenschaften ................ 154 

875. Die Phänomenologie als deskriptive Wesenslehre der 

reinen Erlebnisse ............2.222222e2cneeseenceen. 196 

ZWEITES KAPITEL 

ALLGEMEINE STRUKTUREN DES REINEN 

BEWUSSTSEINS 

876. Das Thema der folgenden Untersuchungen ............. 158 

877. Die Reflexion als Grundeigentümlichkeit der Erlebnis- 

sphäre. Studien in der Reflexion ...................... 162 

878. Das phänomenologische Studium der Erlebnisreflexionen 165 

879. Kritischer Exkurs. Die Phänomenologie und die 

Schwierigkeiten der „Selbstbeobachtung*“ .............. 169 

$80. Die Beziehung der Erlebnisse auf das reine Ich .......... 178 

881. Die phänomenologische Zeit und das Zeitbewußtsein .... 180 

882. Fortsetzung. Der dreifache Erlebnishorizont, zugleich als 

Horizont der Erlebnisreflexion ............222222222... 184 

$83. Erfassung des einheitlichen Erlebnisstroms als „Idee“ .... 185 

$84. Die Intentionalität als phänomenologisches Hauptthema 187 

885. Sensuelle öAn, intentionale HopeN ..................... 191 

886. Die funktionellen Probleme ............222cr2eccn 2... 196



X INHALT 

DRITTES KAPITEL 

NOESIS UND NOEMA 

887. Vorbemerkungen ........222222ceesseessersenenenne. 200 

$88. Reelle und intentionale Erlebniskomponenten. Das Noema 202 

889. Noematische Aussagen und Wirklichkeitsaussagen. 

Das Noema in der psychologischen Sphäre ............. 205 

890. Der „noematische Sinn“ und die Unterscheidung von 

„immanenten“ und „wirklichen Objekten“ .............. 206 

$91. Übertragung auf die weiteste Sphäre der Intentionalität .. 210 

892. Die attentionalen Wandlungen in noetischer und 

noematischer Hinsicht.................222cccccc2.... 211 

893. Übergang zu den poetisch-noematischen Strukturen der 

höheren Bewußtseinssphäre .............2222cecccc... 215 

894. Noesis und Noema im Urteilsgebiete .................. 216 

895. Die analogen Unterscheidungen in der Gemüts- und 

Willenssphäre ..........2222222eeeseeeserneseerennen 220 

$96. Überleitung zu den weiteren Kapiteln. 

Schlußbemerkungen ...........222ceneseeceseeencnnn 222 

VIERTES KAPITEL 

ZUR PROBLEMATIK DER NOETISCH-NOEMATISCHEN 

STRUKTUREN 

897. Die hyletischen und noetischen Momente als reelle, 

die noematischen als nichtreelle Erlebnismomente ...... 225 

898. Seinsweise des Noema. Formenlehre der Noesen. 

Formenlehre der Noemata ...........2222scrrereen.. 229 

899. Der noematische Kern und seine Charaktere in der 

Sphäre der Gegenwärtigungen und Vergegenwärti- 

SUNZEN . . oo. o oo neeeeneesenneneeneeseeseneeneenenne 282 

8100. Wesensgesetzliche Stufenbildungen der Vorstellungen in 

Noesis und Noema ............222222ecseesensennen. 235 

$101. Stufencharakteristiken. Verschiedenartige „Reflexionen“ 236 

8102. Übergang zu neuen Dimensionen der Charakterisierungen 237 

$103. Glaubenscharaktere und Seinscharaktere ............. 238 

8104. Die doxischen Modalitäten als Modifikationen ......... 240 

8105. Glaubensmodalität als Glaube, Seinsmodalität als Sein.. 242 

8106. Bejahung und Verneinung nebst ihren noematischen 

Korrelaten ..........2222222neeeeeneeeeennneeenenen 243



INHALT XI 

8107. Iterierte Modifikationen ... 2.22.22 2uccneeeneenennnn. 245 

$108. Die noematischen Charaktere keine „Reflexions“- 

bestimmtheiten .......2222ceeceeeseessresnersnennnn 246 

$109. Die Neutralitätsmodifikation ............2..2:222222.. 247 

$110. Neutralisiertes Bewußtsein und Rechtsprechung der 

Vernunft. Das Annehmen ............:..2222ccn.nn... 249 

$111. Neutralitätsmodifikation und Phantasie .............. 250 

$112. Iterierbarkeit der Phantasiemodifikation, Nichtiterierbar- 

keit der Neutralitätsmodifikation ..........222222.2... 252 

$113. Aktuelle und potentielle Setzungen ................... 254 

8114. Weiteres über Potentialität der Thesis und Neutralitäts- 

modifikation ...........22222ceeeeeeseeneeneneeenne 298 

$115. Anwendungen. Der erweiterte Aktbegriff. Aktvollzüge 

und Aktregungen ..... 22222 eeseeesseesneneeesnennne 262 

8116. Übergang zu neuen Analysen. Die fundierten Noesen 

und ihre noematischen Korrelate ..................... 265 

8117. Die fundierten Thesen und der Abschluß der Lehre von 

der Neutralisierungsmodifikation. Der allgemeine 

Begriff der Thesis ............ceccceeseeeeseennenen 268 

$118. BewuBtseinssynthesen. Syntaktische Formen .......... 272 

$119. Umwandlung polythetischer Akte in monothetische..... 275 

$120. Positionalität und Neutralität in der Sphäre der 

Synthesen ......2.22e22esseseseeeeseeenneeennneennn 297 

$121. Die doxischen Syntaxen in der Gemüts- und Willens- 

sphäre .......2.2222eereeeereeseeereseeresesreneenene 218 

$122. Vollzugsmodi der artikulierten Synthesen. „Thema“ .... 281 

$123. Verworrenheit und Deutlichkeit als Vollzugsmodi 

synthetischer Akte ...........222ceneeneneeeennnennn 283 

$124. Die noetisch-noematische Schicht des „Logos“. 

Bedeuten und Bedeutung ...........222ceceeneenenn. 284 

$125. Die Vollzugsmodalitäten in der logisch-ausdrücklichen 

Sphäre und die Methode der Klärung ................. 288 

$126. Vollständigkeit und Allgemeinheit des Ausdrucks ...... 290 

8127. Ausdruck der Urteile und Ausdruck der Gemütsnoemen 291



XI INHALT 

VIERTER ABSCHNITT 

Vernunft und Wirklichkeit 

ERSTES KAPITEL 

DER NOEMATISCHE SINN UND DIE BEZIEHUNG 

AUF DEN GEGENSTAND 

8128. Einleitung ...........222ceueseeesseeeseenenenenenn 295 

$129. „Inhalt“ und „Gegenstand“; der Inhalt als „Sinn“ ....... 297 

$130. Umgrenzung des Wesens „noematischer Sinn“ ......... 299 

8131. Der „Gegenstand“, das „bestimmbare X im noematischen 

N) 1 1) ER 10) | 

8132. Der Kern als Sinn im Modus seiner Fülle .............. 304 

8133. Der noematische Satz. Thetische und synthetische Sätze. 

Sätze im Gebiete der Vorstellungen ................... 305 

8134. Apophantische Formenlehre..............222222200.. 306 

8135. Gegenstand und Bewußtsein. Übergang zur 

Phänomenologie der Vernunft ................2...... 310 

ZWEITES KAPITEL 

PHÄNOMENOLOGIE DER VERNUNFT 

8136. Die erste Grundform des Vernunftbewußtseins: 

das originär gebende „Sehen“ ................2.22222... 314 

$137. Evidenz und Einsicht. „Originäre“ und „reine“, 

assertorische und apodiktische Evidenz ............... 317 

$138. Adäquate und inadäquate Evidenz ............2...... 319 

8139. Verflechtungen aller Vernunftarten. Theoretische, 

axiologische und praktische Wahrheit ................ 321 

$140. Bestätigung. Berechtigung ohne Evidenz. Äquivalenz der 

positionalen und neutralen Einsicht .................. 324 

$141. Unmittelbare und mittelbare Vernunftsetzung. 

Mittelbare Evidenz .........222222ceeeereseeneenenee 326 

8142. Vernunftthesis und Sein ........ 22 con cneneenenennnn. 329 

8143. Adäquate Dinggegebenheit als Idee im Kantischen Sinne 330 

$144. Wirklichkeit und originär gebendes Bewußtsein: 

Abschließende Bestimmungen ...............2222222. 332 

8145. Kritisches zur Phänomenologie der Evidenz ........... 333



INHALT XII 

DRITTES KAPITEL 

ALLGEMEINHEITSSTUFEN DER VERNUNFT- 

THEORETISCHEN PROBLEMATIK 

8146. Die allgemeinsten Probleme .............2ersescnen.. 337 

8147. Problemverzweigungen. Die formale Logik, Axiologie 

und Praktik ...........22 20222. esnesenssnenenennenn 339 

8148. Vernunfttheoretische Probleme der formalen Ontologie .. 342 

$149. Die vernunfttheoretischen Probleme der regionalen 

Ontologien. Das Problem der phänomenologischen 

Konstitution .........2202cceeeneeenerenennenenennn 344 

$150. Fortsetzung. Die Region Ding als transzendentaler 

Leitfaden ...........2.222202essessenensssnsenennene 348 

8151. Schichten der transzendentalen Konstitution des Dinges. 

Ergänzungen ........22uoeeeeeereeenreneneensnnere 9392 

8152. Übertragung des Problems der transzendentalen Konsti- 

tution auf andere Regionen .......... 22.2222 ceesenenn. 354 

$153. Die volle Extension des transzendentalen Problems. 

Gliederung der Untersuchungen .............2.2.2.2.2... 355 

NACHWORT .......2sseeeeeeeereeeerenereenessereneseene 198 

Namenregister ........2eeccseeeseeesessessnseneseneennee 103 

Sachregister .....2222ceeesereeesnenenneseseseserenerene 105





HUSSERLS KONZEPT EINER 

REINEN PHÄNOMENOLOGIE UND 

PHÄNOMENOLOGISCHEN PHILOSOPHIE 

Von Elisabeth Ströker 

Mit der weiteren Erprobung der phänomenologischen Methode 

so wie in den Logischen Untersuchungen fortzufahren, konnte 

Husserl kaum zweckdienlich erscheinen. Zwar waren die ge- 

troffenen Maßnahmen sehr wohl geeignet, in größere Problem- 

tiefen einzelner Fragen vorzudringen; doch konnte weiterhin 

das Fragmentarische von lauter Einzeluntersuchungen nicht 

befriedigen. Sind diese zwar einerseits Ausdruck dafür, daß 

Husserls phänomenologisches Erstlingswerk noch durch keinen 

Vorbegriff von Philosophie bestimmt ist und eher die Festlegung 

auf eine philosophische Position scheut als vorbereitet, so blieb 

doch andererseits gerade auch unter seinem Leitgedanken einer 

phänomenologischen Grundlegung der reinen Logik und Er- 

kenntnistheorie nicht nur vieles nur fortzuführen, sondern auch 

zu systematisieren. 

Längere Zeit allerdings schwankend, ob er nicht doch eher in 

unmittelbarer Fortführung der Tendenzen seiner Logischen Un- 

tersuchungen der Fülle ihrer Einzelthemen folgen und ihnen 

klarere Struktur in einer auf die reine Logik gegründeten allge- 

meinen Urteilstheorie geben — oder ob er der zumal mit der V. 

und VI. Untersuchung aufgetauchten Problematik einer allge- 

meinen Grundlegung der Phänomenologie des Bewußtseins sich 

zuwenden sollte, entschied Husserl sich für die letztere Aufgabe, 

ohne indes die erstere zu vernachlässigen.' 

Für den ersten systematischen Versuch, den Husserl über die 

Grundprobleme der Phänomenologie 1913 vorlegte, war nicht 

unwesentlich, daß er in den langen Jahren öffentlichen Schwei- 

1 Über Husserls verschiedene Forschungsvorhaben in der Entstehungs- 

phase der ‚Ideen I’ vgl. den aufschlußreichen und ausführlichen Bericht 

von K. Schuhmann in seiner Einleitung zu Husserliana IIV/1.



XVI ELISABETH STRÖKER 

gens zuvor sich auch intensiven Studien zu Descartes und Kant 

gewidmet hatte. Deren Fragestellungen nicht nur fortzuführen, 

sondern sie in einer Weise zu radikalisieren, daß die Phänome- 

nologie fortan als strenge Wissenschaft, ja als die strengste von 

ihnen allen bestehen konnte, wurde von nun an das niemals 

aufgegebene Ziel: Indem die Phänomenologie nicht allein in phi- 

losophisch seit je geläufiger Weise noch hinter die Voraussetzun- 

gen aller anderen Wissenschaften zurückfragte, sondern sich 

auch an selbstkritischer Rückfrage in die eigenen Gründe nichts 

schenken und die Mittel dafür ganz aus dem eigenen methodi- 

schen Inventar schöpfen würde, sollte sie absolut strenge oder 

absolute Wissenschaft werden. 

Diesem Fernziel der Phänomenologie war freilich weder mit 

einem Schlage noch mit einem einzigen Werk von thematischer 

Geschlossenheit nachzukommen. Nur erst als ‚Allgemeine Ein- 

führung in die reine Phänomenologie‘ legte Husserl schließlich 

den Ertrag mehrjähriger Forschungsvorlesungen vor, die 1913 

als Erstes von drei geplanten Büchern seiner ‚Ideen zu einer 

reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie‘ 

als Programmschrift seiner Philosophie aufgenommen wurden 

— um so länger und nachhaltiger, als diese bald überall kurz als 

Husserls /deen bezeichnete Einführung abermals für mehr als 

ein Jahrzehnt seine einzige Werkpublikation bleiben sollte. Sie 

hat, um es etwas pointiert vorweg zu sagen, der Sache Husserls 

im ganzen den Dienst nicht erweisen können, der sonst wohl 

von einer Einführung erwartet wird: im Vorblick auf weitere 

stetige Ausführung diejenigen lenkend und leitend, die Husserl 

zumal mit diesem Werk weniger als Leser denn als Mitarbeiter 

und Mitstreiter in einem immer mehr sich weitenden Horizont 

offener Probleme in seine hier dezidiert beginnende ‚„Arbeits- 

philosophie“ ansah. 

Kaum auch waren es auffällige kompositorische Schwächen, 

welche diese unter äußeren Termindruck geratene erste Dar- 

stellung der „reinen Phänomenologie“ Husserls für allzu lange 

Zeit gravierenden Mißverständnissen aussetzen konnten. Vor 

allem ließ die phänomenologische Methode, bei aller Frucht- 

barkeit auch unter der umfassenderen Zielsetzung fraglos sich



HUSSERLS KONZEPT EINER PHÄNOMENOLOGIE XVII 

bewährend, Husserl hier nicht selten doch auch zu vermeintlich 

analytisch-deskriptiv gewonnenen Ergebnissen gelangen, die 

im kritischen Hinsehen, auch und gerade unter der Verpflich- 

tung ansatzgemäßer unvoreingenommener Phänomenanalyse, 

schwerlich als phänomenologisch gerechtfertigt akzeptiert wer- 

den konnten. 

Gleichwohl sind Husserls ‚Ideen I‘ weit mehr als nur sein 

programmatischer Erstling der von nun ab reinen Phänome- 

nologie, als könne er nur noch werkgeschichtliches Interesse 

beanspruchen. Mehr als das sind sie auch durch alle künfti- 

gen Entwicklungen Husserls und auch durch manche spätere 

Selbstkritik hindurch bis zuletzt geblieben. Husserl fand mit 

ihnen, vorbereitet durch die Phänomenologie der intentionalen 

Erlebnisse in den Logischen Untersuchungen, die schlechthin 

fundamentale Problematik der Philosophie in der Intentiona- 

lität des Bewußtseins, in der für ihn auch alle Fragen der Ver- 

nunft im theoretischen wie im praktischen Sinne beschlossen 

waren. Husserl vollzog, um sie in Angriff zu nehmen, hier jene 

vielzitierte Wende, welche — unbeschadet nicht zu verkennen- 

der späterer Wandlungen - einzig diese Kennzeichnung insofern 

verdient, als ihr zum einen, einmal vollzogen, jede spätere Zu- 

rücknahme oder auch nur ein erwogener Widerruf aus Gründen 

innerer Konsequenz des Husserlschen Unternehmens verwehrt 

war, und als zum anderen die Wende zu eben jener als ‚rein‘ 

apostrophierten Phänomenologie führte. Der präzise Sinn die- 

ser Reinheit würde sich allerdings erst mit der entschlossenen 

Wendung zur reinen transzendentalen Phänomenologie erfüllen, 

als welche Husserl fortan seine Phänomenbologie allein charakte- 

risiert haben wollte. Als transzendentale Phänomenologie aber 

würde sie nicht nur eine neuartige Idee von Wissenschaftsphi- 

losophie realisieren, sondern auch zu einer phänomenologischen 

Philosophie entfaltet werden, die den Rahmen traditioneller Sy- 

stembegriffe der Philosophie sprengen sollte. 

Ausgehend von der natürlichen Einstellung, in der Welt und 

Bewußtsein einander gegenüberstehen, aber auch ständig auf- 

einander bezogen sind, will Husserl die wesentlichen Vorausset- 

zungen eines derartigen Weltbezugs freilegen. Dazu bedarf die



XVII ELISABETH STRÖKER 

Phänomenologie zweier wesentlicher reduktiver Schritte. Zum 

einen muß sie, nicht zuletzt auch in deutlicher Abgrenzung ge- 

gen die Psychologie als Tatsachenwissenschaft, Wesenswissen- 

schaft werden. Die zugehörige Reduktion, welche empirisch- 

psychologische Phänomene in reine Wesensallgemeinheiten 

überführen soll, nennt Husserl die eidetische Reduktion. Zum 

zweiten gilt eine spezifisch transzendentale Reduktion der Ge- 

winnung reiner Phänomene in dem Sinne, daß diese von allem, 

was ihnen an Realität anhaftet, befreit werden. So soll die Phä- 

nomenologie nicht einfach Wesenslehre realer, sondern tran- 

szendental reduzierter Phänomene sein. Dabei liegt es in der 

spezifischen Eigenart der transzendentalen Reduktion, daß Sinn 

und Absicht einer dergestalt zur transzendentalen Wesenslehre 

geläuterten Phänomenologie erst in und mit ihrem Vollzuge 

deutlich werden können. 

Zur eidetischen Reduktion findet sich in den ‚Ideen I‘ im er- 

sten Abschnitt (10-55) Husserls erstes und einziges zusammen- 

hängendes Lehrstück, das insoweit seine Phänomenologie als 

eine Wesensphänomenologie hervortreten läßt. Es bietet inhalt- 

lich direkten Anschluß an die I. Untersuchung, und es bleibt 

ihr auch insofern nahe, als Husserl hier die Differenz von Tat- 

sache und Wesen oder Faktum und Eidos, die entsprechend zur 

Unterscheidung von Tatsachenwissenschaften und Wesenswis- 

senschaften führt, im wesentlichen dazu benutzt, das Eigenrecht 

der allgemeinen Gegenstände gegen nominalistische Argumente 

und naturalistische Fehldeutungen nochmals zu verteidigen 

und speziell diese als derartige Gegenstände deutlicher zur Ab- 

hebung zu bringen. Indem Husserl in ihrem Gegenstandsbereich 

weitere begriffliche Unterscheidungen trifft, die ihn nach Genus 

und Eidos, Art und Spezies bis hin zu den Individuen und eide- 

tischen Singularitäten strukturiert sein läßt, bringt er ihn nicht 

nur in unterschiedlichen Stufen eidetischer Allgemeinheit zur 

Geltung, sondern grenzt diese auch scharf gegen empirische All- 

gemeinheiten ab. 

Von besonderer Bedeutung erwies sich dabei die Bestimmung 

derjenigen Wesensgegebenheiten, welche als sachhaltige Grund- 

begriffe zweils den verschiedenen positiven Wissenschaften zu-



HUSSERLS KONZEPT EINER PHÄNOMENOLOGIE XIX 

grundeliegen und als „regionale Kategorien“ ein Gebiet oder 

eine Region in der Weise umgrenzen, daß sie oberste Wesensall- 

gemeinheiten für diejenigen Individuen des Seienden sind, wel- 

che in den einzelnen positiven Wissenschaften empirisch er- 

forscht werden. Derartige regionale Ontologien, denen empirisch 

die Naturwissenschaften, die Psychologie sowie die Geisteswis- 

senschaften entsprechen, hat Husser]l dem Zweiten Buch seiner 

Ideen vorbehalten. 

An dem in Rede stehenden Ort waren dagegen vornehmlich 

weitere Analysen jener Akte des Erfassens von Wesenheiten 

fällig, welche als material kategoriale Anschauungen in den Zo- 

gischen Untersuchungen etliche Fragen offengelassen hatten. 

Doch gelangt Husserl darin auch hier nicht so weit über seine 

früheren Untersuchungen der Wesensanschauung hinaus, daß 

sie die mit diesem Begriff aufgetauchten Schwierigkeiten hätten 

beseitigen können. Was hier bisher die analytische Klärung 

hatte vermissen lassen, nämlich gerade das kategoriale Moment 

in derartigen Anschauungen, wurde auch jetzt nicht zureichend 

präzise bestimmt. Doch macht Husserl hier immerhin Möglich- 

keiten kritischer Korrektur von Wesenserkenntnissen sichtbar, 

für die ein unanalysierter Begriff von Wesensschau und Wesen- 

sintuition auf den ersten Blick gar nicht zugänglich war. 

Sollte nämlich anfänglich eine Ideation zu Wesen führen, die 

als eine besondere Form der Abstraktion ihre Grundlage in 

gleichartigen empirischen Einzelfällen hatte, so löst Husserl sie 

nun, und später zunehmend deutlicher, von faktischen Vor- 

kommnissen ab und weist für sie der Phantasie eine bezeich- 

nende Rolle zu (129f.). 

Als frei imaginierende Abwandlung realer Fakten erhält die 

Phantasie eine Rolle in Husserls Wesenslehre zugewiesen, deren 

volle Bedeutung sich allerdings erst aus seinen späteren Schrif- 

ten ergeben kann. Keineswegs Erkenntnisakten gleichgestellt 

und dennoch speziell an der Gewinnung von Wesenseinsichten 

maßgeblich beteiligt, läßt die Phantasie durch ihre Möglichkei- 

ten freien, durch keinerlei Realitätsbindungen beschränkten 

Umfingierens eines Faktums zum einen deutlich werden, daß 

das Wesen einer Sache gegen dessen Seinsmodus gänzlich neu-



xXX ELISABETH STRÖKER 

tral ist, nichts als eine reine Möglichkeit, in der auch nichts von 

irgendeiner realen Setzung ihrer möglichen exemplarischen 

Konkretionen impliziert ist. Zum anderen läßt phantasiemäßi- 

ges Durchlaufen aller denkbaren Abwandlungen eines Realen 

bis hin an die äußersten Grenzen des Denkunmöglichen seiner 

Beschaffenheiten, wie es Husserl später mehrmals als ‚‚eideti- 

sche Variation“ beschrieben hat, die Deckungssynthesis von 

Wesensmeinung und diesbezüglicher anschaulicher Erfüllung 

nicht länger bei einem Wesen terminieren, dessen Sosein ein für 

allemal feststünde. Invariante derartiger eidetischer Abwand- 

lungen, rückt es vielmehr in einen Spielraum prinzipiell nicht 

abschließbarer Möglichkeiten weiterer Variationen und wird 

somit geregelter Korrektur und Kritik zugänglich. Das bedeutet 

aber in letzter Konsequenz, daß auch Husserls häufig bean- 

spruchte Wesensevidenz grundsätzlich „Evidenz unter Prä- 

sumption“ sein würde, auf welche er später, und im Rahmen 

eines verdeutlichten Konzepts phänomenologischer Konstitu- 

tion zumal, alle Evidenz zurücknahm.? 

Darauf hier bereits zu verweisen bedeutet keinen unangemes- 

senen Vorgriff auf erst Jahre später gewonnene methodische 

Einsichten Husserls im Hinblick auf seine Grundsatzbehaup- 

tungen in den ‚Ideen IT‘, in denen die für alle echte Wissenschaft 

zu fordernde Vorurteilslosigkeit in einem Anschauen und Sehen 

festgemacht wird, welches ausdrücklich nicht auf sinnliches Se- 

hen von Erfahrungsgegebenheiten beschränkt wird, sondern das 

alle Formen des Sehens umfassen soll (42 £.). Nur als dergestalt 

sehendes Bewußtsein ist es „originär gebendes“ Bewußtsein und 

als dieses, wie immer auch Sehen mit einem anderen Sehen strei- 

ten mag, ‚die letzte Rechtsquelle aller vernünftigen Behauptun- 

gen“ (43). So wird für Husserl „das allgemeinste Prinzip aller 

?2 Daß Husserl an dem für seine Philosophie fundamentalen Konzept 

der Evidenz ständig, und nicht ohne Selbstkritik, gearbeitet hat, zeigen 

insbesondere die Differenzierungen, die er daran in seinen Spätschriften 

vorgenommen hat. Zur Evidenzproblematik speziell in den Zogischen Un- 

tersuchungen und der Formalen und transzendentalen Logik siehe G. Hef- 

fernan, Bedeutung und Evidenz bei Husserl, Bonn 1983.



HUSSERLS KONZEPT EINER PHÄNOMENOLOGIE XXI 

Methode, das des ursprünglichen Rechtes aller Gegebenheiten“. 

gleichbedeutend mit dem „Prinzip aller Prinzipien: daß jede ori- 

ginär gebende Anschauung eine Rechtsquelle der Erkenntnis sei, 

daß alles, was sich uns in der ‚Intuition‘ originär ... darbietet, 

einfach hinzunehmen sei, als was es sich gibt, aber auch nur in 

den Schranken, in denen es sich da gibt ...“ (51,55). 

Schranken dieser Art werden sich vielfach zeigen, und erst die 

Verfolgung der Husserlschen Forschung im einzelnen kann aus- 

machen, ob es sich dabei allenthalben um Schranken des Gege- 

benen, und zumal des Selbstgegebenen, oder nicht auch um 

solche der phänomenologischen Verfahren zur Gewinnung der- 

artiger Selbstgebung handelt. 

Daß Husserl 1913 die Programmschrift seiner Phänomeno- 

logie mit einem Abriß der Wesenslehre begann, obgleich diese 

damit so wenig auch schon zu den Kernstücken seiner Phäno- 

menologie im nun genauer explizierten Sinne zu gehören schien, 

daß Husserl sie sogar noch außerhalb der „phänomenologischen 

Fundamentalbetrachtung“ hielt, widersprach anscheinend al- 

lem, was er bisher über sie und ihre grundlegende Bedeutung 

für seine Phänomenologie gesagt hatte. Doch hatte diese Pla- 

zierung, gleichsam im Vorraum seiner eigentlichen Phänome- 

nologie, wohl ihren plausiblen und für Husserls Methode sogar 

zweifachen guten Sinn: Als allgemeine Wesenslehre keineswegs 

zwangsläufig einer Philosophie phänomenologischer Provenienz 

zugehörig und in mehreren Varianten der Überlieferung auch 

weit älter als diese, konnte indes eine phänomenologische Phi- 

losophie, einmal als Vorhaben ins Auge gefaßt, einer Wesens- 

lehre so wenig entraten, daß sie ihr doch nichts Geringeres als 

diejenige Allgemeinheit und Allgemeingültigkeit der Geltung 

ihrer Aussagen verdanken mußte, die für ihren spezifischen 

Wissenschaftsanspruch unverzichtbar war. In diesem Sinne 

hatte die Phänomenologie - und hatte auch die transzendentale 

Phänomenologie Husserls — in der Tat Wesenswissenschaft zu 

sein, und sie hat eben dies zu sein auch bis zuletzt in Anspruch 

genommen. 

Daneben aber darf nicht übersehen werden, daß sich damit 

auch die Rolle einer Wesenslehre für Husserls Phänomenologie



XXI ELISABETH STRÖKER 

erschöpfte. Deren Erörterungen und Erwägungen zur Gewin- 

nung und Sicherung von Wesenserkenntnissen dienten nicht der 

Begründung einer eigenständigen Wesensphänomenologie, son- 

dern hatten lediglich den Charakter von Voruntersuchungen für 

die transzendentale Phänomenologie. Insoweit erhalten Wesen- 

seinsichten für Husserl auch nur die Funktion, Allgemeinheits- 

ansprüche derjenigen Erkenntnisse rechtfertigungsfähig zu 

machen, um die es Husserl in der transzendentalen Phänome- 

nologie entscheidend zu tun war — Erkenntnisse also, wie sie 

sich aus der Grundstruktur des Bewußtseins und seiner wesens- 

mäßigen intentionalen Beziehung zur Welt samt allen darin be- 

schlossenen und aus ihr folgenden Einsichten ergeben. Daraus 

dürfte sich auch erklären, daß Husserl, wo er fortan Wesensein- 

sichten geltend gemacht hat, sie kaum mehr expressis verbis 

durch eidetische Verfahren gesichert, sondern sie in der Regel 

schweigend gehandhabt und höchstens in strittigen Fällen noch 

eigens reflektiert hat. Insbesondere sein oft wiederholter Hin- 

weis, daß alle transzendentalphänomenologischen Einsichten 

als Wesenseinsichten zu nehmen seien, hat auf diese Weise nicht 

den fragwürdigen Status bloßer Versicherung oder dogmati- 

scher Behauptung, sondern will nur an Rolle und Funktion der 

Wesensallgemeinheiten für seine transzendentale Phänomeno- 

logie erinnern. 

Um die transzendentale Dimension zu erreichen aber bedarf 

die Phänomenologie einer weiteren Reduktion, die von der ei- 

detischen Reduktion so grundverschieden ist, daß ihre gemein- 

same Kennzeichnung als ‚Reduktion‘ eher irritierend wirken 

könnte. Mit ihr soll die Phänomenologie Husserls eine andere 

Reinheit erreichen als die Reinheit des Wesens in völliger Neu- 

tralität gegen alle Realität und Realisierbarkeit. 

Sie zu verdeutlichen beginnt Husserl im zweiten Abschnitt 

der ‚Ideen I‘ seine phänomenologische Fundamentalbetrach- 

tung mit der Vorbereitung auf eine grundlegende Änderung der 

natürlichen Einstellung, in der wir uns als Menschen im ge- 

wöhnlichen Alltagsleben wie auch in den Wissenschaften be- 

ständig auf Begebenheiten und Sachverhalte der Welt spontan 

oder reaktiv beziehen, ohne sonderlichen Anlaß zu haben, ihre



HUSSERLS KONZEPT EINER PHÄNOMENOLOGIE XXIII 

Wirklichkeit in Frage zu stellen. Hier zunächst sichtlich geführt 

durch den methodischen Zweifelsversuch des Descartes, der 

durch die „‚Ansetzung‘ des Nichtseins“ (63) der Welt außer uns 

nur um so sicherer zur Erkenntnis ihrer Realität führen sollte, 

fordert Husserl entsprechend eine Reihe von Reduktionen oder 

Ausschaltungen von Erkenntnissen, von denen, so insbesondere 

denen der Wissenschaften, in einer Grundlegung der Erkennt- 

nistheorie nicht Gebrauch gemacht werden darf. 

Die entscheidende phänomenologische Reduktion verlangt 

indessen noch mehr und unterscheidet sich prinzipiell von al- 

lem, was Husserl sonst wohl unter jeweils bestimmten Reduk- 

tionen gefaßt hat. Der Unterschied liegt darin, daß für die phä- 

nomenologische Reduktion verlangt wird, es solle die „ganze, in 

der natürlichen Einstellung gesetzte, in der Erfahrung wirklich 

vorgefundene Welt ... ungeprüft, aber unbestritten eingeklam- 

mert werden“ (66). Es dürfte dies vielleicht die bei sorgfältiger 

Aufnahme am wenigsten mißverständliche der zahlreichen 

Wendungen sein, in denen Husserl speziell im Rahmen seines 

Ideen-Werkes umschrieben hat, was in der in Rede stehenden 

Reduktion zu geschehen hat. Und nimmt man sie sogleich ins- 

gesamt in ihren auffällig privativen Formen wie ‚die Welt aus- 

schalten‘, sie, respektive ihre Generalthesis ‚einklammern‘, sie 

mit dem ‚Index der Nullität‘ versehen, des Seinsglaubens an sie 

‚sich enthalten‘, ihn ‚außer Funktion‘ setzen, ihn ‚inhibieren‘ 

und ähnliche mehr, so könnte Husserls rhetorisch formulierte 

Frage - nämlich, was denn übrigbleibe, ‚wenn die ganze Welt, 

eingerechnet uns selbst mit allem cogitare, ausgeschaltet ist“ (66) 

—- beinahe die Antwort evozieren, daß gar nichts und in Sonder- 

heit nichts für die Philosophie übrigbliebe; es sei denn der Rück- 

zug auf jenes cogito nach Cartesianischem Muster, um heraus- 

zufinden, ob sich aus den Beständen seiner zdeae verbindliche 

Einsichten auch über die Welt außerhalb ihrer herleiten lassen. 

Husserl hat aber, bei aller Mißlichkeit dieses ersten cartesia- 

nischen Weges in die transzendentale Phänomenologie, in einem 

jedenfalls von allem Anfang an seine Abweichung von Descar- 

tes deutlich erkennen lassen: Was nach der „Einklammerung“ 

der Welt übrigblieb, konnte nicht ein Prinzip als Prämisse für



XXIV ELISABETH STRÖKER 

Deduktionen sein, um, gar unter fragwürdigen Zusatzkonstruk- 

tionen, die Wirklichkeit der Welt außerhalb des cogito zu bewei- 

sen. Phänomenologischen Grundprinzipien getreu konnte es 

sich allein um Aufweisen, Aufzeigen, Sehenlassen und genaue 

und detailgetreue Beschreibung dessen handeln, was sich Hus- 

serl hier als eine neue, in ihrer Eigenart bisher niemals wahrge- 

nommene „Seinsregion“ bot — das sogenannte reine Bewußtsein 

(67 £.). Es wird hier ziemlich unvermittelt und noch unexpliziert 

auch als transzendentales Bewußtsein bezeichnet, und entspre- 

chend heißt die phänomenologische Reduktion auch phänome- 

nologische oder transzendentale Epoche (65 ff., 179). 

Worin wird sich aber die Reinheit dieses Bewußtseins zeigen, 

und in welchem genauen Sinne wird es transzendentales Be- 

wußtsein sein? Könnte seine Reinheit denn mehr bedeuten als 

das Ergebnis jener Epoche, die lediglich auf das Bewußtsein als 

solches führt, wie es, seines Weltbezugs entledigt, nur noch in 

sich selber ist? Kann es denn aber völlig unberührt von der 

Welt, und ihrer scheinbar nicht einmal bedürftig, als ‚‚Residuum 

der Weltvernichtung“ überhaupt intentionales Bewußtsein sein, 

da es doch seine Wesensgesetzlichkeit darin hat, daß es sich 

ständig auf die Welt richtet, sich auf die Welt bezieht; auf etwas 

also, das gar nicht ihm selbst immanent zugehört, das vielmehr 

ihm transzendent ist, außerhalb seiner als etwas in der Welt? 

Fragen dieser Art können sich in der Tat um so eher stellen, 

je mehr die Suche nach Antworten auf Formulierungen aus ist, 

3 Husserl hat den Begriff der Epoche offenbar aus der antiken Skepsis 

übernommen und seine Bedeutung des ‚Anhaltens‘ oder auch ‚Innehaltens‘ 

— ursprünglich in der Urteilsbildung, zwecks Prüfung divergenter philoso- 

phischer Ansichten über die Wahrheit - für die Kennzeichnung der tran- 

szendentalphänomenologischen (gegenüber der „natürlichen“) Einstellung 

benutzt, in welcher, wenngleich ohne skeptische Komponente, alle Seinsset- 

zungen und Seinsmeinungen „außer Kraft gesetzt“ werden und ‚dahinge- 

stellt‘ bleiben sollen. — Husserls häufige Gleichsetzung von transzendental- 

phänomenologischer Reduktion und Epoch£ hat zu vielerlei Erörterungen 

Anlaß gegeben. Der zwar vorhandene, aber philosophisch nicht erhebliche 

Unterschied dürfte darin zu sehen sein, daß jene Reduktion die Maßnahme 

ist, welche in die transzendentale Einstellung der Epoche führt.


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Elisabeth Ströker, Husserls Konzept einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie
	Editorische Hinweise
	Edmund Husserl: IDEEN ZU EINER REINEN PHÄNOMENOLOGIE UND PHÄNOMENOLOGISCHEN PHILOSOPHIE
	EINLEITUNG
	ALLGEMEINE EINFÜHRUNG IN DIE REINE PHÄNOMENOLOGIE
	Erster Abschnitt Wesen und Wesenserkenntnis
	Erstes Kapitel TATSACHE UND WESEN
	§1. Natürliche Erkenntnis und Erfahrung
	§2. Tatsache. Untrennbarkeit von Tatsache und Wesen
	§3. Wesenserschauung und individuelle Anschauung
	§4. Wesenserschauung und Phantasie. Wesenserkenntnis unabhängig von aller Tatsachenerkenntnis
	§5. Urteile über Wesen und Urteile von eidetischer Allgemeingültigkeit
	§6. Einige Grundbegriffe. Allgemeinheit und Notwendigkeit
	§7. Tatsachenwissenschaften und Wesenswissenschaften
	§8. Abhängigkeitsverhältnisse zwischen Tatsachenwissenschaft und Wesenswissenschaft
	§9. Region und regionale Eidetik
	§10. Region und Kategorie. Die analytische Region und ihre Kategorien
	§11. Syntaktische Gegenständlichkeiten und letzte Substrate. Syntaktische Kategorien
	§12. Gattungund Art
	§13. Generalisierung und Formalisierung
	§14. Substratkategorien. Das Substratwesen und das τόδε τι
	§15. Selbständige und unselbständige Gegenstände. Konkretum und Individuum
	§16. Region und Kategorie in der sachhaltigen Sphäre. Synthetische Erkenntnisse a priori
	§17. Schluß der logischen Betrachtungen

	Zweites Kapitel NATURALISTISCHE MISSDEUTUNGEN
	§18. Einleitung in die kritischen Diskussionen
	§19. Die empiristische Identifikation von Erfahrung und originär gebendem Akte
	§20. Der Empirismus als Skeptizismus
	§21. Unklarheiten auf idealistischer Seite
	§22. Der Vorwurf des Platonischen Realismus. Wesen und Begriff
	§23. Spontaneität der Ideation, Wesen und Fiktum
	§24. Das Prinzip aller Prinzipien
	§25. Der Positivist in der Praxis als Naturforscher, der Naturforscher in der Reflexion als Positivist
	§26. Wissenschaften der dogmatischen und Wissenschaften der philosophischen Einstellung


	Zweiter Abschnitt Die phänomenologische Fundamentalbetrachtung
	Erstes Kapitel DIE THESIS DER NATÜRLICHEN EINSTELLUNG UND IHRE AUSSCHALTUNG
	§27. Die Welt der natürlichen Einstellung: Ich und meine Umwelt
	§28. Das cogito. Meine natürliche Umwelt und die idealen Umwelten
	§29. Die „anderen“ Ichsubjekte und die intersubjektive natürliche Umwelt
	§30. Die Generalthesis der natürlichen Einstellung
	§31. Radikale Änderung der natürlichen Thesis. Die „Ausschaltung“, „Einklammerung“
	§32. Die phänomenologische ἑποχή

	Zweites Kapitel BEWUSSTSEIN UND NATÜRLICHE WIRKLICHKEIT
	§33. Vordeutung auf das „reine“ oder „transzendentale Bewußtsein“ als das phänomenologische Residuum
	§34. Das Wesen des Bewußtseins als Thema
	§35. Das cogito als „Akt“. Inaktualitätsmodifikation
	§36. Intentionales Erlebnis. Erlebnis überhaupt
	§37. Das „Gerichtetsein-auf“ des reinen Ich im cogito und das erfassende Beachten
	§38. Reflexionen auf Akte. Immanente und transzendente Wahrnehmungen
	§39. Bewußtsein und natürliche Wirklichkeit. Die Auffassung des „naiven“ Menschen
	§40. „Primäre“ und „sekundäre“ Qualitäten. Das leibhaftig gegebene Ding „bloße Erscheinung“ des „physikalisch Wahren“
	§41. Der reelle Bestand der Wahrnehmung und ihr transzendentes Objekt
	§42. Sein als Bewußtsein und Sein als Realität. Prinzipieller Unterschied der Anschauungsweisen
	§43. Aufklärung eines prinzipiellen Irrtums
	§44. Bloß phänomenales Sein des Transzendenten, absolutes SeindesImmanenten
	§45. Unwahrgenommenes Erlebnis, unwahrgenommene Realität
	§46. Zweifellosigkeit der immanenten, Zweifelhaftigkeit der transzendenten Wahrnehmung

	Drittes Kapitel DIE REGION DES REINEN BEWUSSTSEINS
	§47. Die natürliche Welt als Bewußtseinskorrelat
	§48. Logische Möglichkeit und sachlicher Widersinn einer Welt außerhalb unserer Welt
	§49. Das absolute Bewußtsein als Residuum der Weltvernichtung
	§50. Die phänomenologische Einstellung und das reine Bewußtsein als das Feld der Phänomenologie
	§51. Die Bedeutung der transzendentalen Vorbetrachtungen
	§52. Ergänzungen. Das physikalische Ding und die „unbekannte Ursache der Erscheinungen“
	§53. Die Animalien und das psychologische Bewußtsein
	§54. Fortsetzung. Das transzendente psychologische Erlebnis zufällig und relativ, das transzendentale Erlebnis notwendig und absolut
	§55. Schluß. Alle Realität seiend durch „Sinngebung“. Kein „subjektiver Idealismus“

	Viertes Kapitel DIE PHÄNOMENOLOGISCHEN REDUKTIONEN
	§56. Die Frage nach dem Umfange der phänomenologischen Reduktionen. Natur- und Geisteswissenschaften
	§57. Die Frage der Ausschaltung des reinen Ich
	§58. Die Transzendenz Gottes ausgeschaltet
	§59. Die Transzendenz des Eidetischen. Ausschaltung der reinen Logik als mathesis universalis
	§60. Die Ausschaltung material-eidetischer Disziplinen
	§61. Die methodologische Bedeutung der Systematik der phänomenologischen Reduktionen
	§62. Erkenntnistheoretische Vordeutungen. „Dogmatische“ und phänomenologische Einstellung


	Dritter Abschnitt Zur Methodik und Problematik der reinen Phänomenologie
	Erstes Kapitel METHODISCHE VORERWÄGUNGEN
	§63. Die besondere Bedeutung methodischer Erwägungen für die Phänomenologie
	§64. Die Selbst-Ausschaltung des Phänomenologen
	§65. Die Rückbeziehung der Phänomenologie auf sich selbst
	§66. Getreuer Ausdruck klarer Gegebenheiten. Eindeutige Termini
	§67. Methode der Klärung. „Gegebenheitsnähe“ und „Gegebenheitsferne“
	§68. Echte und unechte Klarheitsstufen. Das Wesen der normalen Klärung
	§69. Die Methode vollkommen klarer Wesenserfassung
	§70. Die Rolle der Wahrnehmung in der Methode der Wesensklärung. Die Vorzugsstellung der freien Phantasie
	§71. Das Problem der Möglichkeit einer deskriptiven Eidetik der Erlebnisse
	§72. Konkrete, abstrakte, „mathematische“ Wesenswissenschaften
	§73. Anwendung auf das Problem der Phänomenologie. Beschreibung und exakte Bestimmung
	§74. Deskriptive und exakte Wissenschaften
	§75. Die Phänomenologie als deskriptive Wesenslehre der reinen Erlebnisse

	Zweites Kapitel ALLGEMEINE STRUKTUREN DES REINEN BEWUSSTSEINS
	§76. Das Thema der folgenden Untersuchungen
	§77. Die Reflexion als Grundeigentümlichkeit der Erlebnissphäre. Studien in der Reflexion
	§78. Das phänomenologische Studium der Erlebnisreflexionen
	§79. Kritischer Exkurs. Die Phänomenologie und die Schwierigkeiten der „Selbstbeobachtung*“
	§80. Die Beziehung der Erlebnisse auf das reine Ich
	§81. Die phänomenologische Zeit und das Zeitbewußtsein
	§82. Fortsetzung. Der dreifache Erlebnishorizont, zugleich als Horizont der Erlebnisreflexion
	§83. Erfassung des einheitlichen Erlebnisstroms als „Idee“
	§84. Die Intentionalität als phänomenologisches Hauptthema
	§85. Sensuelle ὕλη, intentionale μορφή
	§86. Die funktionellen Probleme

	Drittes Kapitel NOESIS UND NOEMA
	§87. Vorbemerkungen
	§88. Reelle und intentionale Erlebniskomponenten. Das Noema
	§89. Noematische Aussagen und Wirklichkeitsaussagen. Das Noema in der psychologischen Sphäre
	§90. Der „noematische Sinn“ und die Unterscheidung von „immanenten“ und „wirklichen Objekten“
	§91. Übertragung auf die weiteste Sphäre der Intentionalität
	§92. Die attentionalen Wandlungen in noetischer und noematischer Hinsicht
	§93. Übergang zu den poetisch-noematischen Strukturen der höheren Bewußtseinssphäre
	§94. Noesis und Noema im Urteilsgebiete
	§95. Die analogen Unterscheidungen in der Gemüts- und Willenssphäre
	§96. Überleitung zu den weiteren Kapiteln. Schlußbemerkungen

	Viertes Kapitel ZUR PROBLEMATIK DER NOETISCH-NOEMATISCHEN STRUKTUREN
	§97. Die hyletischen und noetischen Momente als reelle, die noematischen als nichtreelle Erlebnismomente
	§98. Seinsweise des Noema. Formenlehre der Noesen. Formenlehre der Noemata
	§99. Der noematische Kern und seine Charaktere in der Sphäre der Gegenwärtigungen und Vergegenwärtigungen
	§100. Wesensgesetzliche Stufenbildungen der Vorstellungen in Noesis und Noema
	§101. Stufencharakteristiken. Verschiedenartige „Reflexionen“ 
	§102. Übergang zu neuen Dimensionen der Charakterisierungen
	§103. Glaubenscharaktere und Seinscharaktere
	§104. Die doxischen Modalitäten als Modifikationen
	§105. Glaubensmodalität als Glaube, Seinsmodalität als Sein
	§106. Bejahung und Verneinung nebst ihren noematischen Korrelaten
	§107. Iterierte Modifikationen
	§108. Die noematischen Charaktere keine „Reflexions“bestimmtheiten
	§109. Die Neutralitätsmodifikation
	§110. Neutralisiertes Bewußtsein und Rechtsprechung der Vernunft. Das Annehmen
	§111. Neutralitätsmodifikation und Phantasie
	§112. Iterierbarkeit der Phantasiemodifikation, Nichtiterierbarkeit der Neutralitätsmodifikation
	§113. Aktuelle und potentielle Setzungen
	§114. Weiteres über Potentialität der Thesis und Neutralitätsmodifikation
	§115. Anwendungen. Der erweiterte Aktbegriff. Aktvollzüge und Aktregungen
	§116. Übergang zu neuen Analysen. Die fundierten Noesen und ihre noematischen Korrelate
	§117. Die fundierten Thesen und der Abschluß der Lehre von der Neutralisierungsmodifikation. Der allgemeine Begriff der Thesis
	§118. BewuBtseinssynthesen. Syntaktische Formen
	§119. Umwandlung polythetischer Akte in monothetische
	§120. Positionalität und Neutralität in der Sphäre der Synthesen
	§121. Die doxischen Syntaxen in der Gemüts- und Willenssphäre
	§122. Vollzugsmodi der artikulierten Synthesen. „Thema“
	§123. Verworrenheit und Deutlichkeit als Vollzugsmodi synthetischer Akte
	§124. Die noetisch-noematische Schicht des „Logos“. Bedeuten und Bedeutung
	§125. Die Vollzugsmodalitäten in der logisch-ausdrücklichen Sphäre und die Methode der Klärung
	§126. Vollständigkeit und Allgemeinheit des Ausdrucks
	§127. Ausdruck der Urteile und Ausdruck der Gemütsnoemen


	Vierter Abschnitt Vernunft und Wirklichkeit
	Erstes Kapitel DER NOEMATISCHE SINN UND DIE BEZIEHUNG AUF DEN GEGENSTAND
	§128. Einleitung
	§129. „Inhalt“ und „Gegenstand“; der Inhalt als „Sinn“
	§130. Umgrenzung des Wesens „noematischer Sinn“
	§131. Der „Gegenstand“, das „bestimmbare X im noematischen Sinn“
	§132. Der Kern als Sinn im Modus seiner Fülle
	§133. Der noematische Satz. Thetische und synthetische Sätze. Sätze im Gebiete der Vorstellungen
	§134. Apophantische Formenlehre
	§135. Gegenstand und Bewußtsein. Übergang zur Phänomenologie der Vernunft

	Zweites Kapitel PHÄNOMENOLOGIE DER VERNUNFT
	§136. Die erste Grundform des Vernunftbewußtseins: das originär gebende „Sehen“
	§137. Evidenz und Einsicht. „Originäre“ und „reine“, assertorische und apodiktische Evidenz
	§138. Adäquate und inadäquate Evidenz
	§139. Verflechtungen aller Vernunftarten. Theoretische, axiologische und praktische Wahrheit
	§140. Bestätigung. Berechtigung ohne Evidenz. Äquivalenz der positionalen und neutralen Einsicht
	§141. Unmittelbare und mittelbare Vernunftsetzung. Mittelbare Evidenz
	§142. Vernunftthesis und Sein
	§143. Adäquate Dinggegebenheit als Idee im Kantischen Sinne
	§144. Wirklichkeit und originär gebendes Bewußtsein: Abschließende Bestimmungen
	§145. Kritisches zur Phänomenologie der Evidenz

	Drittes Kapitel ALLGEMEINHEITSSTUFEN DER VERNUNFTTHEORETISCHEN PROBLEMATIK
	§146. Die allgemeinsten Probleme
	§147. Problemverzweigungen. Die formale Logik, Axiologie und Praktik
	§148. Vernunfttheoretische Probleme der formalen Ontologie
	§149. Die vernunfttheoretischen Probleme der regionalen Ontologien. Das Problem der phänomenologischen Konstitution
	§150. Fortsetzung. Die Region Ding als transzendentaler Leitfaden
	§151. Schichten der transzendentalen Konstitution des Dinges. Ergänzungen
	§152. Übertragung des Problems der transzendentalen Konstitution auf andere Regionen
	§153. Die volle Extension des transzendentalen Problems. Gliederung der Untersuchungen



	NACHWORT
	Namenregister
	Sachregister



