Monumenta Germaniae Historica

Studien und Texte

Band 17

Rufinus von Sorrent
De bono pacis

Wiesbaden 2020

Harrassowitz Verlag



Rufinus von Sorrent

De bono pacis

Herausgegeben und iibersetzt

von

Roman Deutinger

Wiesbaden 2020
Harrassowitz Verlag



Vorwort

Eine erste Fassung dieses Buches wurde im Sommer 1995 der Philosophischen
Fakultit III an der Universitit Regensburg als Magisterarbeit vorgelegt. Fiir
den Druck wurde sie griindlich iiberarbeitet und um eine deutsche Uberset-
zung des lateinischen Textes erweitert. Als die Drucklegung schon weitge-
hend abgeschlossen war, erhielt ich von Herrn Prof. Dr. Franz Fuchs
(Regensburg) dankenswerterweise den Hinweis auf die bis dahin der For-
schung vollig unbekannte Handschrift aus Kues, die noch vollstindig in den
Text eingearbeitet werden konnte. Zu Dank verpflichtet bin ich Herrn Prof.
Dr. Wilfried Hartmann (Tibingen) fiir die Betreuung der Arbeit sowie
Herrn Prof. Dr. Rudolf Schieffer, dem Prisidenten der Monumenta
Germaniae Historica, fiir die Aufnahme des Buches in die Reihe «Studien
und Texte». Meinem Bruder Stephan schliefllich danke ich herzlich fiir die
griindliche Durchsicht der Ubersetzung.

Tiibingen, im Januar 1997 Roman Deutinger



Inhaltsverzeichnis

Einleitung

I. Zum Gangder Forschung ............................ 1
IL Der Autor Rufinus . ............0utiiriinnannonn. ... 7
II.  Zur geistesgeschichtlichen Stellung von De bono pacis .. ... ... 20
L. Datlerung .. ... ...ttt 20
2.Quellen ... 22

3. Geistiges Umfeld ............... FE 26

IV. Uberlieferung . ........... ... ..o ... 29
1. Handschriften . ....... ... ... ... ... ... ... .. ...... 29

2. Drucke und Editionen .. .......... ... ... ... . ... .. 39

V. Zur Edition und Ubersetzung ... ...................... 41
Siglen .. 42

Edition und Ubersetzung

Rufinus von Sorrent, De bono pacis

Capitulatio .. ... .. 44
Widmungsbrief .. ... .. ... 48
Buch I ... e 52
Buch IT ... . 102

Register

Namenregister zur Einleitung . ... ...... ... .. ... o .. .. 191
Stellenregister . ... ... ... 193
LoBibel .o 193
2. Autoren und Werke . ......... ... i 197

Namen- und Wortverzeichnis zur Edition .. ............... 201



Einleitung

I. Zum Gang der Forschung

Rutfins Traktat De bono pacis wurde erstmals im Jahr 1726 durch den Melker
Benediktinerpater Bernhard Pez im neunten Band seiner Bibliotheca ascetica
versffentlicht!. Den Widmungstriger, Abt Petrus von Montecassino,
identifizierte Pez dabei mit Petrus I, der in den Jahren 1056/57 die Leitung
der Abtei innehatte; einen Bischof Rufinus - als episcopus wird der Autor in
der dem Druck zugrundeliegenden Handschrift bezeichnet - konnte er aller-
dings fiir diesen Zeitraum nicht ausfindig machen und nannte den Verfasser
daher einen episcopus incertae sedis.

In den ersten zweihundert Jahren seit threm Erscheinen im Druck wurde
der Schrift ausgesprochen geringe Aufmerksamkeit zuteil. Stets wurde die
Datierung ins 11. Jahrhundert iibernommen?, was mitunter Schwierigkeiten
bereitete, wenn es galt, den Text in seinen historischen Zusammenhang
einzuordnen. So bemerkte z. B. Georg Koch in einer Arbeit iiber die Idee
von der Volkssouverinitit bei Manegold von Lautenbach (f nach 1103) mit
einer gewissen Verwunderung, dafl Manegold das Werk Rufins anscheinend
nicht gekannt habe’.

1926, genau zweihundert Jahre nach dem Erstdruck von De bono pacis,
legte Harald Fuchs eine Studie iiber den Friedensgedanken bei Augustin
vor*. In einem Anhang iiber die Nachwirkungen des augustinischen Frie-

1) Bernhard PEZ (Hg.), Bibliotheca ascetica antiquo-nova, hoc est: collectio veterum
quorundam et recentiorum opusculorum asceticorum, quae hucusque in variis mss. codi-
cibus et bibliothecis delituerunt, Bd. 9, Regensburg 1726, S. 3-110. Diese Ausgabe
wurde zusammen mit Pez’ Vorwort 1854 nachgedruckt in MIGNE PL 150 Sp. 1591~
1638; nach diesem Druck wird in der Forschungsliteratur zumeist zitiert.

2) Als Kuriosum sei vermerkt, daf} bei Johann Albert FABRICIUS, Bibliotheca Latina
mediae et infimae aetatis, 2. Aufl. hg. von Christian SCHOETTGEN, Bd. 6, Florenz 1859,
S. 430, De bono pacis als Nr. 24 unter die Werke des Kirchenvaters Rufinus von Aqui-
leja eingereiht ist; ebd. S. 428 findet sich allerdings auch die Zuweisung an den Bischof
des 11. Jahrhunderts. Christian Gottlieb JOCHER, Allgemeines Gelehrten-Lexicon, Bd. 3,
Leipzig 1751, Sp. 2300, siedelte den Rufinus versehentlich «im 10ten Seculo» an.

3) Georg KOCH, Manegold von Lautenbach und die Lehre von der Volkssouveranitit
unter Heinrich IV. (Historische Studien 34, Berlin 1902), S. 134 Anm. 1; ebenso Fritz
KERN, Gottesgnadentum und Widerstandsrecht im friiheren Mittelalter. Zur Entwick-
lungsgeschichte der Monarchie, Darmstadt 21954, S. 312.

4) Harald FUCHS, Augustin und der antike Friedensgedanke. Untersuchungen zum



2 Einleitung

densgedankens im Mittelalter hat sich Fuchs eingehend mit De bono pacis
befafit. Er erkannte, daf} der Traktat nicht im 11. Jahrhundert geschrieben
sein konnte, und identifizierte den Abt Petrus von Montecassino mit
Petrus I, der 1174 bis 1186 regierte. Aus ilteren Nachschlagewerken
entnahm er, daf in dem kleinen campanischen Bistum Atina, das noch vor
Ende des 12. Jahrhunderts aufgeldst werden sollte, zu dieser Zeit ein Mann
namens Rufinus den Bischofsstuhl innehatte, und schrieb diesem den Traktat
iiber den Frieden zu®. Doch war schon seit dem 18. Jahrhundert bekannt,
dafl diese Identifizierung auf einem Lesefehler beruht: einen Bischof von
Atina mit Namen Rufinus hat es nie gegeben®. Sehr eingehend und kennt-
nisreich untersuchte Fuchs die antiken und patristischen Vorlagen zu
De bono pacis, wobei er - schliefflich ist seine Studie in ein Werk iiber
Augustin eingebettet - die Abhingigkeit von diesem Kirchenlehrer wohl
etwas zu sehr herausstellte und den eigenen Gedanken Rufins recht geringen
Wert beimafl. Die Arbeit Fuchs’ bildete die wichtigste Grundlage fiir die
nachfolgenden Kommentatoren und ist noch heute, wenn auch in einzelnen
Punkten tiberholt, die griindlichste Studie zu De bono pacis. :

Im Mirz 1926 entdeckte Germain Morin in der Handschrift C 30 Sup. der
Biblioteca Ambrosiana in Mailand eine Sammlung von anonymen Predigten,
darunter die Eroffnungsrede zum 3. Laterankonzil von 1179. In dem Aufsatz,
in dem er seinen Fund mitteilte’, versuchte er, den Autor der Predigten, den
er fiir eine einzige Person hielt, zu identifizieren. Dieser Autor miisse eine
umfassende Bildung in allen Bereichen kirchlichen Lebens, besonders aber im
Kirchenrecht besessen haben, und er miisse ein Bischof gewesen sein, was aus
der Konzilsansprache klar hervorgehe®. Aus dem Plidoyer des Redners fiir
einen pipstlichen Zentralismus schloff Morin auflerdem, dafl dieser kano-
nistisch gebildete Bischof aus der rdmischen Kirchenprovinz stammen miisse,
und fand tatsichlich unter den Teilnehmern der Synode einen, auf den alle
diese Kriterien zuzutreffen schienen: Bischof Rufinus von Assisi, den schon

neunzehnten Buch der Civitas Dei (Neue Philologische Untersuchungen 3, Berlin 1926).

5) Ebd. S. 224 {f.

6) Vgl. Johann Georg von SCHULTE (Hg.), Die Summa magistri Rufini zum Decretum
Gratiani, Gieflen 1892, S. XXXIX und Heinrich SINGER (Hg.), Die Summa Decretorum
des Magister Rufinus, Paderborn 1902, S. LXVIII Anm. 15, beide nach einer Notiz des
Cassinenser Geschichtsschreibers Erasmus Gattula aus dem Jahr 1733.

7) Germain MORIN, Le discours d’ouverture du concile général de Latran (1179) et
’oeuvre littéraire de maitre Rufin, éveque d’Assise, in: Atti della Pontificia accademia
Romana di archeologia, 3. ser., Memorie, Bd. 2, Rom 1928, S. 113-133.

8) Der Autor spricht dort zuerst vom Papst, von den Kardinilen und den Erzbischs-
fen, dann von den nos vero episcopi ceteri; ebd. S. 116.



Zum Gang der Forschung 3

einige Jahrzehnte zuvor Heinrich Singer mit dem Verfasser eines Kommen-
tars zum Dekret Gratians identifiziert hatte’. Den Verfasser von De bono
pacis mit Namen Rufinus glaubte Morin ebenfalls mit dem Bischof von Assisi
gleichsetzen zu kénnen, da er einige stilistische Ahnlichkeiten zwischen den
Predigten und dem Friedenstraktat feststellte. Schliefflich wurde er noch auf
den Codex 238 der Klosterbibliothek von Montecassino aufmerksam, der De
bono pacis enthilt, in dem sich Rufin aber selbst als Erzbischof von Sorrent
zu erkennen gibt. Er rekonstruierte also die Biographie dieses Rufinus fol-
gendermaflen: Zuerst Kirchenrechtslehrer in Bologna, sei er spiter zum
Bischof von Assisi erhoben worden; als solcher habe er 1179 am Lateran-
konzil teilgenommen. Wenige Jahre danach sei Rufin dann Erzbischof von
Sorrent geworden und habe zu dieser Zeit sein Werk De bono pacis (vielleicht
schon in einer zweiten Auflage) verfaflt. Fiir die Entstehung des Traktates
nahm Morin das Jahr 1182 an, da der Verfasser in c. II, 18 davon spricht,
die Stadt Rom, die einstmals Herrin der Welt gewesen sei, solange Friede in
thr geherrscht habe, sei nun von Aufstinden erniedrigt und von Biirger-
kriegen erschiittert!% diese Situation war 1182 tatsichlich gegeben, als Papst
Lucius III. von den aufstindischen Biirgern Roms gezwungen wurde, die
Stadt zu verlassen.

Nach Morin hat erst wieder Francesco di Capua 1935 einen Aufsatz iiber
De bono pacis vorgelegt!!. Er schlof} sich der Auffassung Morins iiber den
Verfasser an und gab eine ausfiihrliche Schilderung des Inhalts. Als romanisti-
schem Philologen fielen ihm dabei besonders Parallelen zu Dantes Divina
commedia ins Auge; auflerdem fand der rhetorisch geschulte Stil Rufins, der
u. a. in hiufiger Anwendung von rhythmischen Satzschliissen zum Ausdruck
kommt, seine Bewunderung.

1957 verfaflte Yves Congar die bislang letzte Studie, die sich ausschliefSlich
De bono pacis widmet'?. Auch er stimmt Morins Thesen zu und fithrt wei-
tere Indizien fiir die Identitit des Verfassers an. Anschlieffend geht Congar
einzelnen Fragen nach, wie dem geistesgeschichtlichen Kontext der Begriffe
pax Babyloniae und pax Aegypti, dem Gedanken der aequitas und der humani-
tas und der Idee vom Herrschaftsvertrag. Zum Abschlufl beklagt er, daf} der

9) SINGER, Summa, S. LXVII-LXXIX.

10) MORIN, Discours, S. 128 Anm. 86.

11) Franceso di CAPUA, Il canonista Rufino e il suo trattato «De bono pacis», in: Attt
del 11T congresso nazionale di studi romani, Bd. 2, Bologna 1935, S. 89-99; wieder abge-
druckt in: DERS., Scritti minori, Bd. 2, Rom u. a. 1959, S. 216-225.

12) Yves CONGAR, Maitre Rufin et son De bono pacis, in: Revue des sciences philo-
sophiques et théologiques 41 (1957) S. 428-444.



4 Einleitung

Traktat Rufins bisher zu Unrecht von den Historikern vernachlissigt worden
sei, und fordert weitere Untersuchungen zum Thema.

Doch damit hatte Congar offenbar keinen Erfolg, denn in den nichsten
beiden Jahrzehnten wurde De bono pacis kaum behandelt. In diese Zeit fillt
lediglich eine kurze Beschreibung des Inhalts des Friedenstraktats, die James
Hutton in seine Studie tiber den Friedensgedanken in der Renaissancedich-
tung aufgenommen hat!®. Erst als seit den 1980er Jahren die Beschiftigung
mit der Idee des Friedens im Mittelalter zunahm, riickte auch das Werk
Rufins wieder verstirkt ins Blickfeld.

1980 ging Ernst-Dieter Hehl im Rahmen seiner Untersuchung tiber die
Aussagen der kirchenrechtlichen Literatur des 12. Jahrhunderts zum Krieg
kurz auf De bono pacis ein, da er den Traktat im Anschlufl an Morin fiir ein
Werk des Kanonisten Rufin hielt!*. Thn interessierten vor allem die drei
Arten des Friedens unter den Menschen, die pax Aegypti, die pax Babyloniae
und die pax Jerusalem. Auflerdem bemerkte Hehl, wie wenig eindeutig die
Aussagen Rufins iiber die Bestrafung von Hiretikern und Schismatikern sind:
Zwar erklire er in c.II, 29, man miisse dieser Gefahr eher mit dem
geistlichen Schwert als mit koérperlicher Gewalt begegnen, doch fiige er
hinzu: solange keine Gefahr fiir andere drohe. Es miisse folglich offen
bleiben, in welchen konkreten Fillen Rufin kdrperliche Gewaltanwendung
gegen Abweichler zulasse.

1986 legten Aldo Brunacci und Giuseppe Catanzaro gemeinsam eine Neu-
edition des Traktats vor!®. Im Vorwort zu dieser Ausgabe stellt Brunacci
die Biographie Rufins dar, so wie er sie bei Morin vorgezeichnet fand, und
versucht vor allem, Verbindungslinien zum frithen Franziskanismus zu
finden, der ja wenige Jahre nach Rufin seinen Ursprung in Assisi hatte. Die
Ausgabe von Brunacci und Catanzaro wurde einerseits als notwendig

13) James HUTTON, Themes of Peace in Renaissance Poetry, hg. von Rita GUERLAC,
Ithaca-London 1984, S. 41 {.; das Manuskript zu diesem Buch war bereits um 1960 weit-
gehend abgeschlossen und ist erst posthum verdffentlicht worden. Unklar bleibt, was
die beiden Erwihnungen von De bono pacis bei Walter ULLMANN, Principles of
Government and Politics in the Middle Ages, London 1961, S. 153 Anm. 1 und S. 245
Anm. 3 im Zusammenhang der Untersuchung zu bedeuten haben. Die angefiihrten
Textstellen aus c. II, 9 hat der Verfasser offenbar duflerst fliichtig gelesen.

14) Ernst-Dieter HEHL, Kirche und Krieg im 12. Jahrhundert. Studien zu kanonischem
Recht und politischer Wirklichkeit (Monographien zur Geschichte des Mittelalters 19,
Stuttgart 1980), S. 201 ff.

15) Magistri Rufini episcopi De bono pacis, hg. von Aldo BRUNACCI und Giuseppe
CATANZARO, Assisi 1986; siche auch unten S. 40.



Zum Gang der Forschung 5

begriifit!®, doch wies Norbert Martin auf die uniibersehbaren Mingel der
Edition hin und stellte erstmals auch grundsitzlich die Autorschaft des Kano-
nisten Rufin in Frage!’.

Im selben Jahr 1986 behandelte Klaus Arnold in einem Vortrag iiber
Friedensvorstellungen im Mittelalter auch De bono pacis'®. Er schliefit sich
der inzwischen allgemein verbreiteten Auffassung iiber die Identitit des
Verfassers mit dem Kanonisten Rufin an, duflert jedoch Skepsis gegeniiber
einer Datierung auf das Jahr 1182, da das Werk ansonsten ohne aktuellen
Bezug sei!”. Auf griindlicher Kenntnis der ilteren Literatur aufbauend gibt
Arnold dann ausfithrlich den Inhalt des Traktats wieder. Anfechtbar er-
scheint dabei die von Arnold hergestellte Verbindung der im Mittelalter seit
Adalbero von Laon weit verbreiteten Vorstellung von der funktionalen Drei-
teilung der Gesellschaft mit der Aussage Rufins (c. II, 9), die Krieger be-
schiitzten die Bauern und wiirden im Gegenzug von diesen mit Nahrung ver-
sorgt; denn hier wie an einigen anderen Stellen ist stets von einer Ent-
sprechung zwischen Beherrschern und Beherrschten die Rede, also von einer
Zwei- und gerade nicht von einer Drei-Teilung der Gesellschaft?®. Auch der
Hinweis, die Theorie Rufins von einer pactio zwischen Kénig und Volk habe
eine Entsprechung in der kommunalen Bewegung und der Bildung von
Schwurgemeinschaften, diirfte kaum einer eingehenden Priifung standhalten,
da Rufin eine Unterordnung des Volkes unter den Konig voraussetzt, wih-
rend die Korporationen des Hochmittelalters stets auf der Gleichberechtigung
der Mitglieder aufbauen®!. Abschliefend hebt Arnold hervor, wie neuartig
und auflergewohnlich die Gedanken sind, die in De bono pacis formuliert
werden, und wie isoliert das Werk fiir lange Zeit bleiben sollte?2.

Zuletzt hat sich 1992 Otto Gerhard Oexle im Rahmen eines Vortrags tiber
die Friedensidee im Hochmittelalter mit dem Traktat Rufins beschiftigt?’.

16) In einer Rezension von Theo JANSEN in: Collectanea Franciscana 59 (1989)
S. 421 1.

17) Norbert MARTIN, Rezension von BRUNACCI - CATANZARO, in: DA 45 (1989)
S. 246.

18) Klaus ARNOLD, De bono pacis - Friedensvorstellungen in Mittelalter und
Renaissance, in: Jiirgen PETERSOHN (Hg.), Uberlieferung - Frommigkeit — Bildung als
Leitthemen der Geschichtsforschung, Wiesbaden 1987, S. 133-154.

19) Ebd. S. 137 f.

20) Ebd. S. 141.

21) Ebd. S. 142.

22) Ebd. S. 144.

23) Otto Gerhard OEXLE, Formen des Friedens in den religidsen Bewegungen des
Hochmittelalters (1000-1300), in: Wilfried HARTMANN (Hg.), Mittelalter. Annaherun-



6 Einleitung

Er stellt dabei die Friedensidee Rufins, die auf einer Unterordnung unter die
Herrschenden beruhe, auf eine Stufe mit den «Frieden durch Herrschaft»,
wie sie in den Reichs- und Gottesfrieden von oben angeordnet wurden?*
Dabei iibersieht er freilich, dafl zwischen dem germanisch-rechtlichen Begriff
‘Friede’ - wie in der Gottesfriedensbewegung - und dem antik-theologischen
Begriff pax - wie in De bono pacis - eine schwer greifbare, dennoch uniiber-
windbare Trennlinie verlduft. Schlieflich ist der Friede fiir Rufin keine
Angelegenheit, die allein der staatlich-politischen Ordnung unter den
Menschen gilt, sondern ein umfassendes, die Welt gestaltendes Prinzip?
Auch kann man Oexle kaum zustimmen, wenn er die pax Aegypti im Werk
Rufins ohne weiteres mit dem «Frieden durch Verschworung» gleichsetzt, der
in der kommunalen Bewegung des Hochmittelalters seinen Ausdruck fin-
det?®. Die pax Aegypti ist nimlich nach Rufin eine conspiratio (keine
coniuratio!) der Gottlosen, vom Teufel gestiftet, geprigt von superbia, impuni-
tas und contumacia (c. II, 2 ff.): genau dem Gegenteil von dem also, was
Oexle fiir die kommunale Friedensbewegung anfiihrt, namhch caritas,
dilectio, fraternitas, unanimitas und humilitas.

Im Hinblick auf den hier dargelegten Forschungsstand diirfte es also durchaus
lohnend sein, einerseits die gingigen Thesen tiber den Verfasser von De bono
pacis kritisch zu tiberpriifen und andererseits der kiinftigen Forschung eine
zuverlissige Edition des Textes zur Verfiigung zu stellen. Beides soll in der
folgenden Arbeit versucht werden.

gen an eine fremde Zeit (Schrtitenreithe der Universitit Regensburg, N. F. 19, Regens-
burg 1993), S. 87-109. Kurze f.rwihnung findet Rufins Werk auch bei Dietrich KURZE,
Krieg und Frieden im mittelalterlichen Denken, in: Heinz DUCHHARDT (Hg.),
Zwischenstaatliche Friedenswahrung in Mittelalter und Frither Neuzeit (Miinstersche
Historische Forschungen 1, K6ln-Wien 1991), S. 1-44, erweitert nachgedruckt in:
DERS., Klerus, Ketzer, Kriege und Propheten. Gesammelte Aufsitze, Warendorf 1996,
S. 344-392, bes. S.27 f. (373 f). Vgl. jetzt auch: Triger und Instrumentarien des
Friedens im hohen und spiten Mittelalter, hg. von Johannes FRIED (Vortrige und For-
schungen 43, Sigmaringen 1996).

24) OEXLE, Formen des Friedens, S. 88 f.

25) Vgl. Wilhelm JANSSEN, Artikel ‘Friede’, in: Otto BRUNNER - Werner CONZE —
Reinhart KOSELLEK (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart 1975,
S. 543-591, bes. S. 543 f.

26) OEXLE, Formen des Friedens, S. 90 f. mit Anm. 19. Ebenso in: DERS., Die Kultur
der Rebellion. Schwureinung und Verschworung im frith- und hochmittelalterlichen
Okzident, in: Marie Theres FOGEN (Hg.), Ordnung und Aufruhr im Mittelalter.
Historische und juristische Studien zur Rebellion (Studien zur europiischen Rechts-
geschichte 70, Frankfurt am Main 1995), S. 119-137, hier S. 136.



	20191212_070905_0001
	20191212_070905_0002
	20191212_070905_0003
	20191212_070905_0004
	20191212_070905_0005
	20191212_070905_0006
	20191212_070905_0007
	20191212_070905_0008
	20191212_070905_0009
	20191212_070905_0010
	20191212_070905_0011
	20191212_070905_0012
	20191212_070905_0013
	20191212_070905_0014
	20191212_070905_0015
	20191212_070905_0016
	20191212_070905_0017
	20191212_070905_0018
	20191212_070905_0019
	20191212_070905_0020
	20191212_070905_0021
	20191212_070905_0022
	20191212_070905_0023
	20191212_070905_0024
	20191212_070905_0025
	20191212_070905_0026
	20191212_070905_0027
	20191212_070905_0028
	20191212_070905_0029
	20191212_070905_0030
	20191212_070905_0031
	20191212_070905_0032
	20191212_070905_0033
	20191212_070905_0034
	20191212_070905_0035
	20191212_070905_0036
	20191212_070905_0037
	20191212_070905_0038
	20191212_070905_0039
	20191212_070905_0040
	20191212_070905_0041
	20191212_070905_0042
	20191212_070905_0043
	20191212_070905_0044
	20191212_070905_0045
	20191212_070905_0046
	20191212_070905_0047
	20191212_070905_0048
	20191212_070905_0049
	20191212_070905_0050
	20191212_070905_0051
	20191212_070905_0052
	20191212_070905_0053
	20191212_070905_0054
	20191212_070905_0055
	20191212_070905_0056
	20191212_070905_0057
	20191212_070905_0058
	20191212_070905_0059
	20191212_070905_0060
	20191212_070905_0061
	20191212_070905_0062
	20191212_070905_0063
	20191212_070905_0064
	20191212_070905_0065
	20191212_070905_0066
	20191212_070905_0067
	20191212_070905_0068
	20191212_070905_0069
	20191212_070905_0070
	20191212_070905_0071
	20191212_070905_0072
	20191212_070905_0073
	20191212_070905_0074
	20191212_070905_0075
	20191212_070905_0076
	20191212_070905_0077
	20191212_070905_0078
	20191212_070905_0079
	20191212_070905_0080
	20191212_070905_0081
	20191212_070905_0082
	20191212_070905_0083
	20191212_070905_0084
	20191212_070905_0085
	20191212_070905_0086
	20191212_070905_0087
	20191212_070905_0088
	20191212_070905_0089
	20191212_070905_0090
	20191212_070905_0091
	20191212_070905_0092
	20191212_070905_0093
	20191212_070905_0094
	20191212_070905_0095
	20191212_070905_0096
	20191212_070905_0097
	20191212_070905_0098
	20191212_070905_0099
	20191212_070905_0100
	20191212_070905_0101
	20191212_070905_0102
	20191212_070905_0103
	20191212_070905_0104
	20191212_070905_0105
	20191212_070905_0106
	20191212_070905_0107
	20191212_070905_0108
	20191212_070905_0109
	20191212_070905_0110
	20191212_070905_0111
	20191212_070905_0112
	20191212_070905_0113
	20191212_070905_0114
	20191212_070905_0115
	20191212_070905_0116
	20191212_070905_0117
	20191212_070905_0118
	20191212_070905_0119
	20191212_070905_0120
	20191212_070905_0121
	20191212_070905_0122
	20191212_070905_0123
	20191212_070905_0124
	20191212_070905_0125
	20191212_070905_0126
	20191212_070905_0127
	20191212_070905_0128
	20191212_070905_0129
	20191212_070905_0130
	20191212_070905_0131
	20191212_070905_0132
	20191212_070905_0133
	20191212_070905_0134
	20191212_070905_0135
	20191212_070905_0136
	20191212_070905_0137
	20191212_070905_0138
	20191212_070905_0139
	20191212_070905_0140
	20191212_070905_0141
	20191212_070905_0142
	20191212_070905_0143
	20191212_070905_0144
	20191212_070905_0145
	20191212_070905_0146
	20191212_070905_0147
	20191212_070905_0148
	20191212_070905_0149
	20191212_070905_0150
	20191212_070905_0151
	20191212_070905_0152
	20191212_070905_0153
	20191212_070905_0154
	20191212_070905_0155
	20191212_070905_0156
	20191212_070905_0157
	20191212_070905_0158
	20191212_070905_0159
	20191212_070905_0160
	20191212_070905_0161
	20191212_070905_0162
	20191212_070905_0163
	20191212_070905_0164
	20191212_070905_0165
	20191212_070905_0166
	20191212_070905_0167
	20191212_070905_0168
	20191212_070905_0169
	20191212_070905_0170
	20191212_070905_0171
	20191212_070905_0172
	20191212_070905_0173
	20191212_070905_0174
	20191212_070905_0175
	20191212_070905_0176
	20191212_070905_0177
	20191212_070905_0178
	20191212_070905_0179
	20191212_070905_0180
	20191212_070905_0181
	20191212_070905_0182
	20191212_070905_0183
	20191212_070905_0184
	20191212_070905_0185
	20191212_070905_0186
	20191212_070905_0187
	20191212_070905_0188
	20191212_070905_0189
	20191212_070905_0190
	20191212_070905_0191
	20191212_070905_0192
	20191212_070905_0193
	20191212_070905_0194
	20191212_070905_0195
	20191212_070905_0196
	20191212_070905_0197
	20191212_070905_0198
	20191212_070905_0199
	20191212_070905_0200
	20191212_070905_0201
	20191212_070905_0202
	20191212_070905_0203
	20191212_070905_0204
	20191212_070905_0205
	20191212_070905_0206
	20191212_070905_0207
	20191212_070905_0208
	20191212_070905_0209
	20191212_070905_0210
	20191212_070905_0211
	20191212_070905_0212
	20191212_070905_0213
	20191212_070905_0214
	20191212_070905_0215
	20191212_070905_0216
	20191212_070905_0217
	20191212_070905_0218
	20191212_070905_0219
	20191212_070905_0220
	20191212_070905_0221
	20191212_070905_0222
	20191212_070905_0223
	20191212_070905_0224
	20191212_070905_0225
	20191212_070905_0226
	20191212_070905_0227
	20191212_070905_0228
	20191212_070905_0229
	20191212_070905_0230
	20191212_070905_0231
	20191212_070905_0232
	20191212_070905_0233
	20191212_070905_0234
	20191212_070905_0235
	20191212_070905_0236
	20191212_070905_0237
	20191212_070905_0238
	20191212_070905_0239
	20191212_070905_0240
	20191212_070905_0241
	20191212_070905_0242
	20191212_070905_0243
	20191212_070905_0244
	20191212_070905_0245
	20191212_070905_0246
	20191212_070905_0247
	20191212_070905_0248
	20191212_070905_0249
	20191212_070905_0250
	20191212_070905_0251
	20191212_070905_0252
	20191212_070905_0253
	20191212_070905_0254
	20191212_070905_0255
	20191212_070905_0256



