
M. Fethullah Gülen

Stimme 
des  
Herzens

Der gebrochene Krug I



	 übersetzung	 Lenius Hirschberger
	 Herausgeber	 Dr. Arhan Kardas
	 Lektorat	 Lenius Hirschberger
	  Satz & cover	 Onur Alka

Linemarketing GmbH 
Wilhelmstr. 26-30 Haus 24 - 13593 Berlin  

www.deinbuchshop.de 
ISBN: 978-3-946871-28-6 

Druck: FINIDR, s.r.o.

Inhalt

TEIL A: Religionsgrundlagen
1. Tiefe Kontemplation������������������������������������������������������������������������������������������ 2
2. Aufmerksame Betrachtung�������������������������������������������������������������������������� 7
3. Seele und Gewissen����������������������������������������������������������������������������������������� 13
4. Spirituelles Potenzial������������������������������������������������������������������������������������� 19
5. Aufrichtigkeit: Der Geist hinter allem Wirken����������������������� 21
6. Die Achse der Religionsgrundlagen������������������������������������������������� 27

TEIL B: Ethische Fragen
1. Extremismen��������������������������������������������������������������������������������������������������������� 38
2. Kritikfähigkeit����������������������������������������������������������������������������������������������������� 45
3. Übeltaten ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 52
4. Respekt vor dem Sakralen������������������������������������������������������������������������ 57
5. Tugendhaftigkeit����������������������������������������������������������������������������������������������� 63
6. Hohe Positionen����������������������������������������������������������������������������������������������� 67
7. Merkmale des Zeitalters der Unwissenheit ������������������������������� 72
8. Macht und die Anerkennung des Rechts������������������������������������� 81

Copyright © Define Verlag, Berlin, 2020

Es ist nicht gestattet, Teile dieses Buches zu scannen, in PCs oder auf 
CDs zu speichern oder in PCs/Computern zu verändern oder einzeln 

oder zusammen mit anderen Vorlagen zu manipulieren, es sei denn mit 
schriftlicher Genehmigung des Verlags.



TEIL C: Gesellschaftliches Leben
1. Das Gewissen und der soziale Geist ������������������������������������������������� 90
2. Die Familie im Fadenkreuz des Täuschers������������������������������100
3. Nachbarn ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������107
4. Machtstrukturen��������������������������������������������������������������������������������������������115
5. Sich wiederholende Geschichte��������������������������������������������������������119
6. Freizeit��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������123
7. Frauen – Heldinnen des Mitgefühls����������������������������������������������125
8. Gedanke und Aktion Hand in Hand����������������������������������������������137
9. Das leuchtende Band der Geschwisterlichkeit��������������������143

TEIL D: Die Hizmet-Bewegung
1. Trotz Hindernissen auf dem Weg des Dienstes  

für Gott voranschreiten ����������������������������������������������������������������������������150
2. Macht verdirbt oder Wie wird man zum Tyrannen?������155
3. Veruntreuung����������������������������������������������������������������������������������������������������160
4. Zwietracht und die Haltung Abels��������������������������������������������������170



1﻿

TEIL A   
Religionsgrundlagen



2 3Stimme des Herzens – Der gebrochene Krug I 1. Tiefe Kontemplation

1. Tiefe Kontemplation

Ein Mensch, der bewusst lebt, zeichnet sich unter ande-
rem dadurch aus, dass er zu tiefer Kontemplation fähig 
ist. Was ist darunter genau zu verstehen, wie lässt sich 
das erreichen?

T iefe Kontemplation bedeutet, dass man sich selbst auferlegt, 
über die eigene Innenwelt nachzudenken, dass man Gege-

benheiten und Geschehnisse permanent prüfend hinterfragt und 
dass man sich bedeutungsvolleren und tieferen Gedanken öffnet, 
indem man die Dinge aus immer neuen Blickwinkeln betrachtet. 
Das ursprüngliche arabische Wort tefekkur ist ein Verbalsubstantiv 
und ließe sich auch übersetzen mit: sich selbst eine Last auferle-
gen, oder mit anderen Worten: sich ernsthaft darum bemühen und 
die nötige Willenskraft aufbringen, etwas zu erkennen. Berück-
sichtigt man seine Wortbildung, so steht der Begriff tefekkur für 
einen systematischen, tiefgründigen, andauernden Denkprozess, 
nicht jedoch für eine simplere Form des Denkens.

Der Koran legt uns aktives Nachdenken nahe

Die tiefe Kontemplation gehört zu den grundlegenden Lehren 
des Islams. Viele Verse des Korans schließen mit einem Verweis 
darauf, nachdem zum Beispiel die Himmel, der Regen, die Pflan-
zenwelt, Wolken, Wind und Sterne, die Atmosphäre, die Erschaf-
fung der Lebewesen, die Ernährung der Menschen und anderes 
erwähnt wurden. Somit wird diese Erwähnung unterschiedlichs-
ter Zeichen Gottes sowohl aus der äußeren Welt als auch aus der 
inneren Welt im Koran stets mit dem Thema der tiefen Kontemp-
lation verknüpft. Beispielsweise spricht der Allmächtige zunächst 
von der Erschaffung der Himmel und der Erde, von der Verkür-
zung und Verlängerung von Nacht und Tag, vom Dahinsegeln von 

Schiffen auf dem Meer zum Wohle der Menschheit, von Seiner 
Wiederbelebung der ausgedörrten Erde durch das Herabsenden 
von Regen, von der Erschaffung verschiedener Lebensformen 
auf der Erde, von den Bewegungen der Winde und Wolken, die 
zwischen Himmel und Erde auf Gottes Befehle warten (jeder-
zeit bereit, Seine Anweisungen entgegenzunehmen); und zum 
Schluss erinnert Er daran, dass für Menschen, die ihren Verstand 
gebrauchen (El-Baqara, 2:164), in alledem Hinweise auf die Exis-
tenz und Einheit Gottes verborgen sind. Ähnliche Verse gibt es 
viele im Koran. Einige von ihnen enden mit einer Akzentuierung 
des Denkens, einige mit einer Akzentuierung des Reflektierens, 
einige mit einer Akzentuierung des Wissens. Diese Akzentuie-
rungen unterscheiden sich im Detail, meinen aber im Grunde das 
Gleiche, nämlich, dass der Mensch über die Zeichen, die Gott in 
der äußeren und inneren Welt erschaffen hat, nachdenken sollte, 
dass er dafür seinen Verstand gebrauchen und in tiefe Kontemp-
lation eintauchen sollte.

Die Tatsache, dass so viele Verse am Ende betonen, dass (in 
all dem) Zeichen sind für Menschen, die ihren Verstand gebrau-
chen, beinhaltet aber noch eine weitere Botschaft: Indem der 
Koran die Bedeutung der tiefen Kontemplation mit einer Prä-
sensform im Arabischen unterstreicht, lenkt er unsere Aufmerk-
samkeit immer wieder auf das aktive Denken. Das passive Denken 
hingegen erwähnt er an keiner Stelle. Im Gegenteil, indem er 
die zeitlich unbegrenzte Kontemplation anspricht, legt er uns 
nahe, neben der Vergangenheit auch über die Gegenwart und die 
Zukunft nachzudenken. Wenn die tiefe Kontemplation also als 
ein Akt beschrieben wird, der permanenter Wiederholung bedarf, 
dann ruft der Koran die Gläubigen auf diese Weise dazu auf, die 
Gegenwart und die Zukunft nicht unabhängig von der Vergan-
genheit zu betrachten; und Bindeglieder zur Vergangenheit sind 
Vernunft und Logik. Gegenwart und Zukunft sollten durch tiefe 



4 5Stimme des Herzens – Der gebrochene Krug I 1. Tiefe Kontemplation

Kontemplation destilliert werden. Dazu gilt es, alle erforderli-
chen Schritte auf dem Boden der Vernunft zu unternehmen. Die 
Tatsache, dass das aktive Denken so im Fokus steht, belegt auch, 
dass es wichtig ist, regelmäßig in tiefe Kontemplation einzutau-
chen. Daneben möchte ich an dieser Stelle noch einen weiteren 
Punkt ansprechen. In Koranübersetzungen wird das arabische 
Wort yaʿqilūn häufig mit „nachdenken“ übersetzt. Doch diese 
Übersetzung wird der Bedeutung im Arabischen nicht hundert-
prozentig gerecht. Auch wenn es keine bessere Alternative geben 
mag, spiegelt sie die ursprüngliche Bedeutung nur unzureichend 
wider. Gegebenenfalls könnte man sich ausführlicherer Formu-
lierungen bedienen, zum Beispiel: durch den Gebrauch des Ver-
standes Einsicht in Gegebenheiten und Geschehnisse gewinnen; 
durch Kontemplation Früchte ernten, an die der Verstand her-
anreichen kann; die Schöpfung mittels der Vernunft prüfen etc.

Keine Selbsterkenntnis ohne Kontemplation

In Anbetracht der Tatsache, dass Gott an so vielen Stellen im 
Koran auf Denken und Kontemplation verweist, sollten gläubige 
Menschen ihren Verstand gebrauchen und sowohl ihre Innenwelt 
als auch ihre Außenwelt gründlich erforschen. In seinem Buch 
Der Mensch, das unbekannte Wesen stellt Alexis Carrel (Nobel-
preisträger für Medizin von 1912) bezüglich der Innenwelt des 
Menschen fest, dass man dem Menschen selbst dann Respekt 
und Ehrfurcht zollen müsse, wenn man ihn ausschließlich aus 
einer physiologischen und anatomischen Perspektive betrachte. 
Seine innere und äußere Struktur ist so vollkommen, dass man, 
wenn man sich vor jemand anderem als Gott niederwerfen sollte 

– um das Unmögliche anzunehmen –, dies vor dem Menschen 
tun müsse. Gott duldet nicht, dass man sich vor jemand ande-
rem als Ihm niederwirft. Die Niederwerfung der Engel vor Adam 
war lediglich eine Prüfung, die den feinen Punkt des Gehorsams 

gegenüber Seinen Befehlen verdeutlichen sollte. Darüber hinaus 
weist die Position des Propheten Adam als (richtungangebende) 
Gebetsnische1 der Niederwerfung vor Gott ebenfalls darauf hin, 
dass kein anderes Geschöpf einen so erhabenen Rang und so aus-
gezeichnete, besondere Qualitäten besitzt wie er. Adam war in 
gewisser Weise der Schnittpunkt von Materie und Geist, von phy-
sischer und spiritueller Sphäre. Oder anders ausgedrückt, er war 
ein umfassender Spiegel für die Gesamtheit der Namen Gottes. 
Wer also beginnen möchte, dieses vollkommene Wesen mit all 
seinen körperlichen und geistigen Aspekten zu studieren, wird 
nicht umhinkommen, in tiefe Kontemplation einzutauchen. Ob 
in Bezug auf Körperteile wie Hände, Füße, Ohren, Nase, Zunge 
oder Lippen oder im Hinblick auf seine Essenz – der Mensch 
gleicht einem perfekten Buch, das seine Leser zum Nachdenken 
anregt, sofern es nur richtig gelesen wird. Der Mensch ist mit 
einem großartigen System ausgestattet, das alle Anforderungen 
erfüllt. Eine nähere Betrachtung seiner fleischlichen Seele (nefs), 
seines Herzens, seiner Gefühle, seines Wissens um sein Bewusst-
sein und seiner Fähigkeit, Willenskraft aufzuwenden, legt diese 
Erkenntnis nahe. Weil der Mensch das Steuer dieses Systems in 
den eigenen Händen hält, weil er selbst es lenkt und weil niemand 
es besser kennt als er – schließlich hat er seinen Thron am zentra-
len Punkt dieses Systems aufgestellt –, ist er auch derjenige, der 
es am besten zu verstehen vermag. Wer sich nach innen wendet 
und über die physischen und spirituellen Aspekte des Menschen 
nachdenkt und sich in diesen Gedanken vertieft, wird anschlie-
ßend auch seine Außenwelt mit neuen Augen betrachten, so wie 
die Menschheit einst ins All aufbrechen konnte, nachdem sie sich 
ein genaues Bild von der Erde gemacht hatte. Oder um es anders 
auszudrücken: Wer nach eingehender Erforschung seiner selbst 
erkannt hat, dass Gott nichts vergeblich erschaffen hat, wird auch 

1	 Kaaba (Anm. d. Red.).



6 7Stimme des Herzens – Der gebrochene Krug I 2. Aufmerksame Betrachtung

in seiner Außenwelt die unterschiedlichsten Beispiele für Weisheit 
erkennen, ähnlich wie Bienen, die mit verschiedenen Essenzen 
Honig nach Hause zurückkehren. Die Dynamik der Kontempla-
tion führt uns vor Augen, wie machtlos und beschränkt wir sind 
und wie wichtig es ist, dankbar zu sein. Sie sorgt dafür, dass wir 
der Schöpfung mit mehr Mitgefühl begegnen und uns mit noch 
mehr Begeisterung in den Dienst Gottes stellen.

2. Aufmerksame Betrachtung

2	 Bediuzzaman, Al-Mathnawi al-Nuri, New Jersey 2007, S. 67.

Bediuzzaman spricht von vier Worten beziehungsweise 
Begriffen, deren Sinn er im Laufe von vierzig Jahren 
seines Lebens erfasst habe; einer davon sei die „auf-
merksame Betrachtung“ (naẓar) gewesen. Was genau 
hat es damit auf sich, wodurch zeichnet sie sich aus?

I n seinem Werk Al-Mathnawi al-Nuri (Saatbeet des Lichts) 
spricht Bediuzzaman vier wichtige Begriffe an: maʿnā-yi ismī 

(für sich selbst stehende Bedeutung), maʿnā-yi harfī (Bedeutung, 
die sich aus dem Kontext ergibt), Absicht und aufmerksame 
Betrachtung.2 Da diese Begriffe eng miteinander verbunden sind, 
wenden wir uns zunächst kurz den ersten drei zu, bevor wir dann 
zu unserem eigentlichen Thema kommen.

Maʿnā-yi ismī und maʿnā-yi harfī

Diese beiden Begriffe entstammen der arabischen Grammatik. 
Jedes ism (Substantiv) besitzt eine eigene Bedeutung. Wenn man 
es ausspricht, versteht der Gesprächspartner, was es meint. Ein 
harf hingegen ist ein Wort oder Wortteil, das für sich allein über 
keine eigene Bedeutung verfügt, er kann ohne Kontext nicht ver-
standen werden. Präpositionen wie „mit“, „von“, „nach“ oder „in“ 
beispielsweise sind auf ein Bezugswort angewiesen. Sie ergeben 
nur dann einen Sinn, wenn sie mit anderen Worten verknüpft 
sind. Bediuzzaman widmet sich den Begriffen djuz (Teil) und kull 
(Ganzes) sehr eingehend, und in diesem Zusammenhang interpre-
tiert er auch die Konzepte maʿnā-yi harfī und maʿnā-yi ismī neu, 
die in seinen Augen Schlüsselkonzepte für die Interpretation des 
Seins sind. Er hält es für falsch, aus der maʿnā-yi ismī-Perspektive 
auf das Universum zu schauen, das heißt, die Dinge als separate 



8 9Stimme des Herzens – Der gebrochene Krug I 2. Aufmerksame Betrachtung

Einheiten oder als bloße Produkte von Ursachen zu betrachten. 
Stattdessen plädiert er dafür, sich anzusehen, worauf die Dinge 
im Universum verweisen: Die Segnungen, die uns zuteilwerden, 
sollten uns an denjenigen erinnern, der sie uns sendet, die Schön-
heit und Kunstfertigkeit in der Schöpfung sollten uns den Wahren 
Künstler und die Ursachen den Wahren Erschaffer dieser Ursa-
chen ins Gedächtnis rufen.

Die Absicht verändert das Wesen des Handelns

Die Absicht vergleicht Bediuzzaman mit einem Elixier, das all-
tägliche Gewohnheiten und Handlungen in Gottesverehrung und 
Dienst verwandelt, und mit einem Geist, der trostlosen Zuständen 
neues Leben einhaucht, indem er sie mit der Anbetung verknüpft. 
Er macht außerdem geltend, dass die Absicht sogar darüber ent-
scheiden kann, ob es sich bei einer Tat um eine gute oder eine 
schlechte Tat handelt. Auch wer eine falsche Entscheidung trifft, 
darf auf spirituellen Lohn hoffen, sofern dieser Entscheidung eine 
aufrichtige Absicht zugrunde lag. Es gibt bestimmte Punkte in der 
Religion, deren Klärung dem Fluss der Zeit überlassen ist. Wenn 
Zeiten und Umstände Ungewissheiten entstehen lassen, müssen 
Disziplinen und Grundsätze „in die Bresche springen“, die im Ein-
klang mit dem Geist der Religion stehen. Dann schlägt die Stunde 
des idjtihāds (dem Ableiten von Rechtsurteilen aus den fest ver-
wurzelten Prinzipien von Koran und Sunna zur Anpassung an neue 
Umstände) und der mudjtehidun (Sing. mudjtehid, der Gelehrten, 
die dazu fähig sind, neue Regeln abzuleiten). Der mudjtehid wird 
für seine aufrichtige Absicht selbst dann belohnt werden, wenn 
er nicht die richtigen Entscheidungen trifft.

Wenn jemand hingegen nicht um des Wohlgefallens Gottes wil-
len handelt, sondern um seinen eigenen Ruhm zu mehren oder um 
unter Beweis zu stellen, wie mutig, großzügig und kenntnisreich 
er ist, lädt er damit eher Sünden auf sich, als auf eine Belohnung 

hoffen zu dürfen. Man denke nur an das Hadith aus der Samm-
lung Ṣaḥīḥ el-Buḫārī, in dem drei unglückselige Männer dazu auf-
gefordert werden, vor Gott Rechenschaft abzulegen. Der erste zog 
ins Feld, um andere Menschen mit seiner Tapferkeit zu beeindru-
cken. Der zweite spendete für wohltätige Zwecke, um für seine 
Großzügigkeit geschätzt zu werden. Und der dritte bemühte sich 
nach Kräften, als großer Gelehrter bewundert zu werden. Für 
Menschen, die beim Verfassen von Artikeln und Büchern große 
Reden schwingen und sich an ihrer Redekunst berauschen, ist 
die Anerkennung ihrer Mitmenschen alles, was zählt; vor dem 
Wohlgefallen Gottes verschließen sie die Augen. Wer aus so simp-
len und verachtenswerten Motiven heraus handelt, ähnelt einem 
Ignoranten, der einen unbezahlbaren Edelstein aus den Händen 
gibt und gegen ein Stück Roheisen eintauscht. Wer sich hingegen 
darum bemüht, eine so unermesslich wertvolle Belohnung wie 
das Wohlgefallen Gottes zu erlangen, wird für seine Bemühun-
gen ganz andere Früchte ernten dürfen.

Aufmerksame Betrachtung und Erkenntnisfähigkeit

Was nun den Begriff der aufmerksamen Betrachtung anbelangt, 
so geht es vor allem darum, zu lernen, auf welche Weise man 
die Dinge betrachten sollte. Zwischen Hinsehen und Erfassen 
besteht bekanntermaßen ein großer Unterschied. Wenn man sich 
etwas zwar mit offenen Augen, aber unaufmerksam und gedan-
kenlos anschaut, wird man es kaum wirklich wahrnehmen kön-
nen. Wer zum Beispiel geistesabwesend auf ein Bücherregal starrt, 
wird kaum registrieren, welche Bücher und Schriften darin ste-
hen, welche Farben ihre Einbände haben und wie sie angeordnet 
sind, selbst wenn das Regal direkt vor ihm steht. Etwas wirklich 
zu erkennen, ist etwas völlig anderes, als es einfach nur vor sich 
zu sehen; etwas wirklich zu erkennen bedeutet, das Objekt, das 
man anschaut, zu erfassen und es sich bewusst zu machen.


	TEIL A: Religionsgrundlagen
	1. Tiefe Kontemplation
	2. Aufmerksame Betrachtung
	3. Seele und Gewissen
	4. Spirituelles Potenzial
	5. Aufrichtigkeit: Der Geist hinter allem Wirken
	6. Die Achse der Religionsgrundlagen

	TEIL B: Ethische Fragen
	1. Extremismen
	2. Kritikfähigkeit
	3. Übeltaten
	4. Respekt vor dem Sakralen
	5. Tugendhaftigkeit
	6. Hohe Positionen
	7. Merkmale des Zeitalters der Unwissenheit
	8. Macht und die Anerkennung des Rechts

	TEIL C: Gesellschaftliches Leben
	1. Das Gewissen und der soziale Geist
	2. Die Familie im Fadenkreuz des Täuschers
	3. Nachbarn
	4. Machtstrukturen
	5. Sich wiederholende Geschichte
	6. Freizeit
	7. Frauen – Heldinnen des Mitgefühls
	8. Gedanke und Aktion Hand in Hand
	9. Das leuchtende Band der Geschwisterlichkeit

	TEIL D: Die Hizmet-Bewegung
	1. Trotz Hindernissen auf dem Weg des Dienstes für Gott voranschreiten
	2. Macht verdirbt oder Wie wird man zum Tyrannen?
	3. Veruntreuung
	4. Zwietracht und die Haltung Abels


