Stimme
deS Der gebrochene Krug I

Herzens

M. Fethullah Giilen



Copyright © Define Verlag, Berlin, 2020

Es ist nicht gestattet, Teile dieses Buches zu scannen, in PCs oder auf
CDs zu speichern oder in PCs/Computern zu veridndern oder einzeln
oder zusammen mit anderen Vorlagen zu manipulieren, es sei denn mit
schriftlicher Genehmigung des Verlags.

UBERSETZUNG Lenius Hirschberger
HERAUSGEBER Dr. Arhan Kardas

LEKTORAT Lenius Hirschberger
SATZ & COVER  Onur Alka

Linemarketing GmbH
Wilhelmstr. 26-30 Haus 24 - 13593 Berlin
www.deinbuchshop.de
ISBN: 978-3-946871-28-6
Druck: FINIDR, s.r.o.

Inhalt

TEIL A: Religionsgrundlagen

1. Tiefe Kontemplation......................co, 2
2. Aufmerksame Betrachtung................................L 7
3.Seeleund GewWiSSen. .............cooo i 13
4. Spirituelles Potenzial................................. 19
5. Aufrichtigkeit: Der Geist hinter allem Wirken ........... 21
6. Die Achse der Religionsgrundlagen........................ 27

TEIL B: Ethische Fragen

1L EXtremismen . ... ... ... 38
2. Kritikfahigkeit ... 45
3.Ubeltaten ... ..oooo 52
4. Respekt vor dem Sakralen.................................. 57
5. Tugendhaftigkeit.......................... 63
6. Hohe Positionen ..........................ocociii . 67
7. Merkmale des Zeitalters der Unwissenheit ............... 72

8. Macht und die Anerkennung des Rechts.................. 81



TEIL C: Gesellschaftliches Leben

1. Das Gewissen und der soziale Geist ........................ 90
2. Die Familie im Fadenkreuz des Tduschers............... 100
3.Nachbarn ... 107
4. Machtstrukturen.................. i, 115
5. Sich wiederholende Geschichte............................ 119
6. Freizeit. ... 123
7. Frauen - Heldinnen des Mitgefiihls....................... 125
8. Gedanke und Aktion HandinHand....................... 137
9. Das leuchtende Band der Geschwisterlichkeit .......... 143

TEIL D: Die Hizmet-Bewegung
1. Trotz Hindernissen auf dem Weg des Dienstes
fiir Gott voranschreiten ...................................... 150
2. Macht verdirbt oder Wie wird man zum Tyrannen?...155
3. VErUNtreuung ..........ooooiiiiiiiii e, 160
4. Zwietracht und die Haltung Abels......................... 170



TEILA
Religionsgrundlagen



1. Tiefe Kontemplation

Ein Mensch, der bewusst lebt, zeichnet sich unter ande-
rem dadurch aus, dass er zu tiefer Kontemplation fihig
ist. Was ist darunter genau zu verstehen, wie ldsst sich
das erreichen?

T iefe Kontemplation bedeutet, dass man sich selbst auferlegt,
iiber die eigene Innenwelt nachzudenken, dass man Gege-
benheiten und Geschehnisse permanent priifend hinterfragt und
dass man sich bedeutungsvolleren und tieferen Gedanken offnet,
indem man die Dinge aus immer neuen Blickwinkeln betrachtet.
Das urspriingliche arabische Wort tefekkur ist ein Verbalsubstantiv
und liefle sich auch iibersetzen mit: sich selbst eine Last auferle-
gen, oder mit anderen Worten: sich ernsthaft darum bemithen und
die notige Willenskraft autbringen, etwas zu erkennen. Beriick-
sichtigt man seine Wortbildung, so steht der Begriff tefekkur fir
einen systematischen, tiefgriindigen, andauernden Denkprozess,
nicht jedoch fiir eine simplere Form des Denkens.

Der Koran legt uns aktives Nachdenken nahe

Die tiefe Kontemplation gehort zu den grundlegenden Lehren
des Islams. Viele Verse des Korans schliefSen mit einem Verweis
darauf, nachdem zum Beispiel die Himmel, der Regen, die Pflan-
zenwelt, Wolken, Wind und Sterne, die Atmosphire, die Erschaf-
fung der Lebewesen, die Erndhrung der Menschen und anderes
erwahnt wurden. Somit wird diese Erwihnung unterschiedlichs-
ter Zeichen Gottes sowohl aus der dufleren Welt als auch aus der
inneren Welt im Koran stets mit dem Thema der tiefen Kontemp-
lation verkniipft. Beispielsweise spricht der Allméchtige zunéchst
von der Erschaffung der Himmel und der Erde, von der Verkiir-
zung und Verlingerung von Nacht und Tag, vom Dahinsegeln von

1. Tiefe Kontemplation | 3

Schiffen auf dem Meer zum Wohle der Menschheit, von Seiner
Wiederbelebung der ausgedorrten Erde durch das Herabsenden
von Regen, von der Erschaffung verschiedener Lebensformen
auf der Erde, von den Bewegungen der Winde und Wolken, die
zwischen Himmel und Erde auf Gottes Befehle warten (jeder-
zeit bereit, Seine Anweisungen entgegenzunehmen); und zum
Schluss erinnert Er daran, dass fiir Menschen, die ihren Verstand
gebrauchen (El-Baqara, 2:164), in alledem Hinweise auf die Exis-
tenz und Einheit Gottes verborgen sind. Ahnliche Verse gibt es
viele im Koran. Einige von ihnen enden mit einer Akzentuierung
des Denkens, einige mit einer Akzentuierung des Reflektierens,
einige mit einer Akzentuierung des Wissens. Diese Akzentuie-
rungen unterscheiden sich im Detail, meinen aber im Grunde das
Gleiche, nimlich, dass der Mensch iiber die Zeichen, die Gott in
der dufieren und inneren Welt erschaffen hat, nachdenken sollte,
dass er dafiir seinen Verstand gebrauchen und in tiefe Kontemp-
lation eintauchen sollte.

Die Tatsache, dass so viele Verse am Ende betonen, dass (in
all dem) Zeichen sind fiir Menschen, die ihren Verstand gebrau-
chen, beinhaltet aber noch eine weitere Botschaft: Indem der
Koran die Bedeutung der tiefen Kontemplation mit einer Pri-
sensform im Arabischen unterstreicht, lenkt er unsere Aufmerk-
samkeit immer wieder auf das aktive Denken. Das passive Denken
hingegen erwihnt er an keiner Stelle. Im Gegenteil, indem er
die zeitlich unbegrenzte Kontemplation anspricht, legt er uns
nahe, neben der Vergangenheit auch iiber die Gegenwart und die
Zukunft nachzudenken. Wenn die tiefe Kontemplation also als
ein Akt beschrieben wird, der permanenter Wiederholung bedarf,
dann ruft der Koran die Glaubigen auf diese Weise dazu auf, die
Gegenwart und die Zukunft nicht unabhéngig von der Vergan-
genheit zu betrachten; und Bindeglieder zur Vergangenheit sind
Vernunft und Logik. Gegenwart und Zukunft sollten durch tiefe



4 | Stimme des Herzens - Der gebrochene Krug |

Kontemplation destilliert werden. Dazu gilt es, alle erforderli-
chen Schritte auf dem Boden der Vernunft zu unternehmen. Die
Tatsache, dass das aktive Denken so im Fokus steht, belegt auch,
dass es wichtig ist, regelméfiig in tiefe Kontemplation einzutau-
chen. Daneben mochte ich an dieser Stelle noch einen weiteren
Punkt ansprechen. In Koraniibersetzungen wird das arabische
Wort ya‘qiliun hiufig mit ,nachdenken® iibersetzt. Doch diese
Ubersetzung wird der Bedeutung im Arabischen nicht hundert-
prozentig gerecht. Auch wenn es keine bessere Alternative geben
mag, spiegelt sie die urspriingliche Bedeutung nur unzureichend
wider. Gegebenenfalls konnte man sich ausfiithrlicherer Formu-
lierungen bedienen, zum Beispiel: durch den Gebrauch des Ver-
standes Einsicht in Gegebenheiten und Geschehnisse gewinnen;
durch Kontemplation Friichte ernten, an die der Verstand her-
anreichen kann; die Schopfung mittels der Vernunft priifen etc.

Keine Selbsterkenntnis ohne Kontemplation

In Anbetracht der Tatsache, dass Gott an so vielen Stellen im
Koran auf Denken und Kontemplation verweist, sollten gldubige
Menschen ihren Verstand gebrauchen und sowohl ihre Innenwelt
als auch ihre Auflenwelt griindlich erforschen. In seinem Buch
Der Mensch, das unbekannte Wesen stellt Alexis Carrel (Nobel-
preistrager fiir Medizin von 1912) beziiglich der Innenwelt des
Menschen fest, dass man dem Menschen selbst dann Respekt
und Ehrfurcht zollen miisse, wenn man ihn ausschlief$lich aus
einer physiologischen und anatomischen Perspektive betrachte.
Seine innere und dufdere Struktur ist so vollkommen, dass man,
wenn man sich vor jemand anderem als Gott niederwerfen sollte
- um das Unmogliche anzunehmen -, dies vor dem Menschen
tun miisse. Gott duldet nicht, dass man sich vor jemand ande-
rem als Thm niederwirft. Die Niederwerfung der Engel vor Adam
war lediglich eine Priifung, die den feinen Punkt des Gehorsams

1. Tiefe Kontemplation | 5

gegeniiber Seinen Befehlen verdeutlichen sollte. Dartiber hinaus
weist die Position des Propheten Adam als (richtungangebende)
Gebetsnische' der Niederwerfung vor Gott ebenfalls darauf hin,
dass kein anderes Geschopf einen so erhabenen Rang und so aus-
gezeichnete, besondere Qualititen besitzt wie er. Adam war in
gewisser Weise der Schnittpunkt von Materie und Geist, von phy-
sischer und spiritueller Sphire. Oder anders ausgedriickt, er war
ein umfassender Spiegel fiir die Gesamtheit der Namen Gottes.
Wer also beginnen mdchte, dieses vollkommene Wesen mit all
seinen korperlichen und geistigen Aspekten zu studieren, wird
nicht umhinkommen, in tiefe Kontemplation einzutauchen. Ob
in Bezug auf Korperteile wie Hinde, Fiifle, Ohren, Nase, Zunge
oder Lippen oder im Hinblick auf seine Essenz — der Mensch
gleicht einem perfekten Buch, das seine Leser zum Nachdenken
anregt, sofern es nur richtig gelesen wird. Der Mensch ist mit
einem grofiartigen System ausgestattet, das alle Anforderungen
erfiillt. Eine nidhere Betrachtung seiner fleischlichen Seele (nefs),
seines Herzens, seiner Gefiihle, seines Wissens um sein Bewusst-
sein und seiner Fihigkeit, Willenskraft aufzuwenden, legt diese
Erkenntnis nahe. Weil der Mensch das Steuer dieses Systems in
den eigenen Hinden hilt, weil er selbst es lenkt und weil niemand
es besser kennt als er — schlieflich hat er seinen Thron am zentra-
len Punkt dieses Systems aufgestellt —, ist er auch derjenige, der
es am besten zu verstehen vermag. Wer sich nach innen wendet
und iiber die physischen und spirituellen Aspekte des Menschen
nachdenkt und sich in diesen Gedanken vertieft, wird anschlie-
end auch seine Auflenwelt mit neuen Augen betrachten, so wie
die Menschheit einst ins All aufbrechen konnte, nachdem sie sich
ein genaues Bild von der Erde gemacht hatte. Oder um es anders
auszudriicken: Wer nach eingehender Erforschung seiner selbst
erkannt hat, dass Gott nichts vergeblich erschaffen hat, wird auch

1 Kaaba (Anm. d. Red.).



6 | Stimme des Herzens - Der gebrochene Krug |

in seiner Auflenwelt die unterschiedlichsten Beispiele fiir Weisheit
erkennen, dhnlich wie Bienen, die mit verschiedenen Essenzen
Honig nach Hause zuriickkehren. Die Dynamik der Kontempla-
tion fithrt uns vor Augen, wie machtlos und beschrénkt wir sind
und wie wichtig es ist, dankbar zu sein. Sie sorgt dafiir, dass wir
der Schopfung mit mehr Mitgefiihl begegnen und uns mit noch
mehr Begeisterung in den Dienst Gottes stellen.

2. Aufmerksame Betrachtung

Bediuzzaman spricht von vier Worten beziehungsweise
Begriffen, deren Sinn er im Laufe von vierzig Jahren
seines Lebens erfasst habe; einer davon sei die ,,auf-
merksame Betrachtung® (nazar) gewesen. Was genau
hat es damit auf sich, wodurch zeichnet sie sich aus?

n seinem Werk Al-Mathnawi al-Nuri (Saatbeet des Lichts)
I spricht Bediuzzaman vier wichtige Begriffe an: ma‘na-yi ismi
(ftir sich selbst stehende Bedeutung), ma‘na-yi harfi (Bedeutung,
die sich aus dem Kontext ergibt), Absicht und aufmerksame
Betrachtung.? Da diese Begriffe eng miteinander verbunden sind,
wenden wir uns zundchst kurz den ersten drei zu, bevor wir dann
zu unserem eigentlichen Thema kommen.

Ma‘na-yi ismi und ma‘na-yi harfi

Diese beiden Begriffe entstammen der arabischen Grammatik.
Jedes ism (Substantiv) besitzt eine eigene Bedeutung. Wenn man

es ausspricht, versteht der Gesprichspartner, was es meint. Ein

harfhingegen ist ein Wort oder Wortteil, das fiir sich allein tiber
keine eigene Bedeutung verfiigt, er kann ohne Kontext nicht ver-
standen werden. Pripositionen wie ,mit®, ,von®, ,nach“ oder ,in“
beispielsweise sind auf ein Bezugswort angewiesen. Sie ergeben

nur dann einen Sinn, wenn sie mit anderen Worten verkniipft
sind. Bediuzzaman widmet sich den Begriffen djuz (Teil) und kull
(Ganzes) sehr eingehend, und in diesem Zusammenhang interpre-
tiert er auch die Konzepte ma‘na-yi harfi und ma‘na-yi ismi neu,
die in seinen Augen Schliisselkonzepte fiir die Interpretation des

Seins sind. Er hilt es fiir falsch, aus der ma‘na-yi ismi-Perspektive

auf das Universum zu schauen, das heifit, die Dinge als separate

2 Bediuzzaman, Al-Mathnawi al-Nuri, New Jersey 2007, S. 67.



8 | Stimme des Herzens - Der gebrochene Krug |

Einheiten oder als blofie Produkte von Ursachen zu betrachten.
Stattdessen pladiert er dafiir, sich anzusehen, worauf die Dinge
im Universum verweisen: Die Segnungen, die uns zuteilwerden,
sollten uns an denjenigen erinnern, der sie uns sendet, die Schon-
heit und Kunstfertigkeit in der Schépfung sollten uns den Wahren
Kiinstler und die Ursachen den Wahren Erschaffer dieser Ursa-
chen ins Gedichtnis rufen.

Die Absicht verandert das Wesen des Handelns

Die Absicht vergleicht Bediuzzaman mit einem Elixier, das all-
tigliche Gewohnheiten und Handlungen in Gottesverehrung und

Dienst verwandelt, und mit einem Geist, der trostlosen Zustinden

neues Leben einhaucht, indem er sie mit der Anbetung verkniipft.
Er macht auflerdem geltend, dass die Absicht sogar dariiber ent-
scheiden kann, ob es sich bei einer Tat um eine gute oder eine

schlechte Tat handelt. Auch wer eine falsche Entscheidung trifft,
darf auf spirituellen Lohn hoffen, sofern dieser Entscheidung eine

aufrichtige Absicht zugrunde lag. Es gibt bestimmte Punkte in der
Religion, deren Kliarung dem Fluss der Zeit {iberlassen ist. Wenn

Zeiten und Umstinde Ungewissheiten entstehen lassen, miissen

Disziplinen und Grundsitze ,in die Bresche springen®, die im Ein-
klang mit dem Geist der Religion stehen. Dann schligt die Stunde

des idjtihads (dem Ableiten von Rechtsurteilen aus den fest ver-
wurzelten Prinzipien von Koran und Sunna zur Anpassung an neue

Umstinde) und der mudjtehidun (Sing. mudjtehid, der Gelehrten,
die dazu fahig sind, neue Regeln abzuleiten). Der mudjtehid wird

fiir seine aufrichtige Absicht selbst dann belohnt werden, wenn

er nicht die richtigen Entscheidungen trifft.

Wenn jemand hingegen nicht um des Wohlgefallens Gottes wil-
len handelt, sondern um seinen eigenen Ruhm zu mehren oder um
unter Beweis zu stellen, wie mutig, grof3ziigig und kenntnisreich
er ist, ladt er damit eher Siinden auf sich, als auf eine Belohnung

2. Aufmerksame Betrachtung | 9

hoffen zu diirfen. Man denke nur an das Hadith aus der Samm-
lung Sahih el-Buhari, in dem drei ungliickselige Minner dazu auf-
gefordert werden, vor Gott Rechenschaft abzulegen. Der erste zog
ins Feld, um andere Menschen mit seiner Tapferkeit zu beeindru-
cken. Der zweite spendete fiir wohltitige Zwecke, um fiir seine
Grofiziigigkeit geschitzt zu werden. Und der dritte bemiihte sich
nach Kriften, als grofSer Gelehrter bewundert zu werden. Fiir
Menschen, die beim Verfassen von Artikeln und Biichern grofle
Reden schwingen und sich an ihrer Redekunst berauschen, ist
die Anerkennung ihrer Mitmenschen alles, was zihlt; vor dem
Wohlgefallen Gottes verschliefien sie die Augen. Wer aus so simp-
len und verachtenswerten Motiven heraus handelt, dhnelt einem
Ignoranten, der einen unbezahlbaren Edelstein aus den Hinden
gibt und gegen ein Stiick Roheisen eintauscht. Wer sich hingegen
darum bemiiht, eine so unermesslich wertvolle Belohnung wie
das Wohlgefallen Gottes zu erlangen, wird fiir seine Bemiihun-
gen ganz andere Friichte ernten diirfen.

Aufmerksame Betrachtung und Erkenntnisfihigkeit

Was nun den Begriff der aufmerksamen Betrachtung anbelangt,
so geht es vor allem darum, zu lernen, auf welche Weise man
die Dinge betrachten sollte. Zwischen Hinsehen und Erfassen
besteht bekanntermafien ein grofier Unterschied. Wenn man sich
etwas zwar mit offenen Augen, aber unaufmerksam und gedan-
kenlos anschaut, wird man es kaum wirklich wahrnehmen kon-
nen. Wer zum Beispiel geistesabwesend auf ein Biicherregal starrt,
wird kaum registrieren, welche Biicher und Schriften darin ste-
hen, welche Farben ihre Einbidnde haben und wie sie angeordnet
sind, selbst wenn das Regal direkt vor ihm steht. Etwas wirklich
zu erkennen, ist etwas vollig anderes, als es einfach nur vor sich
zu sehen; etwas wirklich zu erkennen bedeutet, das Objekt, das
man anschaut, zu erfassen und es sich bewusst zu machen.



	TEIL A: Religionsgrundlagen
	1. Tiefe Kontemplation
	2. Aufmerksame Betrachtung
	3. Seele und Gewissen
	4. Spirituelles Potenzial
	5. Aufrichtigkeit: Der Geist hinter allem Wirken
	6. Die Achse der Religionsgrundlagen

	TEIL B: Ethische Fragen
	1. Extremismen
	2. Kritikfähigkeit
	3. Übeltaten
	4. Respekt vor dem Sakralen
	5. Tugendhaftigkeit
	6. Hohe Positionen
	7. Merkmale des Zeitalters der Unwissenheit
	8. Macht und die Anerkennung des Rechts

	TEIL C: Gesellschaftliches Leben
	1. Das Gewissen und der soziale Geist
	2. Die Familie im Fadenkreuz des Täuschers
	3. Nachbarn
	4. Machtstrukturen
	5. Sich wiederholende Geschichte
	6. Freizeit
	7. Frauen – Heldinnen des Mitgefühls
	8. Gedanke und Aktion Hand in Hand
	9. Das leuchtende Band der Geschwisterlichkeit

	TEIL D: Die Hizmet-Bewegung
	1. Trotz Hindernissen auf dem Weg des Dienstes für Gott voranschreiten
	2. Macht verdirbt oder Wie wird man zum Tyrannen?
	3. Veruntreuung
	4. Zwietracht und die Haltung Abels


