
INHALTSVERZEICHNIS

Vorwort 13

1 Einleitung 15

2 Grundlagen 21
2.1 Interkulturelle Philosophie 22

2.1.1 Das Anliegen interkultureller Philosophie . . . . 22
2.1.1.1 Ausgangspunkt: Globalisierung und

Regionalisierung 22
2.1.1.2 Abgrenzung von der komparativen Phi-

losophie 25
2.1.1.3 Interkulturelle Philosophie als Trans-

formation der Philosophie 26
2.1.1.4 Zentrismuskritik 30
2.1.1.5 Kultur und Kulturabhängigkeit, Uni-

versalität und Wahrheit 34
2.1.1.6 Verstehen und Verständigung - Her-

meneutik des Fremden 42
2.1.1.7 Interkulturelle Philosophie in Thesen . 50

2.1.2 Wieso lateinamerikanische interkulturelle Philo-
sophie? 51
2.1.2.1 Modelle lateinamerikanischer Philoso-

phie 56
2.1.2.2 Entstehung und Modelle der latein-

amerikanischen Befreiungsphilosophie 57
2.1.2.3 Lateinamerikanische interkulturelle

Philosophie - Kontinuität und Trans-
formation 60

2.1.2.4 Lateinamerikanische Theologie als
Vorbild für Interkulturelle Philosophie . 66

2.1.2.5 Grundcharakteristika der interkulturel-
len Philosophie Raúl Fornet-Betancourts 68

2.1-3 Problemanzeigen 70
2.1.4 Thesen für eine interkulturell ausgerichtete öku-

menische Theologie 72
2.1.4.1 Grundlagen einer interkulturellen

Transformation der Theologie 72
2.1.4.2 Thesen für eine interkulturell ausge-

richtete ökumenische Theologie . . . . 76

Bibliografische Informationen
http://d-nb.info/1010835408

digitalisiert durch

http://d-nb.info/1010835408


Inhaltsverzeichnis

2.2 Die wesentliche Bedeutung des Judentums für die christ-
liche Identität und Theologie 78

2.3 Einheitsverständnis und Einigungsmodelle 83
2.3.1 Verhältnis zum >differenzierten Konsens< 84

2.3.1.1 Entstehung und Bedeutung der Formel
differenzierter Konsens< 84

2.3.1.2 Kritik am differenzierten Konsens< aus
interkultureller bzw. differenzherme-
neutischer Perspektive 95

2.3.2 Die gewählte interkulturelle bzw. differenzher-
meneutische Perspektive 101

2.4 Statt einer Zusammenfassung: Eine selbstkritische An-
merkung 114

Die kirchentrennenden (?) Differenzen 121
3.1 Grunddifferenz oder kirchentrennende Differenzen? . . 121

3.1.1 Geschichte, Bedeutung und Vorschläge einer
>Grunddifferenz< 121

3.1.2 Probleme und Chancen des Konzepts einer
>Grunddifferenz< 131

3.1.3 Zum Verhältnis von Grundkonsens und Grund-
differenz 135

3.1.4 Verschiedene Arten der Kirchenspaltung 138
3.2 Die kirchentrennenden Differenzen zwischen römisch-

katholischer Kirche und den orthodoxen bzw. orientali-
schen Kirchen 143
3.2.1 Wie, wann und warum entstand das Schisma zwi-

schen Ost-und Westkirche? 145
3.2.1.1 Die Ereignisse von 1054 145
3.2.1.2 Bewertung der Ereignisse von 1054 in

ihrer Bedeutung für die Spaltung zwi-
schen Ost- und Westkirche 155

3.2.1.3 Zur wachsenden Entfremdung zwi-
schen Ost und West 160

3.2.1.4 Zusammenfassend: Historisch gewach-
sene Differenzen 174

3.2.2 Die Differenzen im >Dialog der Wahrheit< . . . . 177
3.2.2.1 Beziehungen zu den orientalisch-

orthodoxen Kirchen 178
3.2.2.2 Beziehungen zu den orthodoxen Kirchenl79

3.2.3 Was trennt also? 186
3.3 Die kirchentrennenden Differenzen zwischen römisch-

katholischer Kirche und den aus der Reformation her-
vorgegangenen Kirchen eines anderen Typus 187



Inhaltsverzeichnis 9

3.3.1 Zur anglikanischen Kirche 188
3.3.1.1 Zur Entstehung der anglikanischen Kir-

che 188
3.3.1.2 Gegenwärtiger theologischer Dialog

mit der römisch-katholischen Kirche . . 194
3.3.2 Zu den evangelischen Kirchen 201

3.3.2.1 Die Reformation: Theologie und Politik 202
3.3.2.2 Ekklesiologie der Reformatoren 217
3.3.2.3 Reformatorische Ekklesiologie 227
3.3.2.4 Was trennt? 230

3.4 Thesen zu den kirchentrennenden (?) Differenzen . . . 233

Kritischer Zwischenruf: Die GER aus jüdisch-christlicher Per-
spektive 237
4.1 Kritik an der GER aus jüdisch-christlicher Perspektive . . 237
4.2 Auseinandersetzung mit der Kritik 243
4.3 Methodische und inhaldiche Konsequenzen 251

Autorität im Judentum 255
5.1 Träger religiöser Autorität im Judentum 255

5.1.1 Offenbarung 256
5.1.2 Tradition 262
5.1.3 Träger religiöser Autorität im Judentum 266

5.2 Autorität der Halacha 266
5.2.1 Der Babylonische Talmud als autoritative Quelle

der Halacha 269
5.2.2 Der Status der rabbinischen Gesetzgebung . . . . 275
5.2.3 Infragestellung der Autorität des Talmuds im Re-

formjudentum 279
5.2.4 Die Halacha: Interpretation und Anwendung des

Willens Gottes 280
5.3 Autorität der Rabbiner als Interpreten der Torah . . . . 281

5.3.1 Verständnisse und Begründungen der rabbini-
schen Autorität 283
5.3.1.1 Institutionelle und Persönliche Autorität 284
5.3.1.2 Rabbinische Autorität als institutionelle? 285
5.3.1.3 Rabbinische Autorität als persönliche? . 287
5.3.1.4 Rabbinische Autorität als Eigenschaft

einer Interpretationsgemeinschaft . . . 291
5.3.1.5 Ablehnung charismatischer Autorität

im halachischen Prozess: Die Mehr-
heitsentscheidung gilt 295

5.3.2 Ordination oder Ernennung? 302
5.3.2.1 Die Semikhah in talmudischer Zeit . . . . 302



10 Inhaltsverzeichnis

5.3.2.2 Die Semikhah seit dem Mittelalter . . . . 304
5.3.3 Der Rabbiner: kompetenter und autorisierter

Teilnehmer am halachischen Diskurs 306
5.4 Autorität des Sanhédrins 307

5.4.1 Zur Geschichte des Sanhédrins 307
5.4.2 Autorität und Funktion des Sanhédrins in der

rabbinischen Literatur 313
5.4.3 Die Rolle des Patriarchen 316
5.4.4 (K)Eine zentrale Autorität im Judentum 321

5.5 Autorität der Rabbiner als Richter und Gemeindeleiter . 322
5.5.1 Das Verhältnis Rabbiner - Gemeinschaft 323
5.5.2 Charismatische Autorität: Da'at Torah 333
5.5.3 Epistemische Autorität als Ermöglichung der

Kontroverse 337
5.5.4 Deontische Autorität des Rabbiners 343
5.5.5 Dialektischer Charakter des halachischen Sy-

stems: epistemisch und deontisch 344
5.5.6 Mara de-atra: Der Rabbiner als lokale Autorität . . 345
5.5.7 Der Rabbiner: angestellter Experte oder charis-

matischer Führer 347
5.6 Die Oberrabbinate 348
5.7 Einige abschließende fundamentaltheologische Überle-

gungen 351

6 Die christlichen Differenzen und die jüdische(n) Stimme(n) 357
6.1 Pluralität und Differenz als Ausdruck der vielfältigen

Einheit 357
6.1.1 Verhältnis von Identität und Differenz 357
6.1.2 Die eine Wahrheit und ihre pluralen Ausdrucks-

möglichkeiten 367
6.2 Zum Verhältnis von Universalkirche und Ortskirchen . . 376

6.2.1 Ontologische Vorgängigkeit der Universalkirche
oder perichoretische Durchdringung? 377

6.2.2 Eine Positionierung unter Einbezug der jüdi-
schen Stimme 390

6.3 Autorität, Kollegialität, Primat 397
6.3.1 Das Papstamt als »größtes Hindernis der Ökume-

ne«? 397
6.3.1.1 Kritik am Papstamt aus orthodoxer und

orientalisch-orthodoxer Sicht 398
6.3.1.2 Kritik am Papstamt aus protestantischer

Sicht 402
6.3.2 Vorschlag zum Petrusdienst als Dienst an der Ein-

heit unter Einbezug der jüdischen Stimme(n) . . 408



Inhaltsverzeichnis 11

6.3.2.1 Das grundlegende Problem: das Ver-
hältnis von Kollegialität und Primatialität 409

6.3.2.2 Konsequenzen für den Jurisdiktionspri-
mat und die Infallibilität 422

6.4 Ein gesamtkirchlicher Petrusdienst als Wahrung der Plu-
ralität der Einheit 444

7 Resümierender Ausblick 449

Literaturverzeichnis 453

Register 511


