
Für Silke



 

 

Inhalt 

Vorwort ....................................................................................................................... IX

1. Einleitung ...............................................................................................................  1 

1.1. Der Rahmen: die Wissenschaft vom Christlichen Orient –  

eine „moderne“ Wissenschaft ........................................................................ 1 

1.2. Perspektive und Ausschnitt  ........................................................................... 3 

2. Schwerpunkte bisheriger Forschung zum Christlichen Orient jenseits  
der philologischen Erschließung seiner frühen Texte .........................................  9 

2.1. Schwerpunkt „Ursprung“ ...............................................................................  9 

2.2. Schwerpunkt „Vermittlung“...........................................................................  15 

2.3. Schwerpunkt „Opfer“ .....................................................................................  22 

3. Dimensionen der Kulturbedeutung und des Vermächtnisses des frühen  
christlichen Orients................................................................................................  27 

3.1. Die Öffnung des Zeithorizontes ....................................................................  27 

3.2. Die Öffnung des Kultur- und Methodenhorizontes .....................................  33 

3.2.1. Die Anfänge: Markion und Tatian .........................................................  38 

3.2.2. Ein Durchbruch: Bardaisan ....................................................................  42 

3.3. Die Öffnung des theologischen Diskurses ....................................................  52 

3.3.1. Aphrahat ..................................................................................................  53 

3.3.2. Ephräm .....................................................................................................  58 

3.3.3. Das „Perlenlied“ aus den apokryphen Thomasakten ...........................  71 

4. Zusammenfassung: Die Aufwertung des Unabgeschlossenen, der Vielfalt  
und des Uneindeutigen als Vermächtnis des Christlichen Orients....................  81 

4.1. Die Aufwertung des Unabgeschlossenen – Entzauberung von  

Gewissheiten  ...................................................................................................  83 

4.2. Die Aufwertung der Vielfalt – Entzauberung angemaßter Überlegenheit ...  85  

4.3. Die Aufwertung des Uneindeutigen – Von „Zahlen und Figuren“ 

 zu „Losungszeichen“ ......................................................................................  89 

5. Unzeitgemäßes Vermächtnis – gefährdetes Erbe ...............................................  95 

6. Erstrebte Einheit – verdrängte Vielfalt ................................................................  99 

6.1. „Hellenisierung“ ............................................................................................. 100 

6.2. „Latinisierung“ ................................................................................................ 105 

6.3. Fortschreitende Entfremdung – Chalkedon und die Folgen ....................... 108 

7. Eine Zwischenbilanz .............................................................................................. 115 



VIII

8. Zerrüttung, Spaltungen und Unionspolitik .......................................................... 117 

8.1. Vom Ehrenprimat zum Jurisdiktionsprimat ................................................. 118 

8.2. „Reductio“ und Sprachpolitik als Wege zu einer „Union“ .......................... 122 

9. Humanistische Gelehrsamkeit, Missionierungsauftrag und das Erwachen  
wissenschaftlichen Interesses am Christlichen Orient ........................................ 137 

9.1. Die „Renaissance“ des 12. Jahrhunderts....................................................... 137 

9.2. Vom Sprachunterricht zur Sprachforschung – Ansätze einer  

Wissenschaft vom Christlichen Orient .......................................................... 141 

10. Zur Frage der Bewährung des Vermächtnisses des Christlichen Orients ....... 147 

10.1. Diaspora – Krise und Chance ....................................................................... 148 

10.1.1. Diaspora als Metapher für „Moderne“ ................................................ 150 

10.1.2. Das Diasporatrauma.............................................................................. 151 

10.1.3. Die „longue durée“ der Erinnerung ..................................................... 152 

10.1.4. Diaspora als Chance .............................................................................. 153 

10.2. Der Prozess der Ökumene ............................................................................ 158 

10.2.1. Organisationen, Ziele und Schlüsselereignisse  

im ökumenischen Prozess ..................................................................... 159 

10.2.2. Kritik – Probleme ................................................................................... 163 

11. Resümee ............................................................................................................... 169 

12. Anhang .................................................................................................................. 173 

12.1. Quellen ........................................................................................................... 173 

12.2. Sekundärliteratur .......................................................................................... 175 

12.3. Personenregister ............................................................................................ 193 

Inhalt



 

 

Vorwort 

Die Fachgelehrten der Wissenschaft vom Christlichen Orient, Philologen, Histori-

ker und Theologen, haben im Verlauf der letzten hundert Jahre ein umfangreiches 

Corpus an Editionen, Übersetzungen und Kommentaren vorgelegt. Es erschließt 

Textzeugnisse der konfessionellen Gruppierungen des seiner Zeit noch vielgestalti-

gen Christentums der Antike, auch solche der Neuzeit. 

Was kann gegenüber diesem Reichtum an Ergebnissen hochspezialisierter For-

schungsarbeit der Fachfremde, wenn er zudem in den Sprachen der orientalischen 

Christen nicht ausgewiesen ist, noch zum Gegenstandsbereich Christlicher Orient 

beitragen; was berechtigt den Soziologen überhaupt dazu, hierzu diese kleine Studie 

vorzulegen? Was hat er in diesem bestens erkundeten und vermessenen Gebiet zu 

suchen? 

Als Fachfremder nähere ich mich diesem Gebiet mit interessierter Unbefangenheit. 

Diese Unbefangenheit hat mich im Verlauf mehrjähriger Beobachtung und Kennt-

nisnahme der Forschungsarbeiten an der Forschungsstelle Christlicher Orient der 

Katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt Fragen stellen lassen, die der Spezia-

list im Drang der disziplinären Anforderungen beiseitelassen muss oder als unpas-

send zurückweist. Der zugegebenermaßen begrenzte aber unbefangene Blick in 

Editionen, Übersetzungen und Kommentare lässt bisweilen eine unter dem Gebot 

disziplinierter und fachspezifischer Forschungsarbeit durchaus verständliche Nei-

gung erkennen, das in den Texten orientalischer Christen Vorgegebene am Maßstab 

der lateinischen oder griechischen Väter oder gar an dem der eigenen konfessionel-

len Zugehörigkeit zu messen oder gar zu bewerten. Das werde ich an entsprechen-

den Stellen dieser Arbeit belegen. 

Wichtiger aber war es mir, eine Frage zu stellen und ihr nachzugehen, die bei der 

fachspezifischen Erschließung des Gegenstandsbereichs Christlicher Orient ange-

sichts der ihm eigenen sprachlichen Besonderheiten, Komplexität und Fremdheit 

erst gar nicht gestellt werden konnte und die das Thema dieser Arbeit ausmacht: die 

Frage nach dem Vermächtnis des Christlichen Orients, man könnte auch sagen sei-

ner Kulturbedeutung und damit seines epochenübergreifenden und –verknüpfen-

den, auch für unsere Gegenwart beachtlichen Eigensinns. Diese Frage folgt keines-

wegs einem modischen Präsentismus, sondern sie markiert den Anfang eines Ver-

suchs, den Reichtum dieser Epoche und seiner Kulturen im Widerstand gegen alle 

Vereinnahmungs- oder Verdrängungspolitiken zutage treten zu lassen. 



X

Ich bin dieser Frage in notwendiger Einengung auf Textzeugnisse syrischer Christen 

des 2. bis 4. Jahrhunderts nachgegangen. Auch wenn ich einräume, dass hier ein nur 

kleiner Ausschnitt der vorliegenden Textzeugnisse aus den Sprachkulturen und 

Konfessionen der betreffenden Epoche behandelt wird und ich zudem nur in not-

wendiger Begrenzung auf die unübersehbare Menge an Sekundärliteratur zurück-

greifen konnte, erscheinen mir die Ergebnisse einer Veröffentlichung und damit der 

Einladung zu Ergänzung und Kritik würdig. 

Bei aller Unbefangenheit im Entschluss zu dieser Arbeit habe ich mich doch in de-

ren Verlauf auf die Hilfe sachkundiger Kollegen und Freunde verlassen können. 

Besonderen Dank schulde ich Reinhard M. Hübner für seine ebenso sorgfältige wie 

kritische Durchsicht des Manuskripts und wichtige Hinweise. Mit sachkundigen 

Kommentaren hat Gisela Vollmann-Profe Anteil am Fortgang der Arbeit genom-

men; auch ihr sei herzlich gedankt. Für die technische Vorbereitung der Druckvor-

lage geht mein besonderer Dank an Matthias S. Emanuel.  

Eichstätt, den 30. April 2020 

Heinz Otto Luthe 

Vorwort



 

 

1. Einleitung 

Können Sprache, Literaturen, Glaubenscanones, Riten und Rechtsordnungen von 

Kirchen, die sich über den gesamten Orient hin in den ersten fünf Jahrhunderten 

entfaltet haben, Gegenstand einer diese Vielfalt und Unterschiede umfassenden 

Wissenschaft sein? Die geographische Verbreitung des christlichen Orients1 er-

streckte sich vom Mittelmeer im Westen bis nach China im Osten, vom Kaukasus 

im Norden bis Äthiopien im Süden. Die heutige Forschung verortet in diesem ge-

genüber dem Gebiet der römischen Kirche gewaltigen Raum nicht weniger als 21 

Kirchen2. Zu den ursprünglichen, sog. vorchalkedonischen, auch später nicht mit 

Rom unierten, altorientalischen Kirchen zählt sie die Syrisch-orthodoxe Kirche, die 

Assyrische Kirche des Ostens, die Koptisch-orthodoxe Kirche, die Armenisch-or-

 
1  Zum Begriff „Christlicher Orient“ vgl. Hubert Kaufhold, Die Wissenschaft vom Christlichen 

Orient, in: Peter Bruns und Heinz Otto Luthe (Hrsg.), Vom Euphrat an die Altmühl. Die 
Forschungsstelle Christlicher Orient an der Katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt, 
Wiesbaden: Harrassowitz 2009, SS. 15-214, hier SS. 137-143. 

2  Es handelt sich um die Äthiopisch-Orthodoxe , die Armenisch-Apostolische, die Eritreisch-

Orthodoxe, die Koptisch-Orthodoxe, die Syrisch-Orthodoxe, die Malankara-Orthodoxe Syrische 

Kirche, die Assyrische Kirche des Ostens (seit 1968 in zwei Jurisdiktionen geteilt), sowie, mit Rom 

uniert, um (nach orientalischem Ritus) die Chaldäische, die Syro-Malabarische, die Syro-

Malankarische, die Maronitische, die Syrisch-Katholische, die Koptisch-Katholische, die 

Äthiopisch-Katholische, die Armenisch-Katholische Kirche; ferner (nach byzantinischem Ritus) 

die Melkitisch-Griechisch-Katholische, die Ukrainisch-Griechisch-Katholische, die Ruthenisch-

Griechisch-Katholische, die Rumänisch-Griechisch-Katholische Kirche, die Griechisch-

Katholische Kirche in der Slowakei sowie die Griechisch-Katholische Kirche in Ungarn, insgesamt 

also, ohne die neuzeitlichen protestantischen Denominationen, 21 Kirchen. Vgl. Johannes 

Oeldemann, Die Kirchen des Christlichen Ostens-Orthodoxe, orientalische und mit Rom unierte 
Kirchen, Kevelaer: Topos plus 20082, SS. 10-14. Diese Zahl findet sich auch bei Hubert Kaufhold 

(Hrsg.), Kleines Lexikon des Christlichen Orients, Wiesbaden: Harrassowitz 20072, S. 253. Anthony 

O’Mahony, Introduction. Christianity in the Middle East, in: ders. und John Flannery (eds.), The 
Catholic Church in the Contemporary Middle East, London: Melisende 2010, SS. 7-18, nennt in 

seiner Aufzählung nur die orientalischen Kirchen des Nahen Ostens und erwähnt dabei auch die 

protestantischen Denominationen. Vgl. auch die Aufgliederung mit (wie immer in diesem Fall 

ungesicherten Zahlenangaben) bei Bernard Heyberger, Introduction, in: ders. (Hrsg.), Chrétiens 
du monde arabe. Un archipel en terre d’Islam, Paris: Editions Autrement 2003, SS. 24-27.   

1.1. Der Rahmen: die Wissenschaft vom Christlichen Orient –

eine „moderne“ Wissenschaft



2 1. Einleitung  

thodoxe Kirche sowie die Georgische Kirche3. Damit ist auch der Bereich der Spra-

chen dieser Kirchen genannt: Syrisch, Koptisch, Äthiopisch, Armenisch und Geor-

gisch4. Die Kirchen der griechisch-slawischen Sprachen und reichskirchlich byzanti-

nischen Ursprungs gehören zu den „Kirchen des Ostens“.  

Gegenüber einem solchen, überwältigend anmutenden Gegenstandsbereich erhe-

ben die Gründer einer „Wissenschaft vom Christlichen Orient“, unter diesen vor 

allem Anton Baumstark (1872-1948)5 einen gleichwohl sehr hohen Anspruch. „Das 

Neue daran ist, dass nicht mehr nur die eine oder andere Sprache und Literatur von 

Interesse war, oder nur die Theologie oder die Kirche, sondern die gesamte Kultur 

der orientalischen Christen“6. Man wird einwenden mögen, dies sei für eine Einzel-

wissenschaft ein nicht einzulösendes Programm. So ist gefragt worden, „ob nicht der 

Christliche Orient im engeren Sinn schon des Guten zu viel ist und es nicht sinnvol-

ler wäre, das Fach in die Teilgebiete Syrologie, Koptologie, Armenologie usw. auf-

zuspalten, wie es außerhalb Deutschlands die Regel ist“7. Dem ist entgegenzuhalten, 

dass die Wissenschaft vom Christlichen Orient keineswegs einen Anfangspunkt für 

Studien der orientalischen Christenheit setzt, sondern sich, je nach Betrachtungs-

weise, auf eine bis in die Spätantike, auf jeden Fall bis in das Mittelalter zurückrei-

chende Forschungstradition, vor allem in Orientalistik und Altertumskunde berufen 

kann. Hinzu kommt ihr Anspruch, über ein Inventar von notwendigerweise in ein-

zelwissenschaftliche ausdifferenzierte Studien hinauszugehen und diese Studien in 

den Zusammenhang der gesamten materiellen wie geistigen Kultur des christlichen 

Orients zu bringen. So gesehen, als eine Einzelwissenschaften übergreifende und in 

Beziehung bringende, interdisziplinäre Disziplin ist die Wissenschaft vom Christli-

 
3  Diese nahm allerdings um 600 die christologischen Beschlüsse des Konzils von Chalkedon (451) an 

„und orientierte sich kirchl. und kulturell mehr nach Byzanz“ (vgl. Hubert Kaufhold, Hrsg., op. cit., 

S. 168.) Offensichtlich aus diesem Grunde ist sie in der zuvor genannten Aufstellung nicht 

enthalten. Siehe, um das im Dickicht der Zuordnungen zu dokumentieren, schließlich noch Walter 

Selb, Orientalisches Kirchenrecht, Bd. 1, Wien: Österreichische Akademie der Wissenschaften 

1981, S. 37: „Orientalische Kirchen sind. .nur jene, deren kirchliche Zentren in den Jahrhunderten 

eigenständiger Prägung im Vorderen Orient lagen: Die nestorianische (und ihre Tochter, die syro-

malabarische), die westsyrisch-jakobitische (und ihre Tochter, die syro-malankarische), die 

armenische, die koptische (und ihre Tochter, die äthiopische), die melchitische und die 

maronitische Kirche.“ 

4  Bzgl. der Ursprünge wäre noch das Aramäische hinzuzunehmen; bzgl. der im frühen Christentum 

bald einsetzenden Bemühungen um Eindeutigkeit in der Lehre und Verbindlichkeit von 

Kirchenordnungen das Griechische sowie schließlich bzgl. der Entwicklung und Ausbreitung des 

Islam noch das Arabische. 

5  Arthur Vööbus nennt ihn „the patriarch of Christian Oriental Studies“ (Studies in the History of 
the Gospel Text in Syriac, CSCO 128, subsidia 3, 1951, S. 9. 

6  Hubert Kaufhold, op. cit., S.136, Hervorhebung HOL. 

7  Ibid., S. 153. 

.



3

chen Orient, wie etwa Klimakunde oder Migrationsforschung, eine durchaus „mo-

derne“ Wissenschaft. Bei aller Verpflichtung auf überkommene Standards einer 

Wissenschaft ist die Wissenschaft vom Christlichen Orient wie die genannten Dis-

ziplinen insofern „modern“, als sie auch normativen und praxisorientierten Prämis-

sen folgt. Ihr normativer Anspruch verdeutlicht sich dadurch, dass es ihr nicht ledig-

lich um die durchaus verdienstvolle Inventarisierung und philologische wie ikono-

graphische Erschließung von Kulturdenkmälern orientalischer Christen geht, son-

dern angesichts zunehmender Verlustgefahr der Bestände auch um die Sicherung 

eines höchst bedeutenden kulturellen Erbes. In diesem Zusammenhang wäre auch 

daran zu erinnern, dass diese Wissenschaft, nicht zuletzt für ihre philologische 

Grundlagenarbeit, ihre Gründungsimpulse durch die römische Kirche erhalten hat. 

1.2. Perspektive und Ausschnitt 

Mit der Gründung der Einzeldisziplinen übergreifenden Wissenschaft vom Christ-

lichen Orient richtet sich der Blick der Forschung auf die Frage nach der gesamten, 

materiellen und geistigen Kultur des christlichen Orients. Statt mehrerer Flucht-

punkte wird damit ein einzelner gewählt. Jede auf diesen gerichtete Untersuchung 

kann freilich nicht auf die Ergebnisse der Einzeldisziplinen verzichten. Denn ohne 

sie wäre eine solche Fokussierung überhaupt nicht möglich. In dieser „auf den 

Schultern von Riesen“8 aufbauenden Perspektive werde ich mit dieser Arbeit der 

Frage nach der „Kulturbedeutung“9 des christlichen Orients nachgehen, also den bis 

in die Gegenwart reichenden epochen- und raumübergreifenden Sinn- und Wir-

kungszusammenhängen des orientalischen Christentums. Nicht Sicherung, Inventa-

risierung, Übersetzung und Edition christlich orientalischer Textdokumente sind 

das Ziel, sondern die Untersuchung ihrer möglichen Wirkungen. Darunter verstehe 

ich vor allem deren hermeneutische Funktion, d.h. ihre Bedeutung für Entwick-

lungsmöglichkeiten (nicht nur) einer christlichen Glaubensgemeinschaft sowie die 

Formulierung von Fragen für die weitere Forschung. Ein Soziologe liest und deutet 

im 21. Jahrhundert einen Text des frühen orientalischen Christentums anders als 

die zuständigen Fachgelehrten des 19. Und 20. Jahrhunderts. Dabei wird diese Re-

 
8  Dieses Bild greift Johannes von Salisbury (1115-1180) in seinem Metalogicon auf und führt es auf 

Bernhard von Chartres (1070-1130) zurück. Es ist in der Folge, u.a. von Isaac Newton, immer 

wieder aufgegriffen worden; für den Soziologen wegweisend bei Robert K. Merton, On the 
Shoulders of Giants. A Shandean Postscript. New York: The Free Press 1965 (Auf den Schultern 
von Riesen. Ein Leitfaden durch das Labyrinth der Gelehrsamkeit. Frankfurt: Syndikat 1980). 

9  Max Weber fasst mit diesem Begriff einen „Komplex von Zusammenhängen in der geschichtlichen 

Wirklichkeit“ zusammen (Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus I, in: ders., 

Max Weber Gesamtausgabe, hrsg. von Horst Baier et al., Bd. 18, Tübingen: Mohr Siebeck 2016, S. 

149 (1904/1905). 

1.2. Perspektive und Ausschnitt



4 1. Einleitung  

lecture unter anderem zeigen, dass eine den Textdokumenten des Christlichen Ori-

ents zu entnehmende Hermeneutik sich durchaus Ansprüchen „moderner“ Wissen-

schaft fügen, auch modernitätskritische Befunde erarbeiten kann. Im Übrigen wird 

sich dabei zeigen, dass diese meine neue Annäherung an den christlichen Orient sich 

nicht nur Ansprüchen „moderner“ Wissenschaft fügt, sondern durchaus moderni-

tätskritische Befunde erarbeiten kann. 

Bei alldem erscheint mir das solcherart formulierte Ziel dieser Arbeit noch zu sehr 

aus der Perspektive und nach den Maßstäben einer als verbindlich erklärten Gegen-

wart gesetzt. Die mit dem Begriff „Kulturbedeutung“ gefasste, der Konvention mei-

nes Faches folgende hermeneutische Bedeutung des Christlichen Orients will ich 

daher mit dem des „Vermächtnisses“ verdeutlichen. Damit soll darauf hingewiesen 

werden, dass es mir nicht um ein Freilegen irgendwelcher bislang überhaupt nicht 

oder nur begrenzt wahrgenommener Kleinodien geht – das Symbol der Perle wird 

uns noch begegnen - , sondern um den Versuch, Aufmerksamkeit zu wecken für die 

mehrstimmige Eindringlichkeit, mit welcher der frühe Christliche Orient in die Ge-

genwart spricht - sofern nicht Überheblichkeiten verschiedenster Herkunft uns die 

Ohren verschlossen haben10. 

Für eine Gesamtdarstellung seiner räumlichen, historischen, sprachlichen und kon-

fessionellen Aufschichtungen ist auch dieses bereits eingegrenzte Forschungsfeld 

noch zu komplex. Zudem ist die in den beteiligten Disziplinen vorliegende For-

schungsliteratur zu umfangreich11. Vor nicht langer Zeit ist eine verständlicherweise 

zeitlich wie hinsichtlich der aufgenommenen Vertreter eingegrenzte bio- bibliogra-

phische Wissenschaftsgeschichte des Christlichen Orients erschienen12.  

Nach allem kann mein Versuch folglich nur in notwendiger Konzentration auf ein 

Beispiel unternommen werden. Als Ausschnitt hierfür wähle ich das zunächst noch 

in unterschiedlichen Gemeinden sich entfaltende syrische Christentum des 2. bis 4. 

Jahrhunderts mit den Zentren Nisibis und Edessa aus. Zu dieser Zeit vor den chris-

tologischen Auseinandersetzungen und der nachfolgenden Trennung zwischen ei-

 
10  Zum Versagen der Gegenwart gegenüber den kulturellen Leistungen der Vergangenheit vgl. 

George Steiner, Menschliche Bildung, in: ders., Sprache und Schweigen. Essays über Sprache, 
Literatur und das Unmenschliche, Frankfurt: Suhrkamp 2014, SS. 39-52. 

11  „Dresser la liste de tous les ouvrages portant sur le christianisme oriental qui peuvent être consultés 

utilement serait une tâche sans fin.“ (Jean-Pierre Valognes, Vie et mort des chrétiens d’orient. Des 
origines à nos jours, Paris: Fayard 1994, S. 937).  

12  Predrag Bukovec (Hrsg.), Christlicher Orient im Portrtait – Wissenschaftsgeschichte des 
Christlichen Orients. 2 Bde., Hamburg: Kovač 2014. Aufgenommen sind lediglich Vertreter aus 

dem 19. bis in das erste Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts; William Wright, Jean-Baptist Chabot, 

Fran ois Nau, William Crawford Burkitt fehlen allerdings, dafür sind August Dillmann gleich zwei 

Beiträge gewidmet.  

ç



 1.2. Perspektive und Ausschnitt 5 

ner ostsyrischen („nestorianischen“) und westsyrischen (orthodoxen, später auch 

„jakobitisch“ genannten) Kirche im Laufe des 5. Jahrhunderts lassen sich „Kirche 

und Dogma im Werden“13 beobachten. Obwohl sich diese Entwicklung in der 

Grenzzone zwischen dem römischen und dem persischen Großreich, „in der ver-

mengten griechisch-orientalisch-lateinischen Welt“14 vollzieht, entsteht in diesem 

Raum und zu dieser Zeit ein eigenständiges Christentum. „Das syrische Christen-

tum hat von Anfang an ein anderes Gepräge als das römische oder das griechische 

Christentum. Rom erstrebte die Erfüllung des Gesetzes, in der Kirche und bald auch 

im Staate. Es brachte ein Papsttum hervor, das die Weltherrschaft beanspruchte. 

Für Spekulationen in der Theologie hatte es kein Organ, umso mehr liebte es die 

Ordnung. … Der hellenistische Christ denkt über den Logos nach, der für ihn die 

Synthese von Sein und Zeit ist. Wenn er das Dogma formuliert, greift er nach den 

vertrauten Worten: Wesen und Seinsweise, Natur und Person… Das syrische Chris-

tentum ist ein Weg, ein Weg zum Ende hin…Der syrische Christ ist der axnaja, der 

Pilger und Wanderer, welcher Besitz und Ehe aufgegeben hat… Das hat seinen Ur-

sprung darin, dass das Christentum des semitischen Ostens judenchristlicher Her-

kunft ist“15. Zum anderen darf nicht übersehen werden, dass noch „im frühen 14. Jh. 

die weltweit am stärksten ausgedehnte Kirche nicht etwa das lateinische Christen-

tum (war), das geographisch nach wie vor weitgehend auf Westeuropa beschränkt 

war, sondern das syrische Christentum, das von Ägypten im Westen bis Bejing (Pe-

king) im Osten und von der Spitze der arabischen Halbinsel und Indien im Süden 

bis zum Baikalsee im Norden verbreitet war“16. Für seinen Niedergang sind gewiss 

die Mongolenstürme des 13. und 14. Jahrhunderts, die Pest und auch das Vordrin-

gen des Islam verantwortlich; man sollte in diesem Zusammenhang aber auch nicht 

die Unions- und Latinisierungspolitik der römischen Kirche übersehen. Bei alldem 

 
13  So der Titel einer Sammlung von Untersuchungen zur Geschichte des frühen Christentums von 

Reinhard M. Hübner (Tübingen: Mohr Siebeck 2017). 

14  Adolf von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei 
Jahrhunderten, Bd. II, Leipzig: Hinrichs 19244, S. 957, Anm. 2. 

15  Gilles Quispel, Makarius. Das Thomasevangelium und das Lied von der Perle, Leiden: Brill 1967, 

S. 5. 

16  Sebastian P. Brock und David G. K. Taylor (Hrsg.), Die verborgene Perle. Die syrisch-orthodoxe 
Kirche und ihr antikes aramäisches Erbe, Bd. II, Rom: Trans World Film Italia 2001, SS. 167f. Noch 

heute zeugt eine 781 in Xi’an errichtete Stele von der Präsenz und dem Wirken dieser Kirche. Vgl. 

Max Deeg, Die Strahlende Lehre. Die Stele von Xi’an. Wien: LIT 2018; hierzu auch Hidemi 

Takahashi, Syriac Christianity in China, in: Daniel King (Hrsg.), The Syriac World, London: 

Routledge 2019, SS. 625-652. Siehe ferner Bertold Spuler, Die nestorianische Kirche, in: ders. 

(Hrsg.), Handbuch der Orientalistik, Bd. 8, Leiden: Brill 1961, SS. 120-169 sowie ders., Die 
westsyrische (monophysitische/jakobitische) Kirche, ibid., SS. 170-216. Neuerdings: David 

Wilmshurst, The Martyred Church. A History of the Church of the East. London: East & West 

Publishing 2011.  


	Leere Seite
	Leere Seite



