
https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe
https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


Inhalt 

Vorwort 

Individuelle Glücksvorstellungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   1 

Glücksvorstellungen in der philosophischen Ethik  . . . . . . . . . . . . .   6 

1 Was ist „Glück“? Eine erste Definition aus moderner Sicht  . . . . . . . . . . .   6 

2 „Glück haben“ – Der vorphilosophische Glücksbegriff  . . . . . . . . . . . . . .   7 

3 „Glücklich sein“ – Der philosophische Glücksbegriff  . . . . . . . . . . . . . . . .   9 
3.1 Solon und der Beginn der philosophischen Reflexion  . . . . . . . . .   9 

3.2 „Eudaimonia“ – Der Glücksbegriff der Antike  . . . . . . . . . . . . . . .   11 

4 Platon – Glück und die Idee des Guten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   13 
4.1 Platons Vorstellung von Welt und Seele  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   13 

4.2 Platons Vorstellung vom „gelingenden Leben“  . . . . . . . . . . . . . . .   15 

Exkurs: Aristipp  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  16 

5 Aristoteles – Glück und menschliches Tätigsein  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   16 

6 Das Problem der Antike mit der Lust (Überblick)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   17 

7 Epikur – Glück und seelischer Friede  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   19 

8 Stoà – Glück und Tugend  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   22 
8.1 Der Grundgedanke der „Oikeiosis“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   23 

8.2 Der Lebensvollzug des Stoikers  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   24 

8.3 Gegnerschaft zum Hedonismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   25 

8.4 Kritik an der stoischen Lebenshaltung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   25 

9 Philosophische Glückstheorien der Neuzeit (Überblick)  . . . . . . . . . . . . .   26 

10 Immanuel Kant – Sich der Teilhabe am Glück im Jenseits  
würdig erweisen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   27 

11 Der Utilitarismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   29 
11.1 Der Utilitarismus als Ethik des Empirismus  . . . . . . . . . . . . . . . . .   29 

11.2 Die hedonistische Grundlage des Utilitarismus  . . . . . . . . . . . . . .   30 

11.3 Jeremy Bentham – Der quantitative Utilitarismus  . . . . . . . . . . . .   31 

11.4 John S. Mill – Der qualitative Utilitarismus  . . . . . . . . . . . . . . . . .   34 

11.5 Der Regelutilitarismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   36 

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


Glücksvorstellungen in der politischen Philosophie: Utopien  . . .   39 

1 Der Begriff „Utopie“ und seine geschichtliche Entwicklung  . . . . . . . . . . .   39 

1.1 Die traditionelle, positive Utopie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   40 

1.2 Die moderne, negative Utopie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   41 

1.3 Der „Bruch“ vom Mittelalter zur Neuzeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   42 

1.4 Grundüberzeugungen, die sich in den einzelnen utopischen 

Entwürfen im Laufe der Entwicklung niedergeschlagen haben  . .   42 

2 Platon: „Politeia“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   45 
2.1 Das politisch-gesellschaftliche Umfeld  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   45 

2.2 Ungerechtigkeit als Grundproblem  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   45 

2.3 Die Grundgedanken für das Idealbild eines Staates  . . . . . . . . . . . .   46 

2.4 Typische Strukturelemente von Platons Idealstaat  . . . . . . . . . . . .   46 

2.5 Spätere Korrekturen durch Platon  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   47 

2.6 Bilanz aus heutiger Sicht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   48 

3 Thomas Morus: „De optimo reipublicae statu,  

deque nova insula Utopia“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   49 

3.1 Das politisch-gesellschaftliche Umfeld  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   49 

3.2 Privateigentum als Grundproblem  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   49 

3.3 Die Grundgedanken für das Idealbild eines Staates  . . . . . . . . . . . .   50 

3.4 Typische Strukturelemente von Morus’ Staatswesenmodell  . . . .   51 

3.5 Die besondere Qualität von Morus’ Utopia  . . . . . . . . . . . . . . . . . .   52 

3.6 Bilanz aus heutiger Sicht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   54 

4 Tommaso Campanella: „Civitas Solis“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   55 

4.1 Das politisch-gesellschaftliche Umfeld  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   55 

4.2 Privateigentum als Grundproblem  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   55 

4.3 Die Grundgedanken für das Idealbild eines Staates  . . . . . . . . . . . .   55 

4.4 Typische Strukturelemente von Campanellas Staatsmodell  . . . . .   56 

4.5 Bilanz aus heutiger Sicht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   58 

5 Francis Bacon: „Nova Atlantis“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   59 

5.1 Das politisch-gesellschaftliche Umfeld  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   59 

5.2 Der Grundgedanke, der Bacons Staatsmodell von allen  

bisherigen unterscheidet  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   59 

5.3 Typische Strukturelemente von Bacons Entwurf  . . . . . . . . . . . . .   60 

5.4 Die besondere Qualität von Bacons wissensgeleiteter Utopie  . . .   60 

5.5 Bilanz aus heutiger Sicht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   61 

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


6 Karl Marx: Der utopische Teil seiner Geschichtsphilosophie  . . . . . . . . . .   61 

6.1 Das politisch-gesellschaftliche Umfeld  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   61 

6.2 Der Unterschied zwischen „Innen-Sicht“ und „Außen-Sicht“  

auf den Text  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   62 

6.3 Grundgedanken, die den utopischen Endzustand  

der Gesellschaftsentwicklung ermöglichen  . . . . . . . . . . . . . . . . . .   63 

6.4 Typische Strukturelemente des End-Kommunismus  . . . . . . . . . .   63 

6.5 Bilanz aus heutiger Sicht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   64 

7 Vom Ende des 19. Jahrhunderts bis heute:  

Die große Zeit der Negativ-Utopien  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   65 

7.1 Die Negativ-Utopien als Menetekel,  

als ankündigendes Zeichen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   66 

7.2 Jewgenij Samjatin: „Wir“ (1920)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   66 

7.3 Aldous Huxley: „Brave New World“ (1932)  . . . . . . . . . . . . . . . .   67 

7.4 George Orwell: „1984“ (1949)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   69 

8 Die „Schnittstellen“ von Utopie und Anti-Utopie  . . . . . . . . . . . . . . . . . .   70 

9 Pro und contra Utopie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   72 

9.1 Ernst Bloch  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   72 

9.2 Karl Raimund Popper . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   74 

Religiöse Glücksvorstellungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   81 

1 Der Begriff des Glücks in der Religion  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   81 

2 Das Erfassen des „Unfassbaren“ in Denken und Sprache  . . . . . . . . . . . . .   83 

2.1 Der Mythos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   83 

2.2 Metaphern  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   84 

2.3 Die Vernunft des Menschen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   85 

3 Archaische Paradiesvorstellungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   87 

3.1 Das Paradies AM ANFANG der Welt und IN der Welt  . . . . . . . . . . . .   87 

3.2 Das Paradies AM RANDE der Welt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   88 

4 Paradiesvorstellungen in Judentum und Christentum:  

Das Paradies NACH DEM ENDE der Welt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   92 

4.1 Paradiesvorstellungen in der jüdischen Apokalyptik  . . . . . . . . . .   92 

4.2 Paradiesvorstellungen in der christlichen Theologie  

bis zum Hochmittelalter  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   95 

4.3 Die Paradiesvorstellung bei Thomas von Aquin  

(Hochmittelalter)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   100 

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


4.4 Der zweite Strang von Paradiesvorstellungen in der  

mittelalterlichen Theologie und in der Volksfrömmigkeit  . . . . .   105 

5 Paradiesvorstellungen im Islam  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   107 

6 Das Nirwana als Ziel buddhistischen Strebens  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   110 

7 Übersicht zu den Paradiesvorstellungen in den Religionen  . . . . . . . . . .   112 

8 Unterschiede zwischen philosophischen Glückstheorien  
und religiösen Glücksvorstellungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   114 

9 Glücksverheißungen in Jugendreligionen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   115 

Die Glückspsychologie des 20. Jahrhunderts  . . . . . . . . . . . . . . . . .   117 

1 Die Entwicklung der Glückspsychologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   117 
1.1 Die erfahrungswissenschaftlich orientierte Sozial- und 

Individualpsychologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   117 

1.2 Emotionen: Grundlagen der Positiv- und Negativ- 

erfahrungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   118 

1.3 Glück  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   118 

1.4 Zufriedenheit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   119 

1.5 Sinnerfüllung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   119 

1.6 Der Zusammenhang von Glück, Zufriedenheit und Sinn  . . . . . .   120 

2 Die wichtigsten Vertreter der Glückspsychologie  . . . . . . . . . . . . . . . . .   120 
2.1 Das Freud’sche Homöostase-Modell  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   120 

2.2 Abraham H. Maslows Theorie der Mangel- und  

Wachstumsmotive  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   124 

2.3 Mihaly Csikszentmihalys Flow-Konzept  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   128 

2.4 Viktor E. Frankls Existenzanalyse und Logotherapie  . . . . . . . . . .   129 

2.5 Martin E. P. Seligman und Edward Diener und die Positive 

Psychologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   134 

21. Jahrhundert: Weltkarten des Glücks . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   138 

Literaturhinweise  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   140 

Personenverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   141 

Stichwortverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   142 

Bild- und Textnachweis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   145 

Autoren: Bert Unterholzner, Bernd Lohse 

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


Vorwort 

Liebe Schülerinnen und Schüler, 

es ist immer gefährlich, wenn Menschen denken, es gäbe nur einen einzigen 
Weg zu Erkenntnis, Wahrheit und – letztlich, wenn auch unausgesprochen – 
Glück; denn es besteht ein enger Zusammenhang zwischen dieser Überzeu-
gung und der Bereitschaft, den Mitmenschen die eigene Wahrheit, die eigene 
„Ideologie“ aufzuzwingen, notfalls mit Gewalt. Die Folgen reichen von Eng-
stirnigkeit und Intoleranz bis hin zu Kriegen oder Terrorismus.  

Daher ist es notwendig, sich mit den Grundstrukturen ideologischen und 
anti-ideologischen Denkens zum Thema „Glück für alle Menschen“ im reli-

giösen und im politischen Bereich auseinander zu setzen. 
Dieses Buch macht Sie – unter dem Aspekt „Utopie“ – aber nicht nur mit 

diesem Teilbereich des Nachdenkens über „Glück“ vertraut. Im Bereich Philo-
sophie und Religion zeigt es auf, welche Konzepte die wichtigsten antiken, 
mittelalterlichen und neuzeitlichen Autoren zu Art und Erlangung innerwelt-
lichen Glücks bzw. transzendenter Glückseligkeit entwickelt haben. 

Schließlich gibt ein dritter Bereich darüber Auskunft, wie man sich verant-
wortlich mit den gegenwärtigen Glücksangeboten auseinander setzen kann 
– seien sie nun konsumorientiert, psychologisch oder weltanschaulich auf be-
stimmte Zielgruppen, auch und gerade in der Jugend, ausgerichtet. 

Das Buch bietet Ihnen wichtige Sachinformationen, um Prüfungsaufgaben 
richtig bearbeiten zu können, und Argumentationslinien, denen Sie folgen 
können, um Ihren Standpunkt nachvollziehbar zu begründen. Darüber hinaus 
kann es Sie aber auch anregen, Ihr eigenes Glückverständnis kritisch zu prüfen.  

Wenn das Abitur geschafft ist, werden Sie hoffentlich, für den Augenblick aller 
Theorie ledig, Ihr ganz persönliches Erfolgsglück in vollen Zügen genießen! 
 
 

  

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


       39 

Glücksvorstellungen in der politischen 
Philosophie: Utopien 

Utopien werden üblicherweise von der politischen Wissenschaft untersucht, 

um ihre staatlichen Strukturmodelle herauszuarbeiten. Man könnte verein-

facht sagen, das Interesse der politischen Wissenschaft liege darin zu begreifen, 

wie ein utopisches gesellschaftlich-politisches System funktioniert. Beschäftigt 

man sich dagegen mit den Utopien unter dem Gesichtspunkt des Glücks, so 

darum, um zu begreifen, auf welche Weise jeweils das Ziel, die Stiftung von 

Glück, erreicht werden soll. 

1 Der Begriff „Utopie“ und seine geschichtliche 
Entwicklung 

Thomas Morus (1478 –1535) nennt die Insel, auf der er seine ideale Gesell-

schaft lokalisiert, „Utopia“. Er bildet diesen Namen aus griechischen Wörtern: 

Das „u“ soll nach Morus’ Absicht auf zwei Bedeutungen zurückverweisen: ou: 

nirgend und eu: schön; dazu kommt topos: Ort. Die Insel heißt also „Nirgend-

ort“ – sie liegt im „Nirgendwo“ –, aber auch „Schönort“. 

Dieser Name im Buchtitel wird zum Gattungsbegriff und auch für Texte 

verwendet, die schon vor dem 16. Jahrhundert geschrieben wurden. 

 

Utopischer Entwurf 
zum Grabmal von Isaak 

Newton; Etienne-Louis 
Boullée, ca. 1785. 
Siehe dazu S. 44. 

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


 40   Glücksvorstellungen in der politischen Philosophie: Utopien 

1.1 Die traditionelle, positive Utopie 

Der jeweilige Autor beschreibt eine soziale Ordnung, die gerade dadurch, dass sie 

• Ordnung ist, 

• für alle gilt, 

• von allen freiwillig akzeptiert und gelebt wird oder 

• von einer weisen obersten Instanz zum Wohle aller durchgesetzt wird, 

• Gerechtigkeit im Sinne von Gleichheit verwirklicht, 

• dadurch inneren Frieden und Zufriedenheit garantiert, 

als „Endprodukt“ ihrer selbst ein gleiches Glück für alle Mitglieder dieser sozialen 

Ordnung herbeiführt. 

Diese soziale Ordnung, die bis zum Zustand „Staat“ ausgebaut, durchorganisiert 

und verfestigt sein kann, bezieht allein aus ihrem Ziel bzw. ihrem Zweck – Glück 

für alle zu gewährleisten – ihre Legitimation. Sie begründet mit diesem Ziel bzw. 

Zweck aber auch ihren Durchsetzungsanspruch gegenüber dem einzelnen Mit-

glied. 

Beispiele positiver Utopien 

Platon • „Politeia“ (Der Staat) 
• Atlantis in „Kritias“ 
• „Nomoi“ (Die Gesetze) 

4. Jh. v. Chr. philosophisch-theore-
tische Dialoge 

Thomas Morus 
(More) 

„Utopia“ 1516 philosophisch-theore-
tische Dialoge 

Tommaso  
Campanella 

„Civitas Solis“ (Sonnenstaat) 1602  /  23 philosophisch-theore-
tische Dialoge 

Johann Valentin 
Andreä 

„Nova Christianopolis“ 1619 philosophisch-theore-
tische Abhandlung 

Francis Bacon „Nova Atlantis“ 1627 philosophisch-theore-
tische Abhandlung 

Louis Sébastien 
Mercier 

„L’ An 2440“ (Das Jahr 2440) 1770  /  71 fiktive Erzählung 

Robert Owen „The Book of the New Moral 
World“ 

1836 theoretische  
Abhandlung 

Karl Marx Geschichtstheorie  Philosophie 

William Morris „News from Nowhere“ 1890 Roman 

Oskar Maria Graf „Die Erben des Untergangs“: 
Aufbau einer neuen Welt 
nach dem 3. Weltkrieg 
(Atomkrieg) auf der Grund-
lage von Humanität und 
Nächstenliebe 

1946 Roman 

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


    Glücksvorstellungen in der politischen Philosophie: Utopien   41 

1.2 Die moderne, negative Utopie2 

Der jeweilige Autor beschreibt eine soziale Ordnung, die gerade dadurch, dass sie 
• totalitäre Ordnung ist, 
• für alle gilt, 
• von den ideologisch Verblendeten freiwillig akzeptiert und gelebt wird und 
• allen anderen gegenüber von einer Ideologie-Macht-Clique gewaltsam durch-

gesetzt wird, 
• Ungerechtigkeit und Inhumanität im Sinne von Entpersönlichung verwirklicht, 
• dadurch völligen Gehorsam gegenüber den Autoritäten, Selbstaufgabe des 

eigenen Ich, Angst, Misstrauen, Denunziantentum einerseits, 
 eine Existenz in Widerstand und Untergrund, verzweifelte Selbstbehauptung 

des eigenen Ich, Angst, Misstrauen, aber auch Solidarität mit Gleichgesinnten 
andererseits bewirkt, 

als „Endprodukt“ ihrer selbst entweder ein subjektiv erlebtes „gleiches Glück“ der 

Ideologie-Gläubigen oder gleiches Unglück für alle nicht-ideologiekonfor-

men Mitglieder dieser sozialen Ordnung herbeiführt. 

Diese soziale Ordnung, die bis zum Zustand „Staat“ ausgebaut, durchorganisiert 
und verfestigt sein kann, bezieht allein aus ihrem ideologisch behaupteten (in der 
Realität aber ins Gegenteil verkehrten) Ziel bzw. Zweck – Glück für alle zu ge-
währleisten – ihre Legitimation. Sie begründet mit diesem Ziel bzw. Zweck aber 
gerade auch ihren totalitären Herrschafts- und Durchsetzungsanspruch ge-
genüber dem einzelnen Mitglied. 
Der für ideologisches Denken typische Anspruch, den einzigen wahren Weg zum 
Glück für alle zu kennen, „berechtigt“ dann im Extremfall auch dazu, jeden zu ver-
folgen und ggf. zu vernichten, der glaubt, dieser einzigen Wahrheit eine Alterna-
tive entgegensetzen zu können, und sich damit als Feind der Wahrheit, als „Ketzer“ 
zu erkennen gibt. 

Beispiele negativer Utopien 

Herbert George 
Wells 

„The First Men in the Moon“: totalitärer 
Insektenstaat der Seleniten im Mondinneren 

1901 Roman 

Jewgenij Samjatin „My“ (Wir): totalitäre Staatsmaschine; Ab-
weichlern werden Seele  / Fantasie wegoperiert 

1920/52 Roman 

Aldous Huxley „Brave New World“ 1932 Roman 

George Orwell „1984“ 1949 Roman 

Ray Bradbury „Fahrenheit 451“: totalitärer Staat; Über-
wachung und Manipulation via Medien; 
Bücherzerstörung, um alternative Gedanken 
und historische Wahrheit zu vernichten 

1953 Roman 

 
2 Gelegentlich auch Dystopie genannt; griech. dys: gegen, negativ. 

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


 42   Glücksvorstellungen in der politischen Philosophie: Utopien 

1.3 Der „Bruch“ vom Mittelalter zur Neuzeit 

Die ideale Gesellschaft der Utopien seit dem 16. Jahrhundert wird allein mit 
menschlichen Mitteln erreicht; alles Böse und alle Laster sind ausgetilgt, nach-
dem „the best status of a commonwealth“ (der beste Zustand des Gemein-
wesens) von den Menschen selbst eingerichtet worden ist. Die neuzeitlichen 
Utopien verzichten sowohl auf das Eingreifen der göttlichen Vorsehung wie 
auf die alte Vorstellung vom paradiesischen Überfluss aller Naturgüter, der den 
Menschen von aller Arbeit entbindet (Vergils „Goldenes Zeitalter“ oder das 
„Schlaraffenland“). Und im Unterschied zum transzendenten „Neuen Jerusa-
lem“ der Theologie muss der Mensch nicht erst sterben, um des endgültigen 
Glücks teilhaftig zu werden. Das jeweilige Utopia ist zwar anders und getrennt 
von der uns geläufigen Welt, aber es ist im irdischen Hier und Jetzt ver-
ankert, an genau dem festgelegten Ort, den die Erfindungskraft des Autors 
bestimmt hat. 

1.4 Grundüberzeugungen, die sich in den einzelnen utopischen 
Entwürfen im Laufe der Entwicklung niedergeschlagen haben 

Mitmenschlichkeit 

Mitmenschlichkeit, „humanitas“, ist die fundamentale Tugend, auf der die 
ideale Gesellschaft aufgebaut sein muss. 

Man müsse es im Namen der Humanität 

als jeden Lobes würdig erachten, dass 

ein Mensch Sorge trage für Wohlerge-

hen und Behagen eines Mitmenschen; 

wenn es denn besonders human ist (und 

Humanität ist ja die Tugend, die dem 

Menschen im Besonderen eignet), das 5 

Unglück anderer zu beenden und ihnen 

Lebensfreude, also Vergnügen wieder-

zugeben. 

Thomas Morus: Utopia, S. 153. 

Humanitas ist damit zum einen die individuelle Verantwortungshaltung allen 
anderen gegenüber; sie ist aber andererseits auch der Maßstab für die implizite 
Kritik, die der utopische Gesellschaftsentwurf gegen die jeweils herrschenden 
Verhältnisse erhebt, sowie gegen die für diese Verhältnisse Verantwortlichen. 

Die Fähigkeit zur Vervollkommnung 

Diese Kritik wäre jedoch sinnlos, wäre der Mensch nicht grundsätzlich zur 
Vervollkommnung fähig . Der kompromisslose Glaube an diese Fähigkeit des 
Menschen, selbst eine Glück stiftende Gesellschaftsordnung hervorzubringen, 
trägt alle Utopien – er bildet das Energiereservoir, das die utopischen Entwürfe 

1

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


    Glücksvorstellungen in der politischen Philosophie: Utopien   43 

nicht unverbindliches Gedankenspiel sein lässt, sondern starke Appelle zur 
praktischen Veränderung der Welt. 

Die Endgültigkeit der Zeit 

Auch die Vorstellung, dass die Zeit einem Ende zustrebt, an dem eine neue 
und end-gültige Welt, ein neuer und end-gültiger Mensch erscheinen werden, 
hat das utopische Denken der Neuzeit beeinflusst. Darin ist das Erbe der pro-
phetischen Traditionen des Alten und Neuen Testaments erhalten geblieben. 
Die utopischen Entwürfe verstehen sich als Beschreibungen dieser neuen, 
endgültigen Welt. 

Die Annahme einer „anderen“ Zeit statt eines „anderen“ Orts 

Im 18. Jahrhundert setzte sich die erste Neuakzentuierung durch. An die 
Stelle des „anderen“ Ortes, an dem die Entdeckungsreisenden der frühen Neu-
zeit die ideale Gesellschaft im Raum der Welt finden, tritt nun die „andere“ 
Zeit als die Bühne, auf der das Neue 
und Unerhörte in Szene gesetzt wird: 
Die Zeitreise wird die bevorzugte 
Form des utopischen Entwurfs und 
dieser selbst wird damit zur Voraus-
sage: zuerst bei Louis S. Mercier. 

Im 19. Jahrhundert folgt die zweite 
Neuakzentuierung. Die Vorwegnah-

me des Kommenden ist nicht mit 
der Prophezeiung alter Art zu ver-
wechseln. Denn jetzt steht (z. B. bei 
Condorcet oder Marx) das Verständ-
nis von Geschichte als eines naturge-
setzhaft ablaufenden Prozesses hinter 
den utopischen Entwürfen: Sie stellen 
die Vollendungsstufen einer Ent-
wicklung dar, die logischer Kausa-

lität unterworfen ist. Die Utopie, so 
lautet jetzt die Überzeugung, erwar-
tet uns als letzter Zielpunkt der Ge-
schichte, deren Ablauf von Notwen-
digkeit gelenkt ist – insofern ist die 
Utopie, d. h. der in ihr vorweggenom-

Titelblatt der ersten englischen Ausgabe von Louis 
S. Merciers Erzählung „2440“. Der Übersetzer 
W. Hooper änderte den Titel von „2440“ in „2500“ 
– er gab allerdings keinen Grund dafür an. 

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


 44   Glücksvorstellungen in der politischen Philosophie: Utopien 

mene glückliche Endzustand der Gesellschaft und der Geschichte, der Kernbe-

standteil des „Fortschritts“-Mythos, solange dieser seine sinnstiftende Kraft 

behält. 

Die Ermöglichung von Harmonie durch Ordnung 

Dass der Mensch nur in einer harmonischen Welt, in der alle Einzel-„Teile“ im 

Einklang miteinander stehen, glücklich sein kann, gehört zu den ältesten Vor-

stellungen unseres westlichen Kulturkreises. In allen Modellen einer besseren, 

das Glück der Menschen endgültig ermöglichenden Gesellschaft spielt daher 

der traditionelle archaische Gegensatz von negativ bewertetem Chaos (Unord-

nung) und positiv bewertetem Kosmos (Ordnung) eine wichtige Rolle: Der 

kritisierte Gesellschaftszustand, dem die Utopie gegenübergestellt wird, ist 

immer in Un-Ordnung geraten – gerade das macht die Notwendigkeit der Uto-

pie aus. Der utopische Entwurf zeigt dagegen, wie die rettende Ordnung aus-

sehen muss. 

Sie ist in jedem Fall überindividuell. Entweder ist sie ursprüngliche gött-

liche Satzung (wie sie Poseidon der Insel-polis Atlantis gegeben hatte) oder sie 

wurde von einem menschlichen Ur-Gründer gestiftet („Utopus“ in Morus’ 

Utopia). Sie ist von Anfang an und sie ist – weil vollkommen – unveränderbar. 

Ihre Harmonie ist aber nicht nur eine Harmonie im Bereich der Werte: der 

richtigen Gesellschaftsordnung und des darin eingebundenen guten mensch-

lichen Verhaltens. Sondern sie wird auch sichtbar und damit vom Menschen 

mit seinen Sinnen erfahrbar: Der Plan der utopischen Stadt als Ort der gesell-

schaftlichen Harmonie ist mathematisch-geometrisch perfekt und damit har-

monisch. In allen Einzelaspekten folgt er den vollkommenen Grundeinheiten 

von Kreis, Quadrat und Rechteck, Kugel und Kubus, und vor allem der Sym-

metrie als oberstem Ordnungsprinzip der Dinge in Fläche und Raum. So wird 

die „äußere“ Harmonie der Gestalt der Stadt zum Abbild der inneren struktu-

rellen und wertegeleiteten Harmonie ihrer Gesellschaftsordnung. 

Bevor einige Utopien im Einzelnen vorgestellt werden, ist für unsere 

heutige Wahrnehmung dieser Texte Folgendes herauszustellen: 
 

Jede Utopie – ob positiv oder negativ – ist ein Produkt ihrer Entstehungszeit 

und der Erfahrung ihres Autors. Er antwortet mit seinem Text auf die Probleme, 

so wie er sie sieht, und gibt eine subjektive Analyse bzw. eine subjektive Lösung aus 

dem Reservoir der Denkmöglichkeiten seiner Zeit. 

Dies im Auge zu behalten, ist gerade bei den positiven Utopie-Entwürfen notwen-

dig, die gern den Eindruck erwecken, als seien sie der Weisheit letzter Schluss und 

entdeckten dem Leser die endgültige Wahrheit. 
 

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


    Glücksvorstellungen in der politischen Philosophie: Utopien   45 

Zusammenfassung: Der Begriff „Utopie“ und seine geschichtliche Entwicklung 
 

Die Utopie-Texte machen im Laufe der abendländischen Kulturgeschichte einen 

Wandel in mehrfacher Hinsicht durch: 

• von der philosophisch-theoretischen Erörterung zum fiktionalen Roman; 

• von der Beschreibung des idealen Zustands an einem anderen Ort zu der in einer 

anderen, kommenden Zeit; 

• von der werbenden Darstellung eines optimalen Gesellschaftszustands zur war-

nenden Darstellung vor einem Menschen verachtenden totalitären Zwangs-

system. 

 

2 Platon: „Politeia“ 

2.1 Das politisch-gesellschaftliche Umfeld 

Die etwa sechzig Jahre von Platons Leben (um 

427 – um 347 v. Chr.) waren erfüllt von politi-

schen Wirren in Athen nach der Blütezeit der 

Polis unter Perikles (um 500 – 429). Platon plan-

te zuerst eine politische Berufslaufbahn, zog 

sich aber nach dem Prozess gegen Sokrates und 

angesichts des von ihm so erlebten allgemeinen 

„großen Durcheinanders“ in der realen Politik 

zurück und setzte sich theoretisch mit politi-

schen Fragen auseinander. Seine späteren Ver-

suche, in Syrakus politisch konkret tätig zu 

werden, scheiterten zweimal. 

2.2 Ungerechtigkeit als Grundproblem 

Weil in den Staaten nicht die Einsichtigsten und Gerechtesten herrschen, lei-

den sie alle unter – modern ausgedrückt – systembedingter Ungerechtigkeit: 

Im militärdominierten Staat (z. B. Sparta) geben die Ehrgeizigen und Kampf-

lustigen den Ton an; in den Oligarchien (griech. oligoi: wenige) nützen die 

Reichen – vom Erwerbstrieb beherrscht – jede Möglichkeit aus, die ihnen die 

politische Macht bietet, um ihren egoistischen materiellen Nutzen zu befrie-

digen; in der Demokratie kann jeder seinem Belieben und Begehr freien Lauf 

 
Platon 

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


 46   Glücksvorstellungen in der politischen Philosophie: Utopien 

lassen, alle möglichen Lebensweisen haben Raum, Zwang ist verpönt – aber 
die Unersättlichkeit in der Freiheit wird die Demokratie zugrunde richten: Die 
Zuchtlosigkeit führt direkt in die Tyrannis hinein. 

2.3 Die Grundgedanken für das Idealbild eines Staates 

• Der Zweck und damit die Rechtfertigung des Staates ist es, das Zusam-
menleben der Menschen bestmöglich zu ordnen. 

• Diese Ordnung ergibt sich aus der Natur des Menschen, d. h. Platon nimmt 
eine anthropologische a-priori-Setzung vor: Jeder soll im Staat das tun, was 
seiner natürlichen Anlage entspricht. Platon behauptet drei solche Anlagen: 
sinnliches Begehren, Streitbarkeit und Vernunft. Ihnen entsprechen drei 
Menschen-„Typen“: „Erwerbshungrige“ (Bauern und Handwerker), „Streit-
bar-Ehrgeizige“ (Wächter) und „Wissensdurstige“ (Philosophen). Sie haben 
jeweils ihre Funktion im Gemeinwesen im richtigen Verhältnis zueinan-

der auszufüllen. 

• Da sich die Erwerbsfreudigen und die Streitbaren jeweils zweitrangigen 
Werten verschrieben haben, bleiben sie von der Staatslenkung ausgeschlos-
sen, auch wenn ihre Arbeit für die Erhaltung des Gemeinwesens unver-
zichtbar ist. 
Der Staat wird also von den Menschen gelenkt, die nach Erkenntnis streben, 
die deswegen in der Lage sind, vernünftig zu handeln, weil sie das Wesen 
des Guten erkannt haben. Aus diesem Gedankengang folgt Platons Über-
zeugung, dass entweder die Philosophen Könige werden müssen oder 
die jetzigen Könige sich zu echten und gründlichen Philosophen „fortbil-
den“ müssen. 

Mit den Begriffen der Politikwissenschaft kann man Platons politisches Ideal-
system als „aristokratischen Drei-Stände-Staat“ bezeichnen – wobei aristoi in 
diesem Fall nicht die „Edlen von Geburt“, sondern eine Art „Geistes-Adel“ 
sind. Konsequenterweise verlangt Platon auch, dass in jeder Generation wieder 
überprüft werden muss, wer zu dieser Elite-Schicht gehört. 

2.4 Typische Strukturelemente von Platons Idealstaat 

• Angesichts der Politiker in Athen, die ihr politisches Amt oft dazu miss-
brauchten, um sich finanziell zu bereichern, musste Platon dafür sorgen, 
dass dies in seinem Idealstaat nicht geschah. Daher sah er vor, dass die 

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


    Glücksvorstellungen in der politischen Philosophie: Utopien   47 

Staatslenker und Wächter in einer Art „Orden“ lebten: ohne Familie, der 
Lebensbedarf wird von den anderen Bürgern gestellt (weder Mangel noch 
Überfluss), gemeinsame Mahlzeiten, kein Kontakt mit Gold und Silber. 

• Wenn die Anlage zur Vernunft, d. h. zur Erkenntnisfähigkeit, und damit die 
Disposition zur Staatslenkung naturgegeben ist und von den Eltern auf die 
Kinder vererbt wird – wovon Platon ausging –, musste er sich um diesen 
Bereich besonders kümmern. Daher entsteht ein erstes „Eugenik“-Konzept: 
Es muss strenge Regeln geben, wer mit wem Kinder zeugen darf. Durch ein 
von den Staatslenkern manipuliertes Losverfahren werden die gewünschten 
Partner scheinbar schicksalhaft zusammengeführt. Sobald die Kinder gebo-
ren sind, werden sie von einer dafür zuständigen Behörde übernommen 
und in einer Staatsanstalt aufgezogen. Kinder, die schlechte Männer mit 
schlechten Frauen zeugten, werden an einem geheimen Ort verborgen. 

• Für den Nachwuchs der Staatslenker spielt folgerichtig der Ausbau der 
natürlichen Anlagen durch Erziehung eine zentrale Rolle. Dafür muss das 
vorhandene Kulturgut nach seiner Tauglichkeit sortiert werden: Hesiod, 
Homer und Aischylos z. B. fallen ebenso der Zensur zum Opfer wie alle 
klagenden und weichlichen Tonarten und die Flöte als Instrument in der 
Musik. Mit 20 Jahren werden die nur militärisch Begabten ausgesondert, 
mit 30 die Besten herausgefiltert. Diese studieren weitere fünf Jahre reine 
Philosophie, danach sind sie reif, politische Ämter auszufüllen; wenn sie 
sich auch dort bewährt haben, werden sie mit 50 Jahren in den Herrscher-
stand aufgenommen. 

• Der untersten, besitzorientierten Schicht stehen die beiden staatslenkenden 

bzw. staatsschützenden Stände gegenüber wie der Hirt und sein Hütehund 
der Herde. Das Volk wird geleitet – auch List und Betrug sind dazu erlaubte 
Mittel. Platon ist der Überzeugung, dass die Staatslenker Lug und Betrug 
zum Besten der Regierten anwenden müssen: Man müsse dies wie die 
Verabreichung von Medizin verstehen. 

2.5 Spätere Korrekturen durch Platon 

In später geschriebenen Texten („Nomoi“, Die Gesetze; „Politikos“, Der Staats-
mann) rückt Platon – wahrscheinlich auch infolge seines erfahrungs- und 
enttäuschungsreichen Lebens – von einzelnen radikal-idealistischen Ausfüh-
rungsbestimmungen seines Politeia-Entwurfs ab. Das Wunschbild einer Herr-
schaft, die nur durch die Vernunft geleitet wird, lässt sich offenbar in dieser 

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


 48   Glücksvorstellungen in der politischen Philosophie: Utopien 

Welt zur Zeit Platons nicht verwirklichen. Mangels wahrhafter Herrscher er-

scheint ihm dann ein Gesetzesstaat als die relativ beste Staatsform. Es bleibt 

bei der straffen Kontrolle des Verhaltens der Bürger, doch werden die Eugenik- 

und Erziehungsvorschriften abgeschwächt. 

Ein grundlegendes Ordnungselement in Platons Staat bildet die Religion: 

Wer sich nicht zur Staatsreligion bekennt, riskiert je nach Schwere des Ver-

gehens die Gefängnis- oder Todesstrafe. 

2.6 Bilanz aus heutiger Sicht  

3 

positive, weiterführende Aspekte negative, wertverneinende Aspekte 

1. Forderung nach einer bestmöglichen 

Ordnung des Zusammenlebens aller 

Bürger durch den Staat; 

2. Forderung nach einer Tätigkeit des 

Einzelnen im Gemeinwesen, die seinen 

tatsächlichen Fähigkeiten entspricht; 

3. Bindung der politischen Macht an 

Kompetenz, nicht z. B. an adlige Her-

kunft (d. h. es gibt kein Herrschafts-

privileg). 

Die Aspekte 4. und 5. sind im Prinzip 

positiv, gleichzeitig aber unrealistisch, da 

sie einen einzelnen Menschen in der von 

Platon gedachten Vollkommenheit über-

fordern. 

4. Bindung der politischen Macht an die 

oberste moralische Qualität: die reine 

Erkenntnis des Guten; 

5. Vollkommen selbstloses, nur am 

Gemeinwohl ausgerichtetes Handeln 

des Staatslenkers; materielle und 

familiäre Verzichtbereitschaft. 

1. Die immer vorhandenen Unterschiede 

zwischen einzelnen Menschen werden 

zu einer qualitativen Gesellschaftsein-

teilung in drei Stände, d. h. zu einer 

politischen Struktur geformt und als 

eine Art gesellschaftliches Naturgesetz 

festgeschrieben. Damit ist das Staats-

system a priori undemokratisch (da 

nicht aus menschlicher Entscheidung 

entstanden, sondern unantastbar von 

Natur aus vorgegeben) und baut auf 

der qualitativen Ungleichheit der Men-

schen auf. 

2. Die philosophisch trainierte Vernunft 

wird nur wenigen zugebilligt, daraus 

wird aber die Notwendigkeit und 

Rechtfertigung abgeleitet, den Rest  

der Bevölkerung mit Zwang auf den 

richtigen Weg zu bringen und dort  

zu halten. Damit wird ein totalitäres 

System eingerichtet, das auf Unfreiheit 

basiert und die Menschenwürde 

verletzt. 

Wäre Platons System in die Realität umgesetzt worden, hätten die negativen Zwangs-

erfahrungen die positiven Absichten und Zwecke überwogen. 

 
3 Maßstab für die Bilanz ist das gegenwärtige Grundwertekonzept. 

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe


©  STARK Verlag
www.stark-verlag.de
info@stark-verlag.de

Der Datenbestand der STARK Verlag GmbH

ist urheberrechtlich international geschützt.

Kein Teil dieser Daten darf ohne Zustimmung

des Rechteinhabers in irgendeiner Form

verwertet werden.

https://www.stark-verlag.de/94953?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

