Romische Philosophie



https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe
https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

Inhalt

Vorwort

Die griechische Philosophie ....................
T UISPIUIIZE enininiiiit it
2 Die VOrsoKIatiKer .........ouiiinieieiiii e

2.1 ThaleS ..o

2.2 ANaximander ...........coiiiiii e

2.3 DEMOKIIL ..vitiiniei et

2.4 Heraklit ..o

2.5 Parmenides ........o.oeiiiiiiii
3 Die klassische griechische Philosophie:

Sokrates, Platon, Aristoteles ...........coooemieie el

3.1 Sokrates und Platon ............cooeiiiiiiiiiiiii e

3.2 ATISTOLElES .ovininiiie e
4 Hellenistische Philosophenschulen:

Stoa, Epikur, Peripatos und Skeptiker ..............ccocoviiiiiiiiiiininn...
Rémische Autoren in historischer Abfolge ........................c.c.
T LUKTEZ oorieii e

1.1 DieBiicher1und 2 .....ccoooviviiiiiiiiee e

1.2 BUCh 3 o

1.3 BUCh 4 oo

14 DieBiicher5und 6 .......ccoooviiiiiiiiiiiiie
2 Weitere Dichter als ,,Philosophen® ................coooiiiiiiiiinn.
3 Marcus Tullius CICero ......uoviviiiii e

3.1 Die Rede Pro Sestio ........cciueueiiiieiaieiiiieeaiieieeeieea

3.2 DerePUDLiCA «...oevveeieieiieee e

3.3 Weitere Werke bis zum Jahr45v.Chr. ..............coooeill

3.4 Definibus bonorum et malorum .................ccoeevvuieeniiaenn...

3.5 Philosophisches Spatwerk ...........ccoooviiiiiiiiiiiiiiii
B T (< or: E PP

4.1 DieTrostschriften ..........ccovviiiiniiiiiiii e

4.2 DEOITA c.onveneie e

4.3 DecClemMentill ..........c.couiuiueeieiiiii e

44 DeVItADCALA ........oeeeeeiieiee e

4.5  Epistulae morales ad LUcilium ...............c.ccceueiueiiniiainaanns.

Ul Ul Ul W N =

N N

49


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

5 Augustinus und die christliche Literatur ..............c...coooiiie. 87

5.1 Politische und gesellschaftliche Rahmenbedingungen .......... 87
5.2 Die Bibel als zentraler Text der Christen ..................c..cee.... 89
5.3 Theologie und Philosophie ............cccooiiiiiiiiiiiiii 90
5.4  Christliche Autoren vor Augustinus ............ccccovevveuneeneenne. 91
5.5 AUGUSHINUS .uenititiiiii et 96
5.6 BOethiUus ....coiiiiiiiiiiiii 103

Zum Weiterleben der antiken Philosophie:

EINUDBEIDICK «.ovvneeeee e e, 105
1  Die Rezeption von Platon und Aristoteles ...........c...cceeeenienneenn.. 105
1.1 Thomas vON AQUIN .......vuuiiniiiiiiiie e 105
1.2 Meister ECkhart .........oooovviiiiiii e, 107
1.3 Marsilio Ficino und Pico della Mirandola ........................... 108
14 Francis Bacon ........coooiiiiiiiii 111
1.5 Martha Nussbaum .........cccoooiiiiiiii e, 111
Menschenrechte ........oouiviiiii e 112
3 GIUCK e 117
3.1 Platon und Aristoteles ............cooviiiiiiiiiii 117
3.2 SEIMECA ittt 118
3.3 AMDIOSIUS c.uveiiiei e 119
34 AUGUSHINUS ..enttitiiiii et 121
3.5 Immanuel Kant.......oooooiiiiiiiii e 123
3.6 UtlItariSIMUS ....oviviiitite e, 124
3.7 Friedrich Nietzsche ..........cccooviiiiiiiii e, 125
3.8 Das20.Jahrhundert ..........ccooouininiiiiii e 126
ANMErKUNGEN ..ottt e 128
Literaturverzeichnis ............ ..o 131
Personen- und Sachregister ................c.c.ooiiiii 134

Autor: Tilman Bechthold-Hengelhaupt


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

Vorwort

Liebe Schiilerin, lieber Schiiler,

was ist die Zeit? Wie finden wir Glick? Was unterscheidet einen verntinfti-
gen von einem unverniinftigen Gedanken? Wie sollen wir handeln? Gibt es
einen gerechten Staat und wie sehen seine Gesetze aus? Fragen dieser Art, ge-
meinhin als philosophische Fragen bezeichnet, wurden in der Antike mit der
gleichen Dringlichkeit gestellt wie heute. Die Antworten fielen damals teils
dhnlich aus wie heute, teils auch ganz anders. Nur der genaue Blick auf die
iiberlieferten Textzeugnisse kann hier dazu verhelfen, einen Uberblick zu ge-
winnen.

Dieses Buch richtet sich in erster Linie an Schiiler der Oberstufe, die das
Privileg genief3en, sich im Lateinunterricht mit der rémischen Philosophie be-
schiftigen zu dirfen. Es unterstiitzt Sie dabei, entweder zuerst einmal einen
Uberblick iiber die gesamte rémische Philosophie zu gewinnen oder die Texte
der rémischen Philosophie fiir den Unterricht, fiir Klausuren und fiir die Abi-
turpriifung zu wiederholen. Das Buch hat aber erst dann seinen Zweck er-
reicht, wenn es zumindest ein wenig von der Begeisterung vermittelt, die mit
dem Vorhaben der Philosophie immer verbunden sein sollte.

Der Band ist chronologisch angelegt, d. h., die Autoren werden in ihrer histo-
rischen Reihenfolge dargestellt. Am Anfang steht ein kurzer Uberblick
iber die griechische Philosophie, von der die romischen Denker, wie allge-
mein bekannt ist, stark beeinflusst waren.

In einem abschliefSenden Teil wird ein Ausblick auf einige zentrale phi-
losophische Begriffe und auf ihr Weiterleben in der europidischen Philoso-
phie bis auf unsere Tage gegeben.

Das Literaturverzeichnis am Ende des Buches ist zugleich als eine Samm-
lung von Empfehlungen zur weiteren Lektiire anzusehen.

%@Q S ~ ,L{M

Tilman Bechthold-Hengelhaupt


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe



https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

Die klassische griechische Philosophie: Sokrates, Platon, Aristoteles ¢ 7

3 Die klassische griechische Philosophie:
Sokrates, Platon, Aristoteles

Als Zwischenglied zwischen den Vorsokratikern und den Klassikern sollte
man sich die Sophisten vergegenwirtigen. Um diese Einfithrung nicht {iber
Gebiihr auszudehnen, sollen diese hier nur am Rande erwahnt werden; kurz
gesagt waren es Philosophen und zugleich Redelehrer, welche die tiberlieferte
Tradition nicht nur, wie die bisher erwihnten Philosophen, dadurch erginz-
ten, dass sie sich mit dem Mythos und seinen Welterklirungen nicht zufrie-
dengaben, sondern zudem lehrten, dass jede Wahrheit relativ ist und dass es
mit entsprechender Redefihigkeit mdglich ist, jeden beliebigen Satz als wahr
und richtig hinzustellen.

3.1 Sokrates und Platon

Neben den Dialogen Platons gibt es wenige weitere Quellen zum Leben des
Sokrates. Eine dieser Quellen ist die Komddie ,,Die Wolken“ des griechi-
schen Dichters Aristophanes (um 445 bis 385 v.Chr.), in der Sokrates als So-
phist dargestellt und licherlich gemacht wird. Die beiden anderen Quellen
sind ein Buch des Schriftstellers Xenophon und einzelne Aussagen des Philo-
sophen Aristoteles.

Sokrates nun brachte eine grundlegende Wende in der Philosophie, ibri-
gens nach einhelliger Meinung. Wer sich mit diesem Denker beschiftigen
mochte, steht vor dem Problem, dass Sokrates selbst nichts Geschriebenes
hinterlassen hat. Sein grofSer Interpret ist der Philosoph Platon, der zugleich
sein Schiiler war. Platon hat seine Gedanken fast ausschlieSlich in Dialogform
hinterlassen. In diesen Dialogen tritt er allerdings nicht selbst auf, sondern er
lisst Sokrates mit verschiedenen Gesprichspartnern reden. Die Form bzw.
Textsorte dieser Texte ist wichtig, d. h., sie ist keine duferliche Dreingabe, so
als ob Platon unter verschiedenen Mdoglichkeiten diejenige auswihlte, die ihm
am besten gefiel. In vielen Dialogen gestaltet Platon vielmehr ein Gesprich, bei
dem Sokrates sein Gegentiber dazu auffordert, einen Begriff zu definieren, um
diese Definition dann infrage zu stellen. Sokrates’ Gesprichspartner glaubt,
iber einen Gegenstand oder ein Thema sicheres Wissen zu besitzen, und im
Gesprich mit Sokrates muss er feststellen, dass er seine Annahmen nicht be-
griinden kann. Das Gesprich ist also selbst der Prozess der Wahrheitsfindung.
Der moderne Leser ist bei dieser Textsorte mit dem Problem konfrontiert, dass
er nicht immer sicher weif3, an welchen Stellen Platon seine eigene philoso-
phische Sichtweise darstellt und wo er fremde Positionen zu Wort kommen


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

8 ¢ Die griechische Philosophie

lisst. Bei bestimmten Antworten, die Sokrates gibt, ist sich die Forschung hin-
gegen relativ sicher, dass es sich hierbei um die Antworten handelt, die Platon
fiir die sinnvollsten hielt. Zudem kommen manche Dialoge zu keinem greifba-
ren Ergebnis. Das dritte Problem, das sich der Lektiire entgegenstellt, besteht
darin, dass Platon offenbar seine Positionen wihrend seines Lebens geindert hat.

Wenn man all diese Einschrinkungen beachtet, dann kann man folgende
Positionen Platons rekonstruieren:

Die fritheren Dialoge vermitteln eine grundlegende Skepsis. Mit diesem
Begriff, der in diesem Buch noch 6fters verwendet werden wird, ist ein Zwei-
fel gemeint, der verschieden stark ausgeprigt werden kann und der sich auf
den Bereich der Erkenntnis beziehen kann (dann vermag man nicht oder
nicht sicher zu erkennen, was die Wahrheit ist) oder auch auf den Bereich der
Ethik (dann kann man nicht erkennen, worin die richtige Entscheidung be-
steht, wenn man nach dem Weg des richtigen Handelns sucht). Dem histori-
schen Sokrates wurde genau diese grundlegende Skepsis vorgeworfen, und
zwar habe er damit die Jugend verdorben und die Religion angegriffen. Des-
wegen wurde er auch zum Tode verurteilt.

Diese Skepsis wird zu einem positiven Grundsatz, also einem Satz, der
nicht auf der Verneinung allein beruht, wenn Sokrates in seiner Verteidi-
gungsrede sagt, nur ein gepriiftes Leben sei es wert, gelebt zu werden.3 Diese
Annahme, dass alle Entscheidungen und Haltungen gepriift werden missen,
lisst sich als Begriindung einer philosophischen Lebensform verstehen.

Der zweite Gedanke, der aus der Philosophie Platons zu erinnern bleibt, ist
die Ideenlehre. Sie gehort wohl ganz Platon, d. h., sie wurde vermutlich nicht
schon von Sokrates erdacht. Vor allem in seinem Dialog Politeia (Der Staat)
entwickelt Platon diese Idee: Wenn man sagt ,,Person A ist schén®, so misst
man dieser Person nur eine unvollstindige Schonheit zu. Die wahre und voll-
stindige Schonheit gibt es nur in der Schonheit an sich. Die Gegenstinde der
Realitit sind nur Abbilder der Ideen, welche die vollstindige, ideale Form
besitzen. Die Gegenstinde haben teil an den Ideen, aber die Ideen sind nur un-
vollkommen in ihnen; dies ist daraus zu verstehen, dass die Gegenstinde samt
und sonders ihre Wirklichkeit nur dadurch erlangen, dass sie eine Form mit
Materie verbinden.

Die eigentliche politische Theorie der Politeia ist heute kaum noch als Leit-
linie fiir politische Theorien fruchtbar zu machen: Platon geht von einer un-
iberwindlichen Ungleichheit der Menschen aus und er fordert, dass die
Menschen nicht grundsitzlich, sondern nur gemifs ihrer Einsicht an der poli-
tischen Mitgestaltung zu beteiligen seien. Regiert werden solle der Idealstaat
daher von einer Kaste von Philosophenkénigen.


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

Die klassische griechische Philosophie: Sokrates, Platon, Aristoteles ¢# 9

3.2 Aristoteles

Aristoteles (384-322 v. Chr.) war der vielseitigste Wissenschaftler der Anti-
ke und der Vollender der klassischen griechischen Philosophie. Im Rahmen
dieser Einfithrung kann hier nur aufgefiihrt werden, mit welchen Themen er
sich befasste — allesamt Bereiche, in denen er manchmal fiir fast 2 000 Jahre,
bis zum Beginn der neuzeitlichen Wissenschaft in der Zeit der Renaissance,
die Mafsstibe setzte und das Denken pragte. Im Mittelalter galt das Denk-
system des Aristoteles als die Grundlage der Scholastik, der von der Kirche ge-
pragten und kontrollierten christlichen Philosophie.

e Aristoteles war Biologe, und zwar insofern, als er die Einteilung der Lebe-
wesen in Arten erforschte und tiber den Plan nachdachte, der in den Lebe-
wesen angelegt ist und zu ihrer Vollendung fiihrt. Erst die moderne Gene-
tik kann im Einzelnen beschreiben, wie diese Anlagen nachgewiesen wer-
den kénnen und nach welchen Gesetzen sie sich entfalten.

e Aristoteles war auch Psychologe; seine Seelenlehre hat alle nachfolgenden
antiken Philosophien geprigt. Er nahm einen gestuften Aufbau der Seele
an; das unterste, vegetative Vermdgen hat der Mensch mit den Pflanzen ge-
meinsam, das mittlere, empfindende Vermégen mit den Tieren, und nur
das hochste Vermogen, die Vernunft, ist fiir ihn allein charakteristisch. Die-
sem Thema ist v. a. die Schrift De anima gewidmet.

e Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft verfasste Aristoteles mit der
Schrift Poetik, die unvollstindig erhalten ist.

e Die Philosophie im engeren Sinne prigte Aristoteles am nachhaltigsten. Er

entwarf ein System der Logik; seine Lehre vom richtigen Definieren ist,
wenn man nicht gerade formale Logik betreibt, heute noch brauchbar und
hilfreich. Eine Definition besteht demnach aus zwei Schritten: Man be-
stimmt zuerst die nichsthohere Art (genus proximum) und danach die
spezifische Differenz zwischen der zu definierenden Sache und der nichst-
hoheren Art (differentia specifica). So ist ein Fahrrad ein Fahrzeug (nichst-
hohere Art), das mit Pedalen angetrieben wird und zwei Riader hat (spezifi-
sche Differenz).
Er griff die Frage nach dem Sein auf, die bereits die Vorsokratiker beschif-
tigt hatte, und fasste seine Lehre im Begriff der Substanz zusammen.
Diesen Bereich der Philosophie bezeichnet man heute als Ontologie oder
als Metaphysik.

e Fir die nachklassische oder hellenistische und damit auch fiir die romische
Philosophie war seine Ethik besonders einflussreich. Das Werk, in dem die
Ethik des Aristoteles am besten greifbar wird, heifdt Nikomachische
Ethik. Es war nicht fiir die Offentlichkeit geschrieben, sondern, wie viele


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

10 # Die griechische Philosophie

Werke dieses Philosophen, fiir einen inneren Zirkel von Studenten. Die
Dialoge, in denen Aristoteles seine Philosophie auf leichter verstindliche
Weise dargestellt hat, sind leider verloren gegangen. In der ,,Nikomachi-
schen Ethik" fragt Aristoteles nach dem allgemeinen Ziel menschlichen
Handelns. Er findet es in der Gliickseligkeit, eine Bestimmung, die die
gesamte antike Ethik mit ihm teilt. Nun versteht aber, so Aristoteles weiter,
jeder etwas anderes unter Gliickseligkeit — hier ist also die Philosophie
gefragt, wenn man eine allgemeingiiltige Definition finden will. Das gliick-
selige Leben findet man, wenn man ein Leben nach den Vermogen oder
Fihigkeiten lebt, die dem Menschen am besten entsprechen. Das sind die
Fihigkeiten des vernunftbegabten Seelenteils; nach diesen soll man sein
Handeln ausrichten. Zwei unterschiedliche Lebensziele setzt er demjeni-
gen, der sich von dieser Ethik leiten lassen will: Die reine Betrachtung und
das gerechte Handeln. Im 10. Buch der ,,Nikomachischen Ethik“ (Kap. 7,
1177af) stellt Aristoteles klar heraus, dass von diesen beiden Zielen die
theoretische Betrachtung hoher steht: Sie vermittelt das tiefere Gliick, und
sie allein ist autark, d.h., der Denkende bedarf keiner weiteren Mittel,
wihrend derjenige, der gerecht oder tapfer handeln will, auf seine Mitmen-
schen angewiesen ist.

o ¥
Ll .~

Die Skulpturen zeigen von links nach rechts: Platon, Sokrates, Aristoteles, Epikur.

Die gesamte antike Ethik hat einen intellektualistischen Zug. Damit ist ge-
meint, dass es bei ethischen Fragen nicht — oder nicht allein - auf das Handeln
oder Verhalten ankommt, sondern auf die seelischen Vorginge, die dem Han-
deln vorausgehen. Aristoteles bietet hierzu eine eigene Unterteilung an, wel-
che seine Nachfolger nicht ibernommen haben: Er unterscheidet die Tugen-
den des Handelns wie Tapferkeit und Gerechtigkeit von denen des Denkens.
Zu diesen zihlt er neben Weisheit und Kunstfertigkeit als wichtigste die Klug-
heit, das ist die Fihigkeit, fiir eine konkrete Lebenssituation die richtige, letz-
ten Endes zum Gliick fithrende Entscheidung zu fillen.


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe



https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

50 ¢ Romische Autoren in historischer Abfolge

in dieser Krise nun wieder der Philosophie zu. Zunichst schrieb er zwei klei-
nere Werke, die consolatio (,,Trostschrift®, 45 v. Chr.) und die Schrift Horten-
sius, eine Aufforderung zur Philosophie, die Jahrhunderte spiter den jungen
Augustinus beeindruckte und zur Beschiftigung mit der platonischen Philo-
sophie bestimmte. Beide Schriften sind nicht erhalten. Seine eigene Position,
die der akademischen Skepsis, begriindete Cicero in den Academici libri,
von denen ein erheblicher Teil erhalten ist.

3.4 De finibus bonorum et malorum

Eines der einflussreichsten Werke aus der Zeit der zweiten philosophischen
Schaffensperiode, geschrieben in der Zeit zwischen Mitte Mai bis Ende Juni
45v.Chr., De finibus bonorum et malorum, wird manchmal als Zusam-
menfassung oder Referat iiber die Gedanken dreier Philosophenschulen ange-
sehen, die Cicero zu seiner Zeit vorfand, nimlich der Lehre Epikurs, der Stoa
und der Peripatetiker. Cicero gab selbst diesem Eindruck Nahrung, indem er
seinem Freund Atticus schrieb, es handle sich bei seinen philosophischen
Arbeiten um blofse Abschriften (Ad Atticum 12,52). Da man offenbar bei
Cicero keine Bescheidenheit oder Selbstironie erwartete, nahm man dies fiir
bare Miinze.

Aber Cicero gab weit mehr als ein pures Referat. In den ersten beiden
Biichern setzt er sich mit der Lehre Epikurs auseinander, im dritten und vier-
ten Buch mit der Stoa, und zwar jeweils so, dass ein Vertreter der beiden
Schulen zuerst seine Lehre verteidigt (also im 1. Buch ein Epikureer und im
3. Buch ein Stoiker) und Cicero selbst als Gesprichspartner ihm darauf ant-
wortet (in Buch 2 und 4). Im fiinften Buch geht er auf die peripatetische Lehre
ein, aber so, dass Rede und Gegenrede im gleichen Buch dargestellt sind.

Durch den Aufbau von Rede und Gegenrede gewihrleistet Cicero einer-
seits, dass die vorgestellten Gedankengebdude aus sich selbst heraus zu Wort
kommen. Ob er dabei objektiv vorgegangen ist, dariiber streiten die Forscher,
aber die Tendenz der Forschung geht doch dahin, dass seine Darstellung die
wesentlichen Gedanken der dargestellten Philosophenschulen zutreffend wie-
dergibt. Zum anderen kann Cicero durch diesen Aufbau seines Werkes die
angesprochenen Lehren von seiner eigenen Warte aus kritisieren. Man hat die-
se Art der Darstellung mit einer Gerichtsverhandlung verglichen, bei der auch
Plidoyers fiir und gegen eine bestimmte Ansicht nacheinander vorgetragen
werden. In der Rolle des Richters findet sich in diesem Fall dann der Leser, der
sich ein eigenes Bild machen muss.

In der Vorrede zu De finibus verteidigt Cicero, dass er Philosophie auf
Lateinisch schreibt. An vielen Beispielen zeigt er, dass es kein Grund ist, auf


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

Marcus Tullius Cicero ¢ 51

die Lektiire philosophischer Schriften zu verzichten, wenn die in ihnen dar-
gestellten Probleme schon von anderen, fritheren und zudem noch genialen
Schriftstellern abgehandelt worden sind. Cicero benennt hier eine von ihm
selbst, aber auch von anderen immer wieder beobachtete Eigenheit der Philo-
sophie und ihrer Geschichte: Keine philosophische Frage ist jemals ganz
gelost, sondern jede Zeit muss sie jeweils wieder neu formulieren, wobei sie
immer auch neue Aspekte in einem alten Thema hervorheben oder gar ent-
decken wird. Die Genies, deren iiberragende Autoritit Cicero immer wieder
erkennt und anerkennt, sind Platon und Aristoteles.

Cicero benennt das Thema des Werkes im 11. Kapitel des ersten Buches:

Quid est enim in vita tantopere quaerendum quam cum omnia in philosophia, tum id,
quod his libris quaeritur, qui sit finis, quid extremum, quid ultimum, quo sint omnia
bene vivendi recteque faciendi consilia referenda, quid sequatur natura ut summum ex
rebus expetendis, quid fugiat ut extremum malorum?

Was ist nimlich im Leben so sehr wert, erforscht zu werden, wie zum einen alle
philosophischen Fragen, zum anderen aber ganz besonders diejenige, die in diesen
Biichern untersucht wird, was nimlich das Ziel ist, das Auflerste, die letzte Grenze,
auf das sich alle Ideen tiber das richtige Leben und Handeln beziehen, was die Natur
als das Hochste erstrebt, das man aus den Dingen erwerben kann, und was sie als das
héochste Ubel vermeidet?

Damit ist klargestellt: Es geht in diesen Biichern um den Bereich der Philoso-
phie, den man heute als Ethik bezeichnet.

Buch 1 und 2: Epikureismus
Wie der Dialog De re publica ist auch De finibus bonorum et malorum, nach
dem Muster der platonischen Dialoge, in eine fiktive, aber mogliche Ge-
sprichssituation eingebettet, einen Besuch der beiden jungen Rémer L. Tor-
quatus und C. Triarius auf Ciceros Landgut in Cumae. Bevor aber L. Torquatus
seine Sicht der von ihm bevorzugten epikureischen Ethik darlegen kann, er-
laubt sich Cicero einen kurzen Exkurs iiber die Naturlehre der Epikureer,
insbesondere tiber die Lehre von der Parenklisis. Im Kapitel iiber Lukrez war
dieses Thema bereits angesprochen worden (vgl. S.17). Cicero bemingelt
hier, dass Epikur eine Erklirung dafiir schuldig bleibe, wieso die Atome von
ihrer senkrechten Bahn abweichen - geschihe dies durch reinen Zufall, so sei
nicht zu erkliren, wie dieser Zufall die Schonheit oder Harmonie der Welt
(hunc mundi ornatum, fin. 1,20) habe zustande bringen kénnen.

In seiner Vorrede, die vom Umfang her etwa ein Zehntel der Rede seines
Gegners umfasst, berithrt Cicero die weiteren Gebiete, in die nach antikem


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

52 ¢ Rémische Autoren in historischer Abfolge

Verstindnis die Philosophie eingeteilt war, ndmlich die Logik und die Ethik,
wobei er hier, in typisch romischer Manier, mit Beispielen argumentiert:
Cicero erwihnt (fin. 1,23 f.) u. a. einen berithmten Vorfahren des L. Torquatus,
den T. Manlius Torquatus Imperiosus aus dem 4. Jahrhundert, der so unerbitt-
lich gewesen sein soll, dass er seinen eigenen Sohn hinrichten lief3, weil dieser
einen Befehl missachtet hatte. Dies habe er, so Cicero, doch nicht aus Lust
getan, sondern weil er das ius maiestatis atque imperii (das Recht der staat-
lichen Hoheit und der Befehlsgewalt) iiber seine natiirliche viterliche Liebe

gestellt habe. L. Torquatus wird dieses Beispiel in seiner Erwiderung aufgrei-
fen.

Marcus Tullius Cicero hilt im Jahre 63 v. Chr. eine Rede gegen Catilina.
Die insgesamt vier Reden gegen Catilina gelten als Meisterwerk antiker Rhetorik.


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

Marcus Tullius Cicero ¢ 53

In fin. 1,26 ergreift Torquatus das Wort. Er setzt, so wie Cicero es als The-
ma fiir das Werk vorgegeben hatte, bei dem Begriff an, der fiir Epikur das
hochste Gut darstellt, nimlich bei der Lust (voluptas, fin. 1,29). Dass diese
Lust zu Recht so hoch geschitzt wird, das will er nun beweisen.

Torquatus unterscheidet mehrere Beweisverfahren: Zum einen zeige die
Sinneswahrnehmung, dass Lust zu erstreben, Schmerz zu meiden ist. Zum
anderen gebe es den Beweis durch die logische Argumentation, den er des-
wegen wihlt, weil er so die Vorwiirfe seiner Gegner besser widerlegen kann.
Darum will er nun zeigen, dass auch die Menschen, die etwas tun, was ihnen
zunichst Unlust bereitet, letzten Endes eine Lust anstreben. So habe auch der
von Cicero erwihnte T. Manlius Torquatus, wenn denn seine Hirte gegeniiber
seinem eigenen Sohn sinnvoll war, diese Haltung an den Tag gelegt, um das
Wohl der Biirger und damit sein eigenes zu retten, indem er die militdrische
Ordnung bewahrte. Also verzichtet man auf Lust, um eine hohere Lust
zu erreichen, oder man nimmt Schmerz auf sich, um schlimmeren
Schmerz zu vermeiden (fin. 1,34-36).

Ein anderes Thema in Torquatus’ Rede ist Epikurs These, die h6chste Lust
bestehe in der Abwesenheit von Schmerz. Diese These verteidigt er durch
die Uberlegung, dass jemandem, der frei von jedem Schmerz ist, nichts Gutes
mehr zu seinem Wohlbefinden hinzugefiigt werden kénne. Damit grenzt er
sich von den Kyrenaikern ab, die den Lusterwerb an sich gutgeheifden hatten.

Fir die Epikureer war es wichtig, auf die rémische Tradition Riicksicht zu
nehmen, in welcher der Tugend (virtus) ein sehr hoher Wert beigemessen
wurde. Sie lehnten die Tugend nicht ab, sondern bestritten ihren Wert als
letztes Ziel des Handelns (fin. 1,42). Torquatus fragt zunichst, ob denn iiber-
haupt jemand an den Tugenden (virtutes) interessiert sein wiirde, wenn diese
letzen Endes kein Vergniigen mit sich brichten. Er erliutert seine These, dass
alles Wertvolle, also auch die Tugenden, seinen Wert von der am Ende
erzielten Lust erhdlt, am Beispiel der Tugend der Weisheit, die er mit der
Kunst der Arzte und der Kunst der Steuerminner vergleicht:

Ut enim medicorum scientiam non ipsius artis, sed bonae valetudinis causa probamus,
et gubernatoris ars, quia bene navigandi rationem habet, utilitate, non arte laudatur,
sic sapientia, quae ars vivendi putanda est, non expeteretur, si nihil efficeret; nunc
expetitur, quod est tamquam artifex conquirendae et comparandae voluptatis. |[. . |
Nam cum ignoratione rerum bonarum et malarum maxime hominum vita vexetur, ob
eumque errorem et voluptatibus maximis saepe priventur et durissimis animi dolori-
bus torqueantur, sapientia est adhibenda, quae et terroribus cupiditatibusque detractis
et omnium falsarum opinionum temeritate derepta certissimam se nobis ducem
praebeat ad voluptatem.


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

54 ¢ Rémische Autoren in historischer Abfolge

Wie wir nimlich die Wissenschaft der Arzte nicht wegen der Kunst selbst, sondern
wegen der Gesundheit loben, und wie die Kunst des Steuermanns gepriesen wird,
weil sie lehrt, wie man richtig Kurs hilt, also wegen des Nutzens und nicht wegen
der Kunst, so wiirde auch die Weisheit, die man fiir die Kunst des richtigen Lebens
halten muss, nicht erstrebt werden, wenn sie nichts bewirken wiirde; nun wird sie
aber erstrebt, weil sie sozusagen der Kiinstler ist, der die Lust sucht und verschafft.
[...] Denn weil das Leben der Menschen hauptsichlich durch die Unkenntnis der
guten und der schidlichen Dinge gequilt wird und weil sie wegen dieses Irrtums
sowohl oft der grof3ten Lusterfahrungen beraubt werden als auch durch die hirtes-
ten Geistesqualen beeintrichtigt werden, muss man die Weisheit zurate ziehen, die
sich, wenn Angst und Begierde beseitigt sind und die Unbedachtheit aller falschen
Meinungen iiberwunden ist, uns als sicherste Fiithrerin zur Lust anbietet (fin. 1,42 f.).

An diesem Zitat kann man Folgendes gut erkennen: Die Philosophie gilt hier
nicht als Selbstzweck, sondern als Mittel, um ein sorgloses Leben zu erreichen.
Sie muss einen Nutzen haben. Ferner erweist sich hier die epikureische Ethik
als eine intellektualistische Ethik, d. h., im Zentrum einer Lehre des richti-
gen Lebens stehen bestimmte Erkenntnisse, nimlich dass Furcht und hem-
mungslose Begierden die Lebenslust vermindern. Wer richtig leben will, muss
zunichst Irrtiimer beseitigen, die alle anderen, welche nicht dieser Philoso-
phie anhingen, in ihrem Bann halten. Diese Grundidee hat der Epikureismus
mit anderen antiken philosophischen Systemen gemeinsam; bei Platon, aber
auch bei den Stoikern kann man Ahnliches beobachten. Eine Besonderheit
Epikurs ist die Rangordnung, die er aufstellt: An erster Stelle steht die Lust,
und die Weisheit, die hier als Beispiel fiir die Tugenden dient, hat dieser zu
dienen. Ahnlich sieht {ibrigens auch die Rangordnung aus, in welche die
Bildung gestellt wird. Auch sie ist der Lust nachgeordnet (vgl. fin. 1,71).

An dem Begriff der Begierde (cupiditas; im letzten Nebensatz des Zitats) hat
man schliefSlich einen Beleg dafiir, dass die Lehre Epikurs zwischen niitzlichen
und schidlichen Lusterlebnissen unterscheidet. Unverniinftige Lust, also Aus-
schweifungen aller Art, haben letzten Endes mehr Unlust als Lust zur Folge.

Die weiteren Themen, die Torquatus in seiner Rede breiter entfaltet, sind:

e das Verhiltnis der Tugenden (virtutes) zur Lust (fin. 1,42-54); im Einzel-
nen: Weisheit (sapientia, fin. 1,42 und 1,46); Mif3igung (temperantia,
fin. 1,47 f.), Tapferkeit (fortitudo, fin. 1,49), Gerechtigkeit (iustitia, fin.
1,50-53). Hier versucht Torquatus nicht, die Tugenden als unwichtig ab-
zuwerten, sondern zu zeigen, dass sie letzten Endes immer der Lustver-
mehrung dienen. Sogar fiir die Gerechtigkeit gilt dies: Sie ist durchweg
niitzlich, indem sie die Gemiiter beruhigt, weil sie Sicherheit verschafft.


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

Marcus Tullius Cicero ¢ 55

Den Ungerechten quilt sie — d. h. sie bereitet Schmerz — mit der Angst vor
Strafe.

e In die Erorterung der Tugenden ist die Darstellung der epikureischen Be-
diirfnislehre eingefiigt (fin. 1,45). Epikur unterscheide drei Gruppen von
Bediirfnissen: natiirliche und notwendige; natiirliche, aber nicht notwen-
dige; schlieSlich unnatiirliche und nicht notwendige.

e das Verhiltnis von Korper und Geist, und in diesem Zusammenhang
auch das richtige Verhiltnis zur Zeit, also zu Vergangenheit und Zukunft
(fin. 1,55-61). Zwar sind alle Empfindungen kérperlichen Ursprungs, aber
auch die Seele kann leiden, wenn sie z. B. von Furcht befangen ist. Darum
wird der Weise darauf achten, dass er positiv an die Zukunft denkt und sich
nicht mit unangenehmen Erinnerungen plagt.

e die Bedeutung der Naturwissenschaft und ihr Vorrang vor der Dia-
lektik (fin. 1,63 f.). Die Basis der richtigen Erkenntnis und damit des richti-
gen Lebens ist die Einsicht in die Naturzusammenhinge, weil nur diese den
Furcht erzeugenden Aberglauben beseitigt.

e die Freundschaft (fin. 1,65-70). Hier waren die Epikureer mit dem Vor-
wurf konfrontiert, dass sie die Freundschaft um des Nutzens willen an-
strebten und damit nicht des Freundes Wohlergehen, sondern nur das eige-
ne im Sinne hitten — in der modernen, bei Immanuel Kant entwickelten
Begrifflichkeit konnte man auch sagen, dass sie den Freund nicht um seiner
selbst achteten, sondern als Mittel zu eigenen Zwecken missbrauchen. Tor-
quatus stellt dem folgende Argumente entgegen: Der Epikureer weif3, dass
er die Freundschaft notig hat, weil ein Leben ohne Freundschaft nicht lust-
voll ist; man kann aber die Freundschaft nur dann aufrechterhalten, wenn
man die Freunde so wie sich selbst liebt, folglich muss man die Freund-
schaft pflegen und darf sie nicht als etwas Zweitrangiges ansehen (fin.
1,661.). Ein anderer Zugang zu dem Thema ist die Idee, die Freundschaft
wie einen Vertrag (foedus, fin. 1,70) anzusehen, den weise Menschen unter-
einander schlief3en, um ein gutes Leben fithren zu kénnen.

In einem Lob des epikureischen Weisen (fin. 1,62) fasst Torquatus noch ein-
mal die ganze Lehre zusammen: Der Weise ist stets gliicklich (sapiens semper
beatus) und er vermag iber alle wichtigen Dinge selbst zu entscheiden, da er
sich innerlich vom Schicksal befreit hat. So klingt hier sogar eine These zum
freien Willen an, einem Problem, das in der Antike in einiger Genauigkeit erst
von Augustinus durchmessen wurde und das in der Moderne ins Zentrum der
ethischen Debatte riickte, vor allem in der jiingsten Zeit unter dem Eindruck
der Ergebnisse der Hirnforschung.26


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

© STARK Verlag

www.stark-verlag.de
info@stark-verlag.de

’ Der Datenbestand der STARK Verlag GmbH
ist urheberrechtlich international geschutzt.
Kein Teil dieser Daten darf ohne Zustimmung
des Rechteinhabers in irgendeiner Form
verwertet werden.

STARK


https://www.stark-verlag.de/94604?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseprobe

