Urprinzip

Wen es interessiert, der mége doch den einfachen, im Dia-
gramm rationalisierten, in sich widerspruchsfreien Erkennt-
nisweg verfolgen zum ontologischen Urprinzip, das Grund-
lage aller Prinzipien der menschgemachten Teilwelt und der
menschungemachten Teilwelt ist, nimlich, dass die beide Teil-
welten umfassende Welt im unbegrenzten Potential der ihr
zugehorigen Raumzeit mit all ihren immateriellen Gegeben-
heiten und materiellen Ereignissen nur unbegrenzt da sein
kann.

Der Weltsinn liegt im raumzeitlichen Dasein der unkorper-
lichen und kérperlichen Inhaltselemente, sobald und solange

; 1

NICHTS gibt es ALLES istballe%t
nur nicht. was es gab, gil

und geben wird.

Nein Nein

interessiert? interessiert?

Gibt es etwas
auRerhalb
ALLES?

Kann NICHTS
etwas?

Ist NICHTS
Gegenteil von
ALLES?

Kann NICHTS Ja

etwas nicht?

Gehért ALLES
zum ALLES?

NICHTS gibt es ALLES ist alles das,

nur nicht, es gibt was esbgab’ gigt und
’ eben wird.

nur viele ETWAS AELES i;tv |nur.

146



sich diese in der ihnen zugehorigen Gegenwart befinden. Die
Sinnerfiillung ergibt sich im Niedrigsten aus Ursache und
Wirkung zwecks Folgeursache und Folgewirkung, im Héchs-
ten aus geistigem Interesse intelligenter Lebewesen, sobald
und solange sich deren angewandter Geist, das Denken, mit
den gegebenen weltgeistigen Prinzipien, Ursachen und Wir-
kungen befasst, wovon jedes Prinzip seinem ihm zugehorigen
Weltinhaltselement Grundlage der Existenz ist.

Inhaltselemente haben raumzeitlich unterschiedliche Ge-
genwarten. Die Gegenwart menschungemachter weltgeisti-
ger Elemente, mit menschgemachten Begriffen definiert, z.B.
als Urprinzip, Naturkonstante, Unbegrenztheit, Folgerichtig-
keit, sind nur da, strukturlos, unteilbar, immer und iiberall,
und stehen fiir intelligent denkende Lebewesen in stets der
selben Weise als geistige Voraussetzung fiir geistige Anwen-
dungen zur Verfugung.

Nichts kann weder etwas noch kann Nichts etwas nichz.
Wias etwas kann oder nicht kann, ist etwas, was es gab, gibt
oder geben wird, ist etwas, nur auf etwas kann sich ein Etwas
beziehen.

Wissen und Tuchtigkeit

Wir Menschen philosophieren, sobald wir uns wundern,
wenn wir Fragen stellen oder eine Antwort finden, von der
wir glauben, dass sie wahr sei. Jeder von uns philosophiert
im Grunde nach eigenem Gutdiinken aus der persénlichen
Lebenssituation heraus, auf die das zur Verfiigung stehende
gesellschaftliche Umfeld einwirke.

Interessen, Neigungen, Theorien kénnen dazu fiihren, dass
Allgemeinbehauptungen aufgestellt werden. Man sucht nach
Wissen, Wahrheit und vorteilhafter Lebensweise. Oft wird
der alltigliche Lebensablauf durch philosophierende Aufer-
ungen bereichert. Aristoteles sagte, dass alle Wissenschaft auf
der Grundlage der Philosophie beruht. Es ist gewiss nicht

149



von Nachteil, wenn man dariiber nachdenkt, was man will
und was man wissen sollte, um das Richtige zu tun. Strenger
genommen bedeutet Philosophie als erstes jede auf Sachkunde
und Wissen beruhende Tiichtigkeit, dann jede tiefere Einsicht
in den Zusammenhang der Dinge und die Aufgaben des Le-
bens. Das behauptet das Worterbuch der philosophischen
Begriffe vom Felix Meiner Verlag, Hamburg, 1998.

Man kann sich einmal iiberlegen, ob natiirliche Gesetze,
sinnvolle Ordnungen, systemische Zusammenhinge und Me-
thoden, die sich unter ethischen Gesichtspunkten verinner-
lichen lassen, damit entsprechend gehandelt wird — ob nun
das eine nicht-aggressive personliche Grundhaltung des selbst-
bewussten menschlichen Individuums garantiert — auch in-
nerhalb des Dekultivierungsfortschritts, der seit zunehmend
zuriickliegenden Jahrzehnten durch Informations- und Un-
terhaltungsflut Bildungsqualitit andert, Werte wandelt und
Fehlschluss-Kettenreaktionen auslost, die kaum noch ent-
deckt werden kénnen und nach deren vorausgesetzten Sach-
verhalten erst hitte untersucht und gefragt werden miissen.

Friedrich Nietzsche (1844-1900) setzte fest: ,, Wir kénnen
kein Faktum ,an sich’ feststellen, vielleicht ist es ein Unsinn,
so etwas zu wollen (...) nein, gerade Tatsachen gibt es nicht,
nur Interpretationen.” Eine Aussage wie diese bietet genau
einen Fehlschluss, denn die Interpretation einer Tatsache
braucht diese Tatsache. Nietzsche hat sich hier fiir Vorfragen
nicht interessiert. Viele Weltdenker interessieren sich nicht
fiir Vorfragen, deren folgerichtige Antworten zu weiteren Fol-
gerichtigkeiten gefiihrt hitten, bestehende Aussagen wiren
ad absurdum gefiihrt.

Interpretation ohne Bezug ist nicht durchfiihrbar. Einen
Bezug, der jeder Interpretation vorausgesetzt ist, gibt es nicht
zur einer Nichttatsache, zu einem Nichtetwas, und so ist hier
auch Interpretation nur nicht maglich. Beziige gibt es zu
einem Nochnichtetwas, das es noch nicht gibt, zu einem
Nichtmehretwas, das es nicht mehr gibt, und zu einem Etwas,

143



das es gegenwirtig gibt. Der interpretierende Beobachter be-
zieht sich aus seiner Perspektive auf eine Realitit, wie sie ihm
in hoher Wahrscheinlichkeit war, ist oder werden konnte.
Raumzeitliche Zustinde einer Realitit kénnen sich physi-
kalisch von denen des Beobachters betrichtlich unterschei-
den.

Besteht ein Grund?

Besteht ein Grund fiir eine Entscheidung, die wir getroffen
haben? Selbstverstindlich besteht ein Grund dafiir, ein voran-
gegangener Tatbestand, Umstand, ein Motiv, Sachverhalt,
woraus die Entscheidung erwuchs, der etwas Bestimmtes zu-
grunde liegt, das die geistige Titigkeit, die Entscheidung zu
treffen, bewirkt hat. Es gab eine Voraussetzung, deren Vorhan-
densein so war, wie sie war, und dass sie wann und wo, warum
und wozu so war, wie sie war. Sie ist begriindet als Wirkung
einer Ursache.

Ergreifen, anfassen lassen sich weder Ursache noch Wir-
kung, es sind rein geistige Gréflen, von deutschsprachig
denkenden Menschen in die Begriffe Ursache und Wirkung
gesetzt. Ein denkendes Intelligenzwesen wie der Mensch
wendet Geist an, indem er denkt. Der Grund fiir etwas ist
davon losgeldst, ist immaterieller Geist und nicht materieller
Gegenstand. Es besteht ein geistiger Grund, das Prinzip eines
Dings, dass dieses Ding so ist, wie es ist, und dass es wann,
wo, wie, warum, wozu und bedenkbar so ist wie es ist. Dem
Ding wohnt dieses Prinzip inne, dass es so seiz kann. Aus
einem Prinzip hat das Prinzip-Zugehdorige seinen Ursprung.

Ein Ding ist bedenkbar, aber dazu muss es nicht auch be-
dacht werden. Das dem Ding zugehérige Prinzip steht vor
dem Ding. Geist steht vor Materie. Dinge ohne die ihre Ding-
elemente bestimmenden Prinzipien gibt es nur zichz. Hin-
gegen gibt es ungezihlte Prinzipien ohne Dinge: Grundlagen
eben, immaterielle, rein geistige Groflen.

149



Nur sich bedenken, oder?

Allein an sich denken — wer konnte das, und auch: Wer wollte
es. Doch die Anzahl derer, die mitbedacht werden oder mit-
bedacht werden kénnen, ist begrenzt. Der leere Mensch aber
bleibt fiir sich in seinen Siichten, die nur dem Kérper dienen,
die Seele weder pflegen noch fiillen kénnen. Der leere Mensch
wiirde Grofles schon erreichen, wenn er im Kleinen zum
Nutzen auch anderer Menschen dichte und handelte, bei-
spielsweise dadurch, dass ihm das Wohl der ihm Nahestehen-
den viel bedeutet, schon, wenn er ihnen in Hingebung zuhért.
In unterschiedlicher Weise wiirde er das Geschenk der Dank-
barkeit erfahren, die seine Leere fiillt.

Groferes wire erreicht, wenn zum Nutzen vieler weiterer
Menschen gedacht und gehandelt wiirde, beispielsweise da-
durch, dass die Allgemeinheit in den Genuss von Vorteilen
kommt, ohne die sie in ithrem herkommlichen Lebensstand
verbleiben miisste: Statt Welterfahrung provinzielle Ode, statt
Weltoffenheit geistesenger Nationalpatriotismus, statt Aufge-
klartheit Entfaltungsunterdriickung.

Fraglos hat Technik durch ihre Anwendung zu Fortschritten
im freiheitlichen Lebensstil der Menschheit gefiihrt — fraglos
auch mit negativen Folgen durch Wertewandel, Uberinforma-
tion, Gedankenbeschleunigung, Schein statt Sein. Wer aber
mdochte auf Automatisierung, Computerdienste, weltweite
Datenvernetzung, Smartphone, GPS verzichten?

Hat jemand technische Gerite erschaffen, Programme dafiir
entwickelt, die dafiir sorgen, dass Autofahrer metergenau ihr
auch noch so entferntes Ziel erreichen, so war der Erschaffer
dieser Technik nicht an den Anwendern uninteressiert. Auf
sie waren Sinn und Zweck der Absicht und des Tuns gerichtet,
nicht auf ein Suchtobjekt allein fiir sich. Kommen ihm Dank-
barkeit als Sinnerfillung seiner Leistung zuriick? Man kann
(und muss) sagen: Es kommt ihm Geld zuriick, das er fiir
seine wirtschaftliche Existenz braucht. Dankbarkeit?

150



Dankbarkeit — das ist eine Sache fiir sich.

Wer muss noch auf Straflenpline, Vorwegweiser, Wegweiser
achten wie ehemals? Wer dankt dem Physiker Albert Einstein,
dass ohne ihn die elektronisch und mit einer bestimmten
Programmiersprache erstellte Navigierhilfe im eigenen Kraft-
fahrzeug in die Irre fithren wiirde? Gibt es fiir Menschen, die
mit ihrer besonderen Neigung und Fihigkeit zum Vorteil
eines realen, praktisch anwendbaren technischen, gesund-
heitlichen, kulturellen Wohlgefiihls in der Menschheit sorg-
ten, Dankgebete? Dankgebete fiir Personen, die sich fiir die
Praxis des friedlichen Miteinanders, der wirksamen Seelsorge,
der materiellen Unterstiitzung, der Wissenserweiterung hin-
gaben oder hingeben? Fiir Philosophen, deren Erkenntnisse
zu Dogmatismus sprengenden Einsichten in gréfere Zusam-
menhinge und in tiefere Hintergriinde fithren?

Wer Lebenszeit fiir sich vertrédelt, mag zufrieden sein, aber
gibt es ihn iiberhaupt? Wiirde er nicht die Intelligenz ihm
unbekannter Leute nutzen, die ihm Wasserzufuhr, Wasser-
abfuhr, Elektroherd, Gasheizung, Kraftfahrzeug, Smartphone
ermoglichten, aber er dankt es niemandem insgeheim, nicht
einmal seinem Gott irgendwo?

Teresa von Avila (1515-1582, Kirchenlehrerin), die das
Klosterleben sowohl anziehend wie bedriickend fand, rief
einmal aus: ,,Solo dio, basta!“ Hitte sie ausgerufen ,,Solo pace,
basta!“, so wire doch in diesem Frieden Gott in Ursprung
und Urwesen enthalten, Frieden ausfiillend, in der Mensch-
heit jene anwendbare Geisteshaltung ansprechend, nach der
sich friedlich gesonnene Menschen in der unabwendbaren
Wirklichkeit auch gegensitzlicher Geisteshaltungen sehnen.
Frieden, basta! Das kann mit ungezihlten Zeitgenossen Ge-
meinsamkeit sein, denen dieses Dariiberhinaus Geistesweite
schenkt, die ihren Lebenssinn erfiillt. Eine Aufforderung an
die Lebensgestaltung benediktinischer Monche lautet: ,,Suche
den Frieden und jage ihm nach!“ Ja: Suche den Frieden und
jage thm nach. Man muss deswegen nicht Benediktiner sein.

151



Nur aus Furcht

Gajus Petronius war ein romischer Schriftsteller, er starb 66
n. Chr.; Petronius damals, zu seiner Zeit:

»Nur aus Furcht erschuf der Mensch sich Gétter: Weil des
Himmels Blitz die Hiitte setzt in Flammen, und der Athos
brannte, weil von Osten Phoébus Licht zur Frde sandte und
der Mond bald abnahm, bald in seinem vollen Glanze wieder
strahlte, weil die Himmelszeichen kreisen um die Erde und
das Jahr sich teilte in verschiedne Monde. So entstand der
Aberglauben. Ungewissheit hief§ die Bauern, Ceres Opfer
darzubringen und mit vollen Reben zu bekrinzen, Hirten
suchten Pales gnidig sich zu stimmen. Zum Beschiitzer aller
Hifen ward Neptunus. Arme, Reiche, Schuldbeladne, alle
schaffen ihre Gotter schleunigst nach dem eignen Bilde.*

Jemand heutzutage:

Ohne Zeit zum Schaffen, wiewohl Zeit notwendig im
Schaffen enthalten, schuf Gott die Zeit. Ohne Raum zum
Schaffen, wiewohl Raum notwendig im Schaffen enthalten,
schuf Gott den Raum, wenngleich er da sein musste. Und
schuf das eine Alles aufler sich selbst, ein Alles ohne Alles,
schuf auflerhalb des einen Alles das eine Alles ohne ihn,
welches er ohne sein Dasein im Wo, ohne sein Dasein im
Wann schuf, ein Gott ohne Wo und Wann, ein Gott ohne
das eine Alles als das eine Alles ohne ihn — unserem Menschen-
hirn so in sich selbst widerspriichlich, darum wir geistig so
Beschrinkte es glauben miissen, sofern wir wollen und wenn
wir nicht Furcht haben vor jenem Bésen, welches wir nicht
wissen, aber das uns, wenn wir auch dieses Bose nicht glauben
wollen, grausam grob belangen wird nach unserem Tode,
eben weil wir alles das in sich selbst Widerspriichliche nicht
annehmen kénnen; alle logische Gesetzmifligkeit mdge uns
vor der Gefahr unserer personlichen Selbstverleugnung behii-
ten und die Wiirde unseres mit anstindiger Gesinnung er-
fiillten Selbstbewussteins bewahren.

152



Der Buddha und der Philosoph

Ein grofler Philosoph — so erzihlt es Paul Reps, der von 1895
bis 1990 lebte — sei einmal zum groffen Buddha gekommen,
um von ihm eine noch groflere Antwort zu empfangen.

,Ohne Worte, ohne das Wortlose — kannst Du mir die
Wahrheit sagen?*

Der grofie Buddha bewahrte Schweigen.

Da verbeugte sich der Philosoph, dankte dem Buddha und
sagte: ,Durch dein liebendes Mitgefiihl habe ich meine Illu-
sionen durchschaut und den wahren Weg betreten.®

Nachdem der Philosoph gegangen war, fragte Ananda den
Buddha, was denn der Philosoph erlangt hitte. Der Buddha
antwortete: ,,Ein gutes Pferd liuft schon beim bloflen Anblick
der Peitsche.”

Ob wahr diese Erzihlung oder erfunden: Damals waren
Philosophen vielleicht Gelehrte in ihrer Zeit, aber sie konnten
mangels heutzutage gesicherter naturwissenschaftlicher Wirk-
lichkeitskenntnis nur spekulieren.

Buddha konnte vielleicht weise genug sein, nicht zu speku-
lieren. Er konnte weise genug sein, sich nicht mit philoso-
phischen Spekulationen auf einen Diskurs ergebnislos ein-
zulassen. Der Philosoph konnte weise genug sein, zu wissen,
dass der Buddha weise genug war, nicht zu spekulieren. Ein-
ander gegeniiber sitzend konnten beide weise genug sein, zu
wissen, dass beider Wissen nicht ausreichen wiirde.

Buddha muss weise genug gewesen sein, zu wissen, dass er
nicht alles, sondern nur ausreichend von seinen Erfahrungen
und seinen Ausarbeitungen fiir die buddhistischen Thesen
wusste, nicht aber als Mensch a//es wusste. Das ist aus seinen
Lehren zu schlielen, die seine subjektive, deshalb induktive
Sicht zum Allgemeingiiltigen zeitigt. Heute wire derselbe
Buddha ein anderer als damals, sofern er die Erweiterung
des menschlichen Wissens und der menschlichen Kenntnisse
offen und vorurteilungslos mit aufgenommen hitte. Heute

1583



wiren er und der Philosoph dem Zweck des tieferen Denkens
gemeinsam nachgekommen, dass nimlich Philosophie das
Ganze umfasst und sich um die Griinde dafiir kiimmert,
dass in anderen Wissensbereichen etwas so ist und nicht an-
ders und warum die Griinde dafiir so sind und nicht anders.

Buddha und der Philosoph hitten heute erkannt, sofern
sie fiir Erweiterung, Erginzung und Richtigstellung offen
geblieben wiiren, dass die sich seit Jahrhunderten verfeinerte
und vielfach objektiv bewiesene Naturwissenschaft und dass
die Folgerichtigkeit getroffener Aussagen nach der Aussagen-
logik die Wirklichkeit weit in die menschliche Erkenntnis
befordert hat: Relativititstheorie und Bewegung, Quanten-
theorie und Energie, Mechanik, Strahlung, Elektrodynamik
und vieles mehr.

Buddha und der Philosoph hitten lingst zwei Grundlagen
der Liebe zur Weisheit mit beriicksichtigt: Philosophische
Aussagen miissen von Subjektivitit befreit und in sich selbst
widerspruchsfrei, zumindest evident und nachpriifbar sein.
Das betrifft auch Aussagen iiber menschliche Gefiihle, Visio-
nen, Verhaltensweisen, Thesen, Theorien, Fantasien, usw.,
dass es neben wahr und unwahr nichts sicheres Drittes gibt
und dass Aporien stets diskursiv geklirt werden miissen.

Zwei nicht widerlegbare Erkenntnisse zeigen sich als Aus-
gangsbasis wirklichkeitsbezogener Betrachtungen: Nichts ist
nur nicht — was ist, ist nicht nichts — und Alles, als alles, was
es gab, gibt und geben wird, ist 7ur.

Einen Grund, den Buddha dem erzihlten Philosophen oder
diesen Philosoph dem Buddha vorzuziehen, gibt es heutzutage
nicht.

Erdung und Freiheit

Das weif} jeder: Wir und alles, was Korper hat, sind getragen.
Wir sind getragen von dem, was wir unter uns haben, vom
Boden, vom Planeten Erde, wir sind kérperlich geerdet (geis-

154





