
146

Urprinzip

Wen es interessiert, der möge doch den einfachen, im Dia-
gramm rationalisierten, in sich widerspruchsfreien Erkennt-
nisweg verfolgen zum ontologischen Urprinzip, das Grund-
lage aller Prinzipien der menschgemachten Teilwelt und der
menschungemachten Teilwelt ist, nämlich, dass die beide Teil-
welten umfassende Welt im unbegrenzten Potential der ihr
zugehörigen Raumzeit mit all ihren immateriellen Gegeben-
heiten und materiellen Ereignissen nur unbegrenzt da sein
kann.

Der Weltsinn liegt im raumzeitlichen Dasein der unkörper-
lichen und körperlichen Inhaltselemente, sobald und solange



147

sich diese in der ihnen zugehörigen Gegenwart befinden. Die
Sinnerfüllung ergibt sich im Niedrigsten aus Ursache und
Wirkung zwecks Folgeursache und Folgewirkung, im Höchs-
ten aus geistigem Interesse intelligenter Lebewesen, sobald
und solange sich deren angewandter Geist, das Denken, mit
den gegebenen weltgeistigen Prinzipien, Ursachen und Wir-
kungen befasst, wovon jedes Prinzip seinem ihm zugehörigen
Weltinhaltselement Grundlage der Existenz ist.

Inhaltselemente haben raumzeitlich unterschiedliche Ge-
genwarten. Die Gegenwart menschungemachter weltgeisti-
ger Elemente, mit menschgemachten Begriffen definiert, z.B.
als Urprinzip, Naturkonstante, Unbegrenztheit, Folgerichtig-
keit, sind nur da, strukturlos, unteilbar, immer und überall,
und stehen für intelligent denkende Lebewesen in stets der
selben Weise als geistige Voraussetzung für geistige Anwen-
dungen zur Verfügung.

Nichts kann weder etwas noch kann Nichts etwas nicht.
Was etwas kann oder nicht kann, ist etwas, was es gab, gibt
oder geben wird, ist etwas, nur auf etwas kann sich ein Etwas
beziehen.

Wissen und Tüchtigkeit

Wir Menschen philosophieren, sobald wir uns wundern,
wenn wir Fragen stellen oder eine Antwort finden, von der
wir glauben, dass sie wahr sei. Jeder von uns philosophiert
im Grunde nach eigenem Gutdünken aus der persönlichen
Lebenssituation heraus, auf die das zur Verfügung stehende
gesellschaftliche Umfeld einwirkt.

Interessen, Neigungen, Theorien können dazu führen, dass
Allgemeinbehauptungen aufgestellt werden.  Man sucht nach
Wissen, Wahrheit und vorteilhafter Lebensweise. Oft wird
der alltägliche Lebensablauf durch philosophierende Äußer-
ungen bereichert. Aristoteles sagte, dass alle Wissenschaft auf
der Grundlage der Philosophie beruht. Es ist gewiss nicht



148

von Nachteil, wenn man darüber nachdenkt, was man will
und was man wissen sollte, um das Richtige zu tun. Strenger
genommen bedeutet Philosophie als erstes jede auf Sachkunde
und Wissen beruhende Tüchtigkeit, dann jede tiefere Einsicht
in den Zusammenhang der Dinge und die Aufgaben des Le-
bens. Das behauptet das Wörterbuch der philosophischen
Begriffe vom Felix Meiner Verlag, Hamburg, 1998.

Man kann sich einmal überlegen, ob natürliche Gesetze,
sinnvolle Ordnungen, systemische Zusammenhänge und Me-
thoden, die sich unter ethischen Gesichtspunkten verinner-
lichen lassen, damit entsprechend gehandelt wird – ob nun
das eine nicht-aggressive persönliche Grundhaltung des selbst-
bewussten menschlichen Individuums garantiert – auch in-
nerhalb des Dekultivierungsfortschritts, der seit zunehmend
zurückliegenden Jahrzehnten durch Informations- und Un-
terhaltungsflut Bildungsqualität ändert, Werte wandelt und
Fehlschluss-Kettenreaktionen auslöst, die kaum noch ent-
deckt werden können und nach deren vorausgesetzten Sach-
verhalten erst hätte untersucht und gefragt werden müssen.

Friedrich Nietzsche (1844-1900) setzte fest: „Wir können
kein Faktum ,an sich’ feststellen, vielleicht ist es ein Unsinn,
so etwas zu wollen (...) nein, gerade Tatsachen gibt es nicht,
nur Interpretationen.“ Eine Aussage wie diese bietet genau
einen Fehlschluss, denn die Interpretation einer Tatsache
braucht diese Tatsache. Nietzsche hat sich hier für Vorfragen
nicht interessiert. Viele Weltdenker interessieren sich nicht
für Vorfragen, deren folgerichtige Antworten zu weiteren Fol-
gerichtigkeiten geführt hätten, bestehende Aussagen wären
ad absurdum geführt.

Interpretation ohne Bezug ist nicht durchführbar. Einen
Bezug, der jeder Interpretation vorausgesetzt ist, gibt es nicht
zur einer Nichttatsache, zu einem Nichtetwas, und so ist hier
auch Interpretation nur nicht möglich. Bezüge gibt es zu
einem Nochnichtetwas, das es noch nicht gibt, zu einem
Nichtmehretwas, das es nicht mehr gibt, und zu einem Etwas,



149

das es gegenwärtig gibt. Der interpretierende Beobachter be-
zieht sich aus seiner Perspektive auf eine Realität, wie sie ihm
in hoher Wahrscheinlichkeit war, ist oder werden könnte.
Raumzeitliche Zustände einer Realität können sich physi-
kalisch von denen des Beobachters beträchtlich unterschei-
den.

Besteht ein Grund?

Besteht ein Grund für eine Entscheidung, die wir getroffen
haben? Selbstverständlich besteht ein Grund dafür, ein voran-
gegangener Tatbestand, Umstand, ein Motiv, Sachverhalt,
woraus die Entscheidung erwuchs, der etwas Bestimmtes zu-
grunde liegt, das die geistige Tätigkeit, die Entscheidung zu
treffen, bewirkt hat. Es gab eine Voraussetzung, deren Vorhan-
densein so war, wie sie war, und dass sie wann und wo, warum
und wozu so war, wie sie war. Sie ist begründet als Wirkung
einer Ursache.

Ergreifen, anfassen lassen sich weder Ursache noch Wir-
kung, es sind rein geistige Größen, von deutschsprachig
denkenden Menschen in die Begriffe Ursache und Wirkung
gesetzt. Ein denkendes Intelligenzwesen wie der Mensch
wendet Geist an, indem er denkt. Der Grund für etwas ist
davon losgelöst, ist immaterieller Geist und nicht materieller
Gegenstand. Es besteht ein geistiger Grund, das Prinzip eines
Dings, dass dieses Ding so ist, wie es ist, und dass es wann,
wo, wie, warum, wozu und bedenkbar so ist wie es ist. Dem
Ding wohnt dieses Prinzip inne, dass es so sein kann. Aus
einem Prinzip hat das Prinzip-Zugehörige seinen Ursprung.

Ein Ding ist bedenkbar, aber dazu muss es nicht auch be-
dacht werden. Das dem Ding zugehörige Prinzip steht vor
dem Ding. Geist steht vor Materie. Dinge ohne die ihre Ding-
elemente bestimmenden Prinzipien gibt es nur nicht. Hin-
gegen gibt es ungezählte Prinzipien ohne Dinge: Grundlagen
eben, immaterielle, rein geistige Größen.



150

Nur sich bedenken, oder?

Allein an sich denken – wer könnte das, und auch: Wer wollte
es. Doch die Anzahl derer, die mitbedacht werden oder mit-
bedacht werden können, ist begrenzt. Der leere Mensch aber
bleibt für sich in seinen Süchten, die nur dem Körper dienen,
die Seele weder pflegen noch füllen können. Der leere Mensch
würde Großes schon erreichen, wenn er im Kleinen zum
Nutzen auch anderer Menschen dächte und handelte, bei-
spielsweise dadurch, dass ihm das Wohl der ihm Nahestehen-
den viel bedeutet, schon, wenn er ihnen in Hingebung zuhört.
In unterschiedlicher Weise würde er das Geschenk der Dank-
barkeit erfahren, die seine Leere füllt.

Größeres wäre erreicht, wenn zum Nutzen vieler weiterer
Menschen gedacht und gehandelt würde, beispielsweise da-
durch, dass die Allgemeinheit in den Genuss von Vorteilen
kommt, ohne die sie in ihrem herkömmlichen Lebensstand
verbleiben müsste: Statt Welterfahrung provinzielle Öde, statt
Weltoffenheit geistesenger Nationalpatriotismus, statt Aufge-
klärtheit Entfaltungsunterdrückung.

Fraglos hat Technik durch ihre Anwendung zu Fortschritten
im freiheitlichen Lebensstil der Menschheit geführt – fraglos
auch mit negativen Folgen durch Wertewandel, Überinforma-
tion, Gedankenbeschleunigung, Schein statt Sein. Wer aber
möchte auf Automatisierung, Computerdienste, weltweite
Datenvernetzung, Smartphone, GPS verzichten?

Hat jemand technische Geräte erschaffen, Programme dafür
entwickelt, die dafür sorgen, dass Autofahrer metergenau ihr
auch noch so entferntes Ziel erreichen, so war der Erschaffer
dieser Technik nicht an den Anwendern uninteressiert. Auf
sie waren Sinn und Zweck der Absicht und des Tuns gerichtet,
nicht auf ein Suchtobjekt allein für sich. Kommen ihm Dank-
barkeit als Sinnerfüllung seiner Leistung zurück? Man kann
(und muss) sagen: Es kommt ihm Geld zurück, das er für
seine wirtschaftliche Existenz braucht. Dankbarkeit?



151

Dankbarkeit – das ist eine Sache für sich.
Wer muss noch auf Straßenpläne, Vorwegweiser, Wegweiser

achten wie ehemals? Wer dankt dem Physiker Albert Einstein,
dass ohne ihn die elektronisch und mit einer bestimmten
Programmiersprache erstellte Navigierhilfe im eigenen Kraft-
fahrzeug in die Irre führen würde? Gibt es für Menschen, die
mit ihrer besonderen Neigung und Fähigkeit zum Vorteil
eines realen, praktisch anwendbaren technischen, gesund-
heitlichen, kulturellen Wohlgefühls in der Menschheit sorg-
ten, Dankgebete? Dankgebete für Personen, die sich für die
Praxis des friedlichen Miteinanders, der wirksamen Seelsorge,
der materiellen Unterstützung, der Wissenserweiterung hin-
gaben oder hingeben? Für Philosophen, deren Erkenntnisse
zu Dogmatismus sprengenden Einsichten in größere Zusam-
menhänge und in tiefere Hintergründe führen?

Wer Lebenszeit für sich vertrödelt, mag zufrieden sein, aber
gibt es ihn überhaupt? Würde er nicht die Intelligenz ihm
unbekannter Leute nutzen, die ihm Wasserzufuhr, Wasser-
abfuhr, Elektroherd, Gasheizung, Kraftfahrzeug, Smartphone
ermöglichten, aber er dankt es niemandem insgeheim, nicht
einmal seinem Gott irgendwo?

Teresa von Avila (1515-1582, Kirchenlehrerin), die das
Klosterleben sowohl anziehend wie bedrückend fand, rief
einmal aus: „Solo dio, basta!“ Hätte sie ausgerufen „Solo pace,
basta!“, so wäre doch in diesem Frieden Gott in Ursprung
und Urwesen enthalten, Frieden ausfüllend, in der Mensch-
heit jene anwendbare Geisteshaltung ansprechend, nach der
sich friedlich gesonnene Menschen in der unabwendbaren
Wirklichkeit auch gegensätzlicher Geisteshaltungen sehnen.
Frieden, basta! Das kann mit ungezählten Zeitgenossen Ge-
meinsamkeit sein, denen dieses Darüberhinaus Geistesweite
schenkt, die ihren Lebenssinn erfüllt. Eine Aufforderung an
die Lebensgestaltung benediktinischer Mönche lautet: „Suche
den Frieden und jage ihm nach!“ Ja: Suche den Frieden und
jage ihm nach. Man muss deswegen nicht Benediktiner sein.



152

Nur aus Furcht

Gajus Petronius war ein römischer Schriftsteller, er starb 66
n. Chr.; Petronius damals, zu seiner Zeit:

„Nur aus Furcht erschuf der Mensch sich Götter: Weil des
Himmels Blitz die Hütte setzt in Flammen, und der Athos
brannte, weil von Osten Phöbus Licht zur Erde sandte und
der Mond bald abnahm, bald in seinem vollen Glanze wieder
strahlte, weil die Himmelszeichen kreisen um die Erde und
das Jahr sich teilte in verschiedne Monde. So entstand der
Aberglauben. Ungewissheit hieß die Bauern, Ceres Opfer
darzubringen und mit vollen Reben zu bekränzen, Hirten
suchten Pales gnädig sich zu stimmen. Zum Beschützer aller
Häfen ward Neptunus. Arme, Reiche, Schuldbeladne, alle
schaffen ihre Götter schleunigst nach dem eignen Bilde.“

Jemand heutzutage:
Ohne Zeit zum Schaffen, wiewohl Zeit notwendig im

Schaffen enthalten, schuf Gott die Zeit. Ohne Raum zum
Schaffen, wiewohl Raum notwendig im Schaffen enthalten,
schuf Gott den Raum, wenngleich er da sein musste. Und
schuf das eine Alles außer sich selbst, ein Alles ohne Alles,
schuf außerhalb des einen Alles das eine Alles ohne ihn,
welches er ohne sein Dasein im Wo, ohne sein Dasein im
Wann schuf, ein Gott ohne Wo und Wann, ein Gott ohne
das eine Alles als das eine Alles ohne ihn – unserem Menschen-
hirn so in sich selbst widersprüchlich, darum wir geistig so
Beschränkte es glauben müssen, sofern wir wollen und wenn
wir nicht Furcht haben vor jenem Bösen, welches wir nicht
wissen, aber das uns, wenn wir auch dieses Böse nicht glauben
wollen, grausam grob belangen wird nach unserem Tode,
eben weil wir alles das in sich selbst Widersprüchliche nicht
annehmen können; alle logische Gesetzmäßigkeit möge uns
vor der Gefahr unserer persönlichen Selbstverleugnung behü-
ten und die Würde unseres mit anständiger Gesinnung er-
füllten Selbstbewussteins bewahren.



153

Der Buddha und der Philosoph

Ein großer Philosoph – so erzählt es Paul Reps, der von 1895
bis 1990 lebte – sei einmal zum großen Buddha gekommen,
um von ihm eine noch größere Antwort zu empfangen.

„Ohne Worte, ohne das Wortlose – kannst Du mir die
Wahrheit sagen?“

Der große Buddha bewahrte Schweigen.
Da verbeugte sich der Philosoph, dankte dem Buddha und

sagte: „Durch dein liebendes Mitgefühl habe ich meine Illu-
sionen durchschaut und den wahren Weg betreten.“

Nachdem der Philosoph gegangen war, fragte Ananda den
Buddha, was denn der Philosoph erlangt hätte. Der Buddha
antwortete: „Ein gutes Pferd läuft schon beim bloßen Anblick
der Peitsche.“

Ob wahr diese Erzählung oder erfunden: Damals waren
Philosophen vielleicht Gelehrte in ihrer Zeit, aber sie konnten
mangels heutzutage gesicherter naturwissenschaftlicher Wirk-
lichkeitskenntnis nur spekulieren.

Buddha konnte vielleicht weise genug sein, nicht zu speku-
lieren. Er konnte weise genug sein, sich nicht mit philoso-
phischen Spekulationen auf einen Diskurs ergebnislos ein-
zulassen. Der Philosoph konnte weise genug sein, zu wissen,
dass der Buddha weise genug war, nicht zu spekulieren. Ein-
ander gegenüber sitzend konnten beide weise genug sein, zu
wissen, dass beider Wissen nicht ausreichen würde.

Buddha muss weise genug gewesen sein, zu wissen, dass er
nicht alles, sondern nur ausreichend von seinen Erfahrungen
und seinen Ausarbeitungen für die buddhistischen Thesen
wusste, nicht aber als Mensch alles wusste. Das ist aus seinen
Lehren zu schließen, die seine subjektive, deshalb induktive
Sicht zum Allgemeingültigen zeitigt. Heute wäre derselbe
Buddha ein anderer als damals, sofern er die Erweiterung
des menschlichen Wissens und der menschlichen Kenntnisse
offen und vorurteilungslos mit aufgenommen hätte. Heute



154

wären er und der Philosoph dem Zweck des tieferen Denkens
gemeinsam nachgekommen, dass nämlich Philosophie das
Ganze umfasst und sich um die Gründe dafür kümmert,
dass in anderen Wissensbereichen etwas so ist und nicht an-
ders und warum die Gründe dafür so sind und nicht anders.

Buddha und der Philosoph hätten heute erkannt, sofern
sie für Erweiterung, Ergänzung und Richtigstellung offen
geblieben wären, dass die sich seit Jahrhunderten verfeinerte
und vielfach objektiv bewiesene Naturwissenschaft und dass
die Folgerichtigkeit getroffener Aussagen nach der Aussagen-
logik die Wirklichkeit weit in die menschliche Erkenntnis
befördert hat: Relativitätstheorie und Bewegung, Quanten-
theorie und Energie, Mechanik, Strahlung, Elektrodynamik
und vieles mehr.

Buddha und der Philosoph hätten längst zwei Grundlagen
der Liebe zur Weisheit mit berücksichtigt: Philosophische
Aussagen müssen von Subjektivität befreit und in sich selbst
widerspruchsfrei, zumindest evident und nachprüfbar sein.
Das betrifft auch Aussagen über menschliche Gefühle, Visio-
nen, Verhaltensweisen, Thesen, Theorien, Fantasien, usw.,
dass es neben wahr und unwahr nichts sicheres Drittes gibt
und dass Aporien stets diskursiv geklärt werden müssen.

Zwei nicht widerlegbare Erkenntnisse zeigen sich als Aus-
gangsbasis wirklichkeitsbezogener Betrachtungen: Nichts ist
nur nicht – was ist, ist nicht nichts – und Alles, als alles, was
es gab, gibt und geben wird, ist nur.

Einen Grund, den Buddha dem erzählten Philosophen oder
diesen Philosoph dem Buddha vorzuziehen, gibt es heutzutage
nicht.

Erdung und Freiheit

Das weiß jeder: Wir und alles, was Körper hat, sind getragen.
Wir sind getragen von dem, was wir unter uns haben, vom
Boden, vom Planeten Erde, wir sind körperlich geerdet (geis-




