I Theoretische Impulse fiir
heilpadagogische Konzepte und
Methoden






1 Heilpddagogisches Handeln in kontingenten
Handlungsfeldern

Heinrich Greving

In diesem Beitrag wird das heilpadagogische Handeln im Anschluss an die Arbeiten
von Dieter Groschke thematisiert und in Bezug auf kontingente Handlungsfelder,
das heif$t also Handlungsfelder, welche sich a priori mit Grenzen und Grenzerfah-
rungen beschaftigen, Gbertragen bzw. spezifiziert. Die theoretischen Begriindungen
zu diesem heilpadagogischen Handeln wurden von Groschke vor allem in folgenden
Werken entwickelt und dargelegt:

¢ Praxiskonzepte der Heilpadagogik (1997, 2. Auflage). Miinchen/Basel

¢ Heilpadagogisches Handeln. Eine Pragmatik der Heilpadagogik (2008). Bad
Heilbrunn

o Arbeit, Behinderung, Teilhabe. Anthropologische, ethische und gesellschaftliche
Beziige (2011). Bad Heilbrunn

Dieter Groschke spannt in diesen drei Werken den Bogen von einer Prizisierung und
Spezifizierung der Praxiskonzepte der Heilpddagogik tiber die Darstellung einer
Pragmatik der Heilpadagogik hin zu anthropologischen, ethischen und sozial-poli-
tischen und gesellschaftskritischen Beziigen im Kontext von Behinderung, Inklusion
und Teilhabe mit der Spezifikation des Lebensbereichs Arbeit — ein heilpadagogi-
sches Handlungsfeld, das immer einmal wieder gerne vergessen wird, so dass die
Spezifizierung dieses Themenfeldes sehr relevant ist. Im weiteren Verlauf dieser
Einleitung zu den dann folgenden vier Unterpunkten sollen die grundlegenden
Annahmen von Groschke zu Praxiskonzepten, zu heilpadagogischen Handlungen
sowie zur Orientierung an anthropologischen und ethischen Grundlagen in Bezug
auf Behinderung und Teilhabe skizziert werden. Dass dieses in der Tat nur eine Skizze
sein kann, versteht sich beim Umfang eines solchen Beitrages von selbst und muss
nicht weiter ausgefiihrt werden.

Eine kurze Einleitung in Konzepte und Pragmatik der
Heilpadagogik

In seinem Grundlagenwerk zu den Praxiskonzepten der Heilpadagogik beschreibt
Groschke vor dem Hintergrund einer Strukturdiskussion zur Heilpadagogik histo-
rische und systematische Dimensionen (vgl. Groschke 1997, 62 ff.). Nachdem er sich

15



| Theoretische Impulse fur heilpddagogische Konzepte und Methoden

unmissverstandlich fir die Heilpadagogik als den Leitbegriff im Rahmen der sog.
Behindertenhilfe ausgesprochen hat, entscheidet er sich, interdisziplinir begriindet
und geleitet, dazu, Heilpddagogik im Rahmen einer Handlungstheorie, so wie diese
von Habermas grundgelegt worden ist, zu differenzieren:

»Zwischen Systemtheorie und Handlungstheorie (Luhmann versus Habermas) entscheide
ich mich fir letztere. Die praktische Vernunft der Systemtheorie ist meist nicht mehr als eine
technologisch halbierte Systemrationalitit, in der das Leben des Einzelnen keine besondere
Rolle mehr spielt. Ihren technomorphen Konnotationen kann auch die padagogische Sys-
temtheorie nicht ganz entkommen ... Ein personalistisches — und damit in gewisser Weise
substanz-philosophisch fundiertes — Verstindnis von Heilpadagogik widerspricht einem
blofen Systemfunktionalismus beliebig wihlbarer Teilelemente, auch wenn der heuristische
Ordnungsgewinn der Systemtheorie noch so grof sein mag« (Groschke 1997, 67).

Diese deutliche Entscheidung fiir eine Handlungstheorie im Kontext der Haber-
masschen Begriindungsmuster zieht sich durch nahezu alle Verdffentlichungen von
Dieter Groschke — auch wenn er in der Publikation von 2011 eine Annaherung zu
systemischen Gedanken im Rahmen der Inklusionsdebatte sehr wohl vornimmt —
aber hierzu spiter mehr. Die Beschreibung heilpadagogischer Praxiskonzepte ori-
entiert sich somit stringent an einer geisteswissenschaftlichen Begriindungslinie:
Von dieser ausgehend und auf diese zurtickzielend fundiert Groschke die padago-
gischen Strukturelemente sowie die Begrindungszusammenhinge und Begriin-
dungskontexte der Praxiskonzepte, so wie diese in der Heilpidagogik als relevant
erscheinen. Dieses »hermeneutisch-pragmatische Konzept« (Groschke 1997, 105)
legt schon in dieser ersten Auseinandersetzung mit den Praxiskonzepten in der
Heilpidagogik die Basis fiir die pragmatischen Orientierungen, welche in den fol-
genden Jahren von ihm weiter bearbeitet und differenziert werden. Vor diesem
Hintergrund entwickelt er eine Konzeptbegriindung in der Heilpadagogik und fiir
diese, so wie sie nach wie vor zielfihrend ist. Hierzu Groschke ausfiihrlich:

»Konzepte, wie ich sie hier verstehe, als Briicken zwischen (wertabstinenter) allgemeiner
Theorie und wertgeleiteter konkreter Berufspraxis, bilden eine Einheit von an Personen
gebundenen Kognitionen (Fachwissen), wertenden Stellungnahmen (:Gewissenc), Motiven
(Absichten, Zielen) und Interaktionsbeziehungen zwischen mindestens zwei Personen.
Diese beiden Personen sind nicht beliebig austauschbar; vielmehr ist das Handlungsergebnis
(Zielkomponente des Konzepts) wesentlich von der >Stimmigkeit« des Passungsverhaltnisses
zwischen Person und Konzept (-Authentizitit) abhangig. Konzepte haben von daher einen
anderen Stellenwert als (sozial-) technologische Regeln. Im Begriff von >Konzept< geht es in
erster Linie um die Klarung der personenbezogenen Ziele und Inhalte heilpadagogi-
schen Handelns unter den konkreten Bedingungen der Alltagspraxis, dann erst um me-
thodisch-didaktische Einzelschritte ihrer Anwendung in einer einzelnen Handlungssituati-
on. Eine Zentrierung auf die Ziele und Inhalte des eigenen professionellen Handelns statt
auf methodisch-verfahrenstechnische Aspekte (Praktiken, Techniken) bewahrt das fachliche
Handeln vor blindem Aktionismus oder kurzschlissigem Praktizismus/Technizismus«
(Groschke 1997, 115/116).

In dieser umfassenden Definition von Konzept(en) entsteht ein Handlungsmodell,
welches in der Lage ist, die Briicke zu schlagen zwischen theoretischen Begriin-
dungen, konzeptionellen Ausdifferenzierungen und pragmatischen Handlungen —
immer in Bezug auf ein Gegentiber, auf ein Du. Des Weiteren sind diese Konzepte
geleitet von einer aktiven Auseinandersetzung mit einem ethisch und moralisch
begriindeten und differenzierten Menschenbild, von Alltagsnihe und einem sozia-

16



1 Heilpadagogisches Handeln in kontingenten Handlungsfeldern

len und integrativen Anspruch (vgl. Groschke 1997, 116). Diese Auspragung einer
Praxiskonzeption zielt somit immer auf ein Handlungsmuster, bzw. auf Handlun-
gen, welche grundlegend an ein Dasein in Welt, besser: an ein Dasein in einer eigenen
Verfasstheit und Betrachtung von Welt gebunden sind. Diese Welt wird von
Groschke dann im weiteren Kontext sehr deutlich als Praxis, als Berufspraxis ge-
kennzeichnet. In und mit dieser duffert und entduflert der konzeptionell titige
Heilpidagoge dann seine Handlungen. Groschke begriindet diese Handlungen da-
mit, dass er Grundphinomene der personalen Existenz beschreibt, diese sind das
Fundament heilpadagogischer Konzepte (vgl. Groschke 1997, 185 ff.). Zu diesen
Grundphidnomenen gehoren, aus der Perspektive eines phinomenologischen Be-
grindungskontextes und Ansatzes heraus, die Leiblichkeit, die Bewegung, die Ent-
wicklung, das Spielen, das Lernen sowie die Sprachlichkeit und die Tatigkeit — bei
letzterer verweist Groschke auf kritisch-materialistische Begriindungskontexte und
bindet diese in seine geisteswissenschaftlichen, handlungstheoriebezogenen Be-
grindungen ein.

Aus diesen Grundphinomenen bzw. aus seiner handlungstheoretischen Be-
grindung der Praxiskonzepte entwickelt er dann eine Systematik heilpadagogischer
Konzepte, in und mit welchen dann Methoden konkretisiert werden kénnen. Auch
hierbei distanziert er sich deutlich von Handlungsformen, welche eher technokra-
tisch orientiert sind:

»Die Methodenfrage in der Heilpadagogik eroffnet ... ein Spannungsfeld von kommuni-
kativen und strategisch-instrumentellen Handlungsformen, das auch ethisch sehr brisant ist
... Dieses immanente Spannungsverhiltnis zwischen Kommunikation und Niitzlichkeit
spitzt sich in dem Mafe zu, wie heilpddagogisches Handeln heute verstirkt genotigt ist, sich
als niitzlich (zum Beispiel kostengiinstig) und erfolgreich auszuweisen« (Groschke 1997,
264).

Schon in seiner ersten Begriindung einer Praxiskonzeption fiir die Heilpadagogik
nimmt er also Themenstellungen auf, welche aktuell im Rahmen einer Okonomi-
sierungsdebatte in der Heilpadagogik als hochst relevant erscheinen.

Vor dem Hintergrund des Leitkonzeptes der Entwicklungsférderung entwickelt er
dann unterschiedliche Schwerpunkte, welche wiederum die Grundphdnomene der
Personalexistenz (so wie sie oben skizziert worden ist) aufnehmen. Aus dem Schwer-
punke der Leiblichkeit leitet er so die Forderpflege und die Basale Aktivierung, ab aus
dem Schwerpunkt der Bewegung die psychomotorische Entwicklungsforderung, aus
dem Schwerpunkt des Spielens die heilpddagogische Spielférderung, aus dem
Schwerpunkt des Lernens die heilpadagogische Verhaltensmodifikation, aus dem
Schwerpunkt der Tatigkeit die Kompetenzférderung sowie aus dem Schwerpunkt der
Sprachlichkeit die Kommunikationsférderung. Mit diesem Modell legt Groschke eine
in sich logische und stringente Begriindung konzeptionellen Handelns vor, welche auf
die Alltagsgestaltung der beteiligten Menschen, also sowohl der Heilpadagogin und
des Heilpddagogen als auch der Menschen mit Behinderung etc., verweist. Ethisch
begriindet, anthropologisch durchdrungen und pragmatisch ausgerichtet, stellen diese
Dimensionen somit die grundlegende Orientierung dar, von welcher aus heilpad-
agogische Praxiskonzepte weiterentwickelt worden sind — diese Entwicklung hat
Groschke dann im Rahmen seiner Darstellung einer Pragmatik der Heilpadagogik
weiter ausdifferenziert:

17



| Theoretische Impulse fur heilpddagogische Konzepte und Methoden

Grundlegend geht er hierbei davon aus, dass sich Heilpadagogik als Praxis, Profession
und Wissenschaft beschreiben lasst, obwohl dies nicht ganz ohne Probleme vonstatten
gegangen ist (vgl. Groschke 2008, 15 ff.). Vor dem Hintergrund der Darstellung einer
historischen Dimensionierung der Heilpadagogik erliutert er infolgedessen sehr
umfassend die Praxis heilpddagogischen Handelns und erschlieft diese als Lebenswelt,
d. h. als Berufspraxis, und als Praxiswissenschaft, welche hochst ambivalent mitein-
ander verwoben und aufeinander bezogen sind. Auch hierbei geht er stringent geis-
teswissenschaftlich vor und orientiert sich weiterhin konsequent an der Handlungs-
theorie sowie an der Lebensweltorientierung, wie diese von Habermas respektive von
Husserl und seinen Nachfolgern im Kontext einer padagogischen Betrachtung, z. B.
von Thiersch, begriindet worden sind (vgl. Groschke 208, 54 f1.). Auch in dieser Be-
grindung der Pragmatik der Heilpadagogik hebt Groschke auf die Professionalitit des
Alltagsbezuges des heilpiadagogischen Titigseins ab. Die Alltagsexpertise, welche sich
als praktisches Wissen und praktisches Kénnen auszeichnet, welche aber auch im
Hinblick einer ethischen Kompetenz praktische Urteilskraft verlangt, zielt auf ein
Berufsethos hin, welches von einer grundlegenden ethischen Haltung der Gelassenheit
gekennzeichnet werden kann (vgl. Groschke 2008, 86 fF.). Heilpadagogik stellt sich
hierbei als Praxiswissenschaft dar, eine Praxiswissenschaft, welche nach Groschke
wiederum geisteswissenschaftlich fundiert sein muss:

»Die epistemische und wissenschaftstheoretische Grundoption fiir eine geisteswissenschaft-
liche Heilpadagogik hat auch methodologische Konsequenzen. Die Methodologie als wis-
senschaftliche Methodenlehre beschreibt die Denk- und Arbeitsmittel, mit denen Themen
und Problemstellungen eines wissenschaftlichen Fachgebiets bearbeitet werden kénnen
(oder auch — normativ - sollten). Die drei grundlegenden geisteswissenschaftlichen Metho-
den sind die Historik (historische Methode), die Phinomenologie und die Hermeneutik«
(Groschke 2008, 101).

Auf der Basis dieser wiederum phidnomenologischen Begriindung entwickelt
Groschke dann zwei Zugangsweisen, welche eine heilpadagogische Pragmatik aus-
zeichnen: Zuerst erlautert er eine sehr ausfithrliche Darstellung der Sprache als Pa-
radigma von Praxis, in welcher die Verbindung von Reden und Handeln »als Einheit
von Sprechen und Handeln« (Groschke 2008, 164) begriindet wird. Hierbei nimmt
er erneut das Grundphinomen der Sprachlichkeit auf, welches er auch schon in
seinen Praxiskonzepten skizziert hatte. Zentral erscheint hierbei, dass er auf die
Praxis der Sprachspiele eingeht, aber auch die Vernetzung von Sprache und Macht
darlegt, so wie diese im Kontext heilpadagogischen Handelns immer wieder einmal
vorkommt — gerne aber verdringt wird.

»Wenn man im Sinne der Sprechakttheorie mit>Worten Dinge tun kanng, so kann man wohl
mit Worten auch >schlimme Dinge< tun. Wenn vom >Reich der Sprache« die Rede ist, legt
diese Metapher die Frage nahe, wer herrscht in diesem Reich, wer sind die Herrschenden und
wer die Beherrschten. Wenn Sprache das>Haus des Seins<ist, in dem der Mensch wohnt, frage
sich, wer >Herr im Haus«< ist. Wenn sprachliche Beziehungen (mit jemanden Gber etwas
sprechen) zugleich immer auch Zweierbeziehungen sind, stellt sich unweigerlich die
Machtfrage: Wer hat das Sagen; wer verfugt Gber die Definitionsmacht, iber die Begriff-
lichkeiten, in denen man tber etwas spricht?« (Groschke 2008, 206)

Die Reflexion der sprachlichen Phinomene, die Umgangsweise im Kontext der
Sprache, die Begriindung, wie und wodurch Sprache zentral ist, gerade auch im

18



1 Heilpadagogisches Handeln in kontingenten Handlungsfeldern

Rahmen von behindert erscheinender Sprache, prigen somit die Auseinanderset-
zung einer heilpddagogischen Pragmatik: Sprache ist, im Rahmen der Kommuni-
kation, alles, Sprache ist Handlung, so wie Handlung sich auch durch Sprache dif-
ferenziert.

In einem zweiten Punkt erldutert Groschke ausfiihrlich eine heilpadagogische
Handlungsgrammatik (vgl. Groschke 2008, 213 ff.). Ausgehend von der Skizzie-
rung einer heilpiddagogischen Professionalitdt, welche sich wiederum auf geistes-
wissenschaftliche Grundorientierungen bezieht, entwickelt er eine Beschreibung
heilpadagogischen Handelns, welche die Ideen der Férderkonzepte, der Methoden
sowie der grundlegenden Dimensionierungen der Praxiskonzepte (also der an-
thropologischen, der ethischen und der pragmatischen Dimension) wieder auf-
nimmt. Ziel ist hierbei unter anderem die Entwicklung einer »Berufskultur«
(Groschke 2008, 221) der heilpadagogischen Profession. Dieser Berufskultur
»kommt eine identitatsstiftende und -verburgende Funktion zu, sowohl fir den
individuellen Akteur wie auch kollektiv fiir die ganze Fachgemeinschaft«
(Groschke 2008, 222). Diese kulturelle Orientierung der heilpadagogischen Pro-
fession zieht sich somit wie ein roter Faden durch die Beschreibung der anthro-
pologischen, ethischen, gesellschaftspolitischen und pragmatischen Beziige, wel-
che den Bogen schlagen zwischen der Begriindung der Praxiskonzepte und der
padagogischen Pragmatik hin zur Auseinandersetzung mit Fragen zur Inklusion
und Teilhabe. Ein grundlegendes Muster stellt hierbei die Spezifizierung des
Menschen als fiahigen sowie bedirftigen Menschen dar (vgl. Groschke 2008,
247 ff.). Diese fundamental anthropologische Auseinandersetzung legt dann auch
eine Basis fir die Begrindung heilpidagogischen Handelns in kontingenten
Handlungsfeldern: Wer beschreibt, wer/was fahig, und wer, wer/was bediirftig ist?
Kehrt sich nicht manchmal das Verhiltnis zwischen diesen beiden Bezeichnungen
um? Gerit nicht der fihige Mensch hiufig in Kommunikationsnotstinde und
Kontingenzerfahrungen, wenn er auf einen scheinbar bediirftigen Menschen trifte?
Ist dieser nicht hiaufig dazu gendtigt, Grenzerfahrungen zu erleben und zu
durchleiden, wenn er an die Grenzen seiner Fihigkeiten gelangt bzw. auf diese
durch einen scheinbar befihigten Heilpidagogen verwiesen und hingewiesen
wird? Wie dem auch sei: Diese kompetenzorientierte Sichtweise begriindet und
zentriert noch einmal Groschkes Aussagen zu einer heilpadagogischen Pragmatik:

»Die Abkehr von einer Defizit- hin zu einer Kompetenzorientierung kann als entscheidender
Fortschritt im heilpadagogischen Verstindnis von >Behinderung«und im Menschenbild vom
>behinderten Menschen« gelten ... Die Prinzipien und Maximen von Selbstbestimmung und
Empowerment, also Ermachtigung und Befahigung, gehoren in diesem Zusammenhang
einer konzeptionellen Umorientierung in Theorie und Praxis der Behindertenhilfe, den man
gelegentlich sogar >Paradigmenwechsel< nennt. Diese Kompetenzorientierung, die Entde-
ckung und ErschlieSung von Fihigkeiten, Potentialen und Begabungen behinderter Men-
schen, ist auch Ausdruck Anerkennung menschlicher Vielfalt, von >Behinderung« als
menschlicher Lebensform, im Gegensatz zu einem Normalititsdenken, das Behinderung als
unerwiinschte und zu behebende Mangellage und Abweichung von der gesellschaftlichen
Norm auffasst« (Groschke 2008, 248 f.).

Diese Fokussierung auf eine Kompetenzorientierung, welche wiederum im Rahmen
von Selbstbestimmung und Teilhabe realisiert werden kann, deutet hin auf die dritte

19



| Theoretische Impulse fur heilpddagogische Konzepte und Methoden

Grundlegung heilpddagogischen Handelns bei Groschke: die Auseinandersetzung
mit Fragen der Teilhabe und Inklusion im Rahmen von Behinderung und Tatigkeit/
Arbeit:

Nach einer ausfithrlichen gesellschaftsanalytischen und gesellschaftskritischen
Betrachtung, welche in diesem Fall auch systemtheoretische Elemente aufnimmt,
stellt er in der Schrift hierzu den gesellschaftlichen Kontext von Arbeit, Behinderung
und Rehabilitation dar (vgl. Groschke 2011, 19 ff.). Eine sehr kritische Wahrneh-
mung der VerheiSungen der Arbeitsgesellschaft bildet dann im weiteren argumen-
tativen Verlauf die Basis fiir eine anthropologische Begrindung fiir Arbeit und Ta-
tigkeit. Dieses, das Tatigsein, ist hierbei »mehr als Arbeit« (Groschke 2011, 151).
Diese anthropologische Begriindung von Arbeit und Tatigkeit kniipft deutlich und
unmissverstindlich an den Auseinandersetzungen an, welche er schon im Rahmen
der Praxiskonzepte der Heilpidagogik vorgelegt hatte — doch diesmal sind sie
deutlich sozialpolitischer und bildungspolitischer orientiert und zielen auf eine ge-
sellschaftliche Veranderung bzw. auf eine verdnderte Wahrnehmung gesellschafts-
und sozialpolitischer Situationen, so wie sie sich in der Zeit zu Beginn des 21.
Jahrhunderts deutlich wahrnehmen lassen. Eine rein konzeptionelle Orientierung
heilpadagogischen Handelns, welche ausschliefSlich den einzelnen Menschen in ei-
ner nahezu autistischen Ich-Du-Beziehung sieht, wird hierdurch eine deutliche Ab-
sage erteilt, indem Groschke heilpadagogisches Handeln nun eindeutig auf gesell-
schaftliche Vollzugsmomente bezieht bzw. auf diese verweist. Die grundlegende
Auseinandersetzung und Anerkennung ethischer Fragestellungen ist hierbei ein er-
neutes Fundament, wird jedoch im Hinblick auf gesellschaftliche Bedingungen und
Bedingtheiten erweitert:

»Diese Form basaler Anerkennung und Wertschitzung ist fiir die Selbstachtung und das
Selbstvertrauen eines jeden Menschen konstitutiv ... Neben Arbeitslosigkeit, das heif$t ohne
jede Erwerbsarbeit zu sein, sind es heute auch weitere strukturelle Verinderungen in der
Arbeitswelt (Prekarisierung), die das Ausmaf an sozialer Unsicherheit, als Gegenteil sozial-
staatlich verbiirgter sozialer Sicherung so erweitert, das die ihnen ausgesetzten Menschen
von einer solchen umfassenden Teilhabe an der Gesellschaft tendenziell ausgeschlossen
werden. Menschen mit (schweren) Behinderungen sind beiden gesellschaftlichen Bedin-
gungen — Arbeitslosigkeit und Prekarisierung — und ihren desintegrativen Folgen besonders
stark ausgesetzt. Das ist zusammengefasst die grofle Herausforderung durch die >neue soziale
Frage«.« (Groschke 2011, 118).

Heilpidagogisches Handeln orientiert und vollzieht sich daher immer an den
Grenzen einer gesellschaftlichen Kultur, welche ausschliefSt, ja: welche vor allem im
Bereich der Erwachsenenarbeit und des Tatigkeitsprinzips, durch die Etablierung
und Ausdifferenzierung von Werkstitten und weiterer Arbeitsformen, konkret
Ausschlussmechanismen betreibt. Gerade hinsichtlich von Menschen mit einer sog.
schweren Behinderung stellt sich Arbeit und Tatigkeit im Hinblick auf Inklusion
und Teilhabe als zentral dar, so dass Groschke hierauf am Schluss seiner Begriin-
dungen deutlicher eingeht (vgl. Groschke 2011, 179 ff.). Das Tatigsein sowie die
Strukturierung von Arbeitsmomenten stellen hierbei ein unhintergehbares, besser:
das zentrale Moment dar, an welchem sich entscheidet, ob heilpadagogische Pra-
xiskonzepte ihren Namen, besser gesagt 7hre Namen verdienen: Sind sie heilpad-
agogisch, sind sie praxisorientiert und sind sie konzeptionell verortet, so dass sie in

20



1 Heilpadagogisches Handeln in kontingenten Handlungsfeldern

der Tat lebenslauforientiert alle Phasen und Problemfelder bzw. Handlungsfelder im
Kontext heilpiadagogischer Pragmatik wahrnehmen?

So ist es schlussendlich nur konsequent, wenn die Beschreibung einer heilpad-
agogischen Pragmatik in Bezug auf Arbeit, Bindung und Teilhabe mit einer gesell-
schaftsanalytischen Frage schliefSt: »In welcher Gesellschaft wollen wir leben?«
(Groschke 2011, 193). Eine gesellschaftsanalytische Vorgehensweise ist somit
Grundlage heilpidagogischen Handelns, muss Grundlegung der Entwicklung heil-
padagogischer Praxiskonzepte sein, wenn diese nicht den Vorwurf unbeantwortet
sein lassen will, sie sei ja, ausschlieflich im Rahmen einer Ich-Du-Bezichung titig
werdend, gesellschaftsfremd und gesellschaftstern. Heilpddagogik orientiert sich
somit im Kontext einer »Wertegemeinschaft« (Groschke 2011, 194), welche auf eine
Arbeitsgesellschaft zielt, die sich permanent verandert. Teilhabe, Partizipation und
Inklusion konnen daher nur gelingen, wenn heilpadagogisches Handeln und heil-
padagogische Konzeptorientierung auch die Politik sowie die Veranderungen der
Zivilgesellschaft in den Fokus nimmt. Hierzu noch einmal Gréschke ausfiihrlich:

»Die inzwischen von vielen Menschen getragene Initiative [die Gesellschafter der Aktion
Mensch, H. G.] spiegelt ein in der Zivilgesellschaft, der Birgergesellschaft, tief verankertes
utopisches Bewusstsein wider und demonstriert nachhaltig die Bereitschaften und das En-
gagement, sich fiir die Verwirklichung von Realutopien ... auch praktisch einzusetzen. Diese
ideelle zivilgesellschaftliche Ressource ist eine wertvolle Form von >Sozialkapital¢, das man
der Macht des 6konomischen Kapitals entgegen stellen kann. Wenn man ... allgemein
bestimmen will, was fiir die nichste Zukunft die grofe gesellschafts-, sozial- und auch
behindertenpolitische Herausforderung ist, von der das Gelingen des Reformprojekts ge-
sellschaftlicher Integration und Teilhabe behinderter Menschen (ob mit oder ohne Arbeit)
entscheidend abhingig ist, so ist es die Rekonstruktion des Sozialstaates als Garant sozialer
Sicherheit seiner Burger, als Gemeinwesen, in der das Gemeinwohl der Ubergeordnete
WertmafSstab gegentiber machtigen Einzelinteressen ist, und als tragfiahige und verlassliche
Solidargemeinschaft, in der die Stirkeren fir die Schwicheren eintreten und in dem
schlieflich die ganze soziokulturelle Vielfalt friedfertiger Formen des Zusammenlebens und
der selbst bestimmten individuellen Lebensfihrung Anerkennung finden« (Gréschke 2011,
195f.).

In dieser prazisen und differenzierten Wahrnehmung der Arbeitsgesellschaft spiegelt
sich somit die Entwicklung einer Praxiskonzeption wider, wie sie von Groschke
konsequent und inhirent vorgeschlagen und durchkomponiert worden ist: von der
Wahrnehmung einer Fachwissenschaft als padagogischer Wissenschaft, welche
handlungstheoretisch orientiert ist, iiber die Beschreibung der Grundphinomene
personaler Existenz und der hiermit verbundenen Handlungskonzepte hin zu einer
Pragmatik, welche die Geschichte, die Sprache und die Macht in diesen Beziigen
aufnimmt, bis hin zu einer anthropologischen, ethischen und gesellschaftsanalyti-
schen Betrachtung, welche Inklusion, Teilhabe und Behinderung in den Fokus der
Tatigkeit und der Arbeit stellt. Von diesen Grundbeziigen soll nun im weiteren
Verlauf ausgegangen werden. Sie dienen dazu, konzeptionelles und methodisches
Handeln noch einmal in Bezug auf die Professionsentwicklung in der Heilpadagogik
zu spezifizieren bzw. hieran anschliefend kontingente Handlungsfelder zu skizzie-
ren und heilpadagogisches Handeln zu verorten.

21



| Theoretische Impulse fur heilpddagogische Konzepte und Methoden

Konzeptionelles Handeln und methodische
Handlungen

Vor dem Hintergrund der vorhergehenden Begriindungen kann somit festgehalten
werden, dass es sich bei einem Konzept im Rahmen der Heilpadagogik immer um
die Bezeichnung fiir eine handlungsleitende Leitidee sowie fiir einen Handlungs-
plan handelt (vgl. Greving & Ondracek 2020, 41 f.). Ein Konzeptbegriff, so wie er in
der Heilpadagogik Verwendung finden soll, bezieht sich folglich immer auf das
Wechselspiel zwischen Gesellschaft, Praxis, Pragmatik und Methodik bzw. sogar
Praxis und Methodologie. Da sich hierbei gesellschaftliche Beziige immer wieder
verandern, muss sich auch die Konzeptform bzw. missen sich die Konzepte in der
Hellpadagoglk auf diese verdnderten Strukturen anpassen lassen bzw. auf diese
reagieren. Andern sich gesellschaftliche Bedingungen im Rahmen von Aus-
schlusskriterien, mussen heilpadagogische Konzepte mit Integrations- und Inklu-
sionsansatzen hierauf reagieren, damit es nicht zu einer Aussonderung von Men-
schen mit Behinderung kommt. Hierauf aufbauend wire dann eine spezifische
Didaktik bzw. ein spezifisch methodisches Handeln zu entwickeln (vgl. Greving &
Ondracek 2020, 41 f.).

Die hieran anschliefenden heilpddagogischen Methoden zeichnen somit — na-
hezu wortwortlich — den Weg nach, der von diesen Konzepten aus gegangen werden
soll. Die griechischen Begriffe »meta« und »hodos« bezeichnen somit den Weg, den
Weg zu etwas hin. Methoden zeichnen somit die Pfade nach, welche durch be-
stimmte Teilschritte im Hinblick auf eine umfassende Konzeption oder ein Konzept
gegangen werden konnen, ja: gegangen werden miissen. Hierbei ist planmafig und
intentional vorzugehen, damit nicht ein zufilliges Ziel oder ein Ziel zufillig erreicht
wird. Die Methodik bezeichnet hierbei die Theorie bzw. die Lehre der unter-
schiedlichen Methoden, welche dieses Ziel verfolgen (vgl. Greving & Ondracek
2020, 22). Jede Methode, welche im Rahmen der Heilpadagogik somit Anwendung
finden soll, ist eingebunden in eine Konzeption, ja mehr noch: Eine hochst diffe-
renzierte und differente Form von Methoden kennzeichnet die Titigkeiten im So-
zialwesen und somit auch das Handeln in der Heilpadagogik, so dass diese Methoden
immer wieder im Hinblick auf ihre Viabilitat, d. h. auf ihre Passung in Bezug auf eine
ganz bestimmte Lebenssituation und Fragestellung tiberprift werden massen. Somit
gibt es nicht eine Methode per se, sondern es geht um die Bedeutung einer Methode
fir die beteiligten Personen in ihren jeweiligen Lern- und Handlungsfeldern. Erst in
der stringenten, logischen und zielgerichteten Verknipfung von Personen, Anlie-
gen, Situationen und Methode kann erkannt werden, worin eine bestimmte Wert-
haftigkeit einer ganz bestimmten Methode im Rahmen einer ganz bestimmten
Konzeption oder eines Konzeptes verortet ist. Somit sind heilpadagogische Metho-
den immer eng verbunden mit heilpddagogischen Praxisfeldern. Und wieder einmal:
Die Modifikation und Verinderung eines Praxisfeldes zieht eine Verdnderung der
Methoden nach sich, so dass diese erneut von ganz bestimmten Konzepten, welche
selber wieder in Theorien verortet sind, abgeleitet werden missen (vgl. Greving &
Ondracek 2020, 22).

22





