
Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15

Die »Wittenberger Sau«

Entstehung, Bedeutung und Wirkungs­
geschichte des mittelalterlichen Reliefs der 
sogenannten »Judensau« an der Stadtkirche 
Wittenberg



Veröffentlichung des Landesamtes für  
Denkmalpflege und Archäologie Sachsen-Anhalt
Richard-Wagner-Straße 9, 06114 Halle (Saale)
Poststelle@lda.mk.sachsen-anhalt.de
www.lda-lsa.de

und der Evangelischen Stadtkirchengemeinde
Jüdenstraße 36, 06886 Lutherstadt Wittenberg

sowie der Stiftung LEUCOREA
Collegienstraße 62, 06886 Lutherstadt Witten-
berg

Herausgeber Jörg Bielig, Johannes Block, Harald 
Meller, Ernst-Joachim Waschke

Redaktion Uwe Steinecke, Ralf Kluttig-Altmann
Titelbild Lutherstadt Wittenberg, Stadtkirche, 
Relief, Foto: Mario Titze, LDA Sachsen-Anhalt

ISBN-Nummer 978-3-944507-99-6

© Landesamt für Denkmalpflege und  
Archäologie Sachsen-Anhalt –  
Landesmuseum für Vorgeschichte,  
Halle (Saale) 2020 

Design Marion Burbulla, Berlin
Satz und Layout Uwe Steinecke
Druck Grafisches Centrum Cuno, Calbe (Saale)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist ur-
heberrechtlich geschützt. Jede Verwertung au-
ßerhalb der engen Grenzen des Urheberrechts-
gesetzes ist ohne Zustimmung des Landesamtes 
für Denkmalpflege und Archäologie unzulässig. 
Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen, 
Übersetzungen, Mikroverfilmungen sowie die 
Einspeicherung und Verarbeitung in elektroni-
schen Systemen.



INHALT

4	� Vorwort 
› Harald Meller

5	� Vorwort 
› Jörg Bielig, Johannes Block

7	� Vorwort 
› Ernst-Joachim Waschke

9	� Einige Überlegungen zum Umgang mit 
der »Judensau« 
› Thomas Kaufmann

13	� Zerrbild, Idealbild, Realbild. Auf der 
Suche nach »dem« Judenbild 
› Michael Wolffsohn

17	� Die Sau an der Kirche. Kunsthistorische 
Fragen an ein viel diskutiertes mittel
alterliches Bildwerk 
› Mario Titze

57	� Martin Luther und die Juden  
› Dorothea Wendebourg

69	� Juden in Wittenberg und lutherische 
Judenfeindlichkeit. Zur Wirkungs
geschichte des »schweinischen Stein-
gemähldes« 
› Insa Christiane Hennen

96	� Die »Sau an der Kirche« aus rechtlicher 
Perspektive 
› Michael Germann 

103	� Entsorgung von Geschichte aus dem 
Geist politischer Korrektheit  
› Hans-Jürgen Grabbe

119	� Auszug aus der Restaurierungs
dokumentation des Reliefs 
› Steffen Marko

128	� Autoren



4 Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 

D I E  »W I T T E N B E R G E R  S A U «

An der Frage, ob – exemplarisch für eine 
ganze Reihe weiterer Denkmäler dieser Art 
in Deutschland – die sog. »Wittenberger 
Sau« oder »Judensau« an der Stadtkirche in 
Wittenberg als Schandmal entfernt werden 
müsse oder als Mahnmal für die beispiel-
losen Verbrechen an unseren jüdischen 
Mitmenschen in situ erhalten bleiben soll, 
scheiden sich seit langem die Geister.

In der Tat muss die Diskussion darum 
immer wieder neu geführt werden, und es 
ist mehr als legitim, sich für die eine oder 
andere Lösung auszusprechen. Für die un-
terschiedlichen Positionen, die derzeit auch 
deutsche Gerichte beschäftigen, lassen sich 
auf beiden Seiten gute Argumente finden. 
Nicht zuletzt deshalb gehen auch in der 
jüdischen Gemeinde die Ansichten z. T. weit 
auseinander. Dabei – und das sollte nicht 
vergessen werden – vereint trotz gegensätz-
licher Standpunkte in der Frage des Um-
gangs mit diesen Zeugnissen der Vergan-
genheit alle Beteiligten die Einsicht und 
Überzeugung, dass sich die Verbrechen an 
den Juden (und anderen Minderheiten) nie 
mehr wiederholen dürfen, und dass jeder 
von uns Tag für Tag aufgefordert ist, für 
eben dieses Ziel zu kämpfen. 

Es ist der Sache aber nicht dienlich, wenn 
der Streit mit unerbittlicher Härte geführt 
wird. Dies nützt nur den ewig Gestrigen, 
die aus der jahrhundertelangen leidvollen 
Geschichte der Menschen jüdischen Glau-

bens in Deutschland nichts gelernt haben 
oder lernen wollen.

Ich danke daher der evangelischen Stadt-
kirchengemeinde Wittenberg und der Stif-
tung LEUCOREA dafür, dass sie die Initia-
tive ergriffen haben, im Rahmen einer 
Vortragsreihe sich dem kontrovers geführ-
ten Diskurs um den Umgang mit der »Wit-
tenberger Sau« zu stellen und eine Reihe 
hochqualifizierter und integrer Wissen-
schaftler zu gewinnen, um das Thema von 
verschiedensten Seiten zu beleuchten. His-
toriker, Kunsthistoriker und Theologen 
kommen dabei ebenso zu Wort wie ein 
Verfassungsrechtler. Ihnen allen sei dafür 
herzlich gedankt. Wir danken auch dem 
Herder Verlag, der gestattete, ein Kapitel 
aus einem noch nicht erschienenen Buch 
von Professor Wolffsohn abdrucken zu dür-
fen, sowie Prof. Kaufmann, der ein dem 
Deutschlandfunk gegebenes Interview für 
unsere Publikation zusammengefasst hat.

Ich wünsche mir, dass diese Veröffentli-
chung zu einer Versachlichung der Diskus-
sion beiträgt und das Verständnis dafür 
fördert, dass die unsäglichen Verbrechen an 
den Juden ein für allemal der Vergangen-
heit angehören müssen und ein stetes Mahn-
mal bleiben.

Prof. Dr. Harald Meller
Direktor des Landesamtes für Denkmal
pflege und Archäologie Sachsen-Anhalt

VORWORT



VORWORT –  JÖRG B IEL IG ,  JOHANNES BLOCK

Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 5

Im Vorfeld des 500. Reformationsjubiläums 
2017 rückten die Lutherstadt Wittenberg und 
ihre Kirchen verstärkt in den Blick des öf-
fentlichen Interesses. Fast zwangsläufig ge-
riet dadurch auch das Relief der sogenann-
ten »Wittenberger Sau« an der Südostfas-
sade der Stadtkirche in den Fokus. Das 
Relief aus dem ausgehenden 13. Jahrhun-
dert zeigt eine derbe Verunglimpfung der 
jüdischen Religion. Antijüdische Hohn- und 
Spottbilder waren im deutschen Reich jener 
Zeit weit verbreitet.

Immer wieder gab es in der Vergangen-
heit vereinzelte Forderungen, das Relief 
wegen dessen verhöhnenden Charakters zu 
kaschieren oder es abzunehmen. Der Ge-
meindekirchenrat der Stadtkirchengemein-
de hatte sich bereits in Vorbereitung auf 
das Lutherjahr 1983 intensiv mit dem Erbe 
des Reliefs auseinanderzusetzen, weil sich 
im Zuge einer Fassadensanierung die Frage 
stellte, wie die Stadtkirchengemeinde zu-
künftig mit dieser polemischen und antijü-
dischen Darstellung umgehen wolle. Man 
entschloss sich auch im Einvernehmen mit 
Vertretern der jüdischen Gemeinde, das 
Relief nicht zu entfernen, sondern es durch 
eine gepflanzte Zeder als Friedenssymbol 
und eine künstlerisch gestaltete Bodenplat-
te in einen neuen Kontext zu setzen. Im 
November 1988, fünfzig Jahre nach dem 
Beginn der Judenpogrome im nationalsozia
listisch beherrschten Deutschland, wurde 

die sogenannte »Stätte der Mahnung« ein-
geweiht. Aus dem Schandmal wurde ein 
Mahnmal.

Seit der Friedlichen Revolution hat sich 
die »Stätte der Mahnung« als ein kommu-
naler Ort des Gedenkens für Versöhnung 
und ein friedliches Miteinander zwischen 
Juden und Nichtjuden etabliert. Die Stadt-
kirchengemeinde und die Stadtöffentlich-
keit betrachten diesen Ort als eine Stätte 
der Erinnerung und Mahnung angesichts 
einer schockierenden Geschichte der Aus-
grenzung, Entrechtung, Verfolgung und Ver-
nichtung jüdischen Lebens in Deutschland 
und Europa.

Die Stadtkirchengemeinde ist nicht Auf-
traggeberin, sondern Erbin eines herausfor-
dernden Geschichtszeugnisses. Immer wie-
der neu ist die Stadtkirchengemeinde auf-
gefordert, ihren Umgang mit einem 
schwierigen Erbe zu prüfen auch angesichts 
von kritischen Anfragen und Forderungen 
aus der Öffentlichkeit nach Beseitigung des 
Reliefs. 30 Jahre nach der Etablierung der 
»Stätte der Mahnung« stellt sich die Frage 
nach einer Weiterentwicklung, auch weil 
sich das gesellschaftliche Leben und der 
jüdisch-christliche Dialog fortentwickelt 
haben. Tragfähige Schlussfolgerungen für 
die Zukunft werden sich ohne vertiefte 
theologische, memorialgeschichtliche und 
historische Gesichtspunkte kaum ziehen 
lassen.

VORWORT



D I E  »W I T T E N B E R G E R  S A U «

6 Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15

Im Bewusstsein der komplexen Heraus-
forderungen, die sich mit einem schwie
rigen historischen Erbe stellen, hat die 
Stadtkirchengemeinde eine öffentliche Vor-
tragsreihe zur Wittenberger Schmähplastik 
mitinitiiert, die in der Stiftung LEUCOREA 
und in der Stadtkirche angeboten wurde. 
Die Vorträge dienten in erster Linie der 
Wissensvermittlung und informierten eine 
breite Hörerschaft über die Geschichte und 
Bedeutung der Schmähplastik aus unter-
schiedlichen Fachperspektiven. Die vorlie-
gende Publikation dokumentiert die Vor-
tragsreihe und bildet einen wichtigen Bei-
trag zur fachlich fundierten Versachlichung 
der Debatte um ein verstörendes Erbe, das 
jede Generation neu zur Klärung darüber 
herausfordert, wie mit Zeugnissen der Ge-

schichte zu verfahren ist und wie eine zeit-
gemäße Gedenkkultur verantwortet wer-
den kann.

Die Stadtkirchengemeinde dankt allen 
Autoren und Autorinnen sowie den Koope-
rationspartnern – dem Landesamt für Denk-
malpflege und Archäologie Sachsen-Anhalt 
und der Stiftung LEUCOREA an der Mar-
tin-Luther-Universität Halle-Wittenberg – 
für ihre freundliche Unterstützung.

Jörg Bielig – Vorsitzender des Gemeindekir-
chenrates der Stadtkirchengemeinde Wit-
tenberg

Dr. Johannes Block – Geschäftsführender 
Pfarrer der Stadtkirchengemeinde Witten-
berg



VORWORT –  ERNST-JOACHIM WASCHKE 

Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 7

Dass das Relief der Sau, bekannt auch unter 
dem Namen »Judensau«, an der Wittenber-
ger Stadtkirche, vor allem durch den späte-
ren Bezug auf Luthers Judenschriften, ein 
Schandmal darstellt, ist unstrittig. Die Fra-
ge aber, ob dieses Schandmal an der Kirche 
bleiben oder besser in einem Museum un-
tergebracht werden sollte, ist nicht so ein-
deutig zu beantworten. Deshalb danken wir 
der Stadtkirchengemeinde zu Wittenberg, 
dass sie zu diesem Problem mit unserer 
Stiftung eine Vorlesungsreihe initiiert hat. 
Dafür, dass diese Vorlesungsreihe jetzt als 
Publikation vorgelegt werden kann, danken 
wir dem Landesamt für Denkmalpflege 
und Archäologie des Landes Sachsen-An-
halt, das sie in seine Reihe »Kleine Hefte 
zur Denkmalpflege« aufgenommen hat.

Allerdings ist kaum zu erwarten, dass 
die Vorlesungen den Streit über Abnahme 
oder Verbleib des Reliefs beendet haben 
könnten, aber die Hoffnung besteht, dass 
das Gespräch darüber versachlicht wird. 
Diejenigen, die von Anfang an für die Ab-
nahme des Reliefs plädierten, werden viel-
leicht etwas nachdenklicher argumentie-
ren. Gleiches sollte auch von denjenigen 
erwartet werden, die für den Verbleib vo-
tieren.

Das Relief zu entfernen und in einem 
Museum unterzubringen, hätte gewiss den 
Vorteil, es in einem gedeuteten historischen 

Kontext der Judenfeindlichkeit und des An-
tisemitismus ausgehend vom Mittelalter 
und der frühen Neuzeit bis zu den Verbre-
chen des Nationalsozialismus und den auch 
heute noch nicht überwundenen antisemi-
tischen Rückständen der Unbelehrten und 
Unbelehrbaren darstellen zu können. Auch 
der Anteil der Kirchen und der christlichen 
Theologie, einschließlich des Reformators 
Martin Luther, an den Verbrechen gegen 
die Juden müsste bei einer solchen Darstel-
lung nicht zu kurz kommen. Es bleibt dann 
allerdings immer noch die Frage nach den 
Adressaten und der »richtigen« Deutung 
des geschichtlichen Rahmens.

An seinem gegenwärtigen Ort, wo es seit 
dem Umbau 1570 an der evangelisch-luthe-
rischen Stadtkirche zu Wittenberg hängt, 
erinnert das Relief heute sonntäglich die 
Gottesdienstbesucher und alle Tage die Be-
sucher der Lutherstadt an einen der dun-
kelsten Flecken in der Geschichte der Chris-
tenheit. Wir können diese Schande der 
Geschichte nicht einfach auslöschen, son-
dern müssen mit ihr leben und diese vor 
allem auch selbstkritisch reflektieren. Es 
waren wenige Christen, die sich in der Zeit 
der nationalsozialistischen Judenverfolgung 
für Menschen dieses Glaubens eingesetzt 
haben. Heute feiern wir sie als Helden und 
vergessen allzu leicht, dass die (schweigen-
de) Mehrheit der Christen bei der Entrech-

VORWORT



D I E  »W I T T E N B E R G E R  S A U «

8 Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15

tung und Ermordung der Juden wegge-
schaut oder mitgemacht hat. Wir können 
unsere Geschichte nicht revidieren und 
sollten deshalb auch jedem Versuch der Ge-
schichtsklitterung widerstehen. Christliche 
Judenfeindlichkeit beginnt und endet ja 
nicht mit dem Relief an der Wittenberger 
Stadtkirche. Sollen wir also anfangen das 
Johannes-Evangelium von seinen Schmä-
hungen gegen die Juden zu reinigen? In der 
evangelischen Theologie gibt es leider sol-
che Tendenzen. Man denke nur an die »Bi-
bel in gerechter Sprache«, die es sich zur 
Aufgabe macht, die antiken, in einer patri-
archalischen Gesellschaft formulierten Tex-
te gendergemäß zu übersetzen, oder an den 
jüngsten Vorstoß, den Artikel 16 der Con-
fessio Augustana durch »Revision« im Blick 
auf gegenwärtige Friedensethik gefällig zu 
machen.

Ein Steinrelief an einer mittelalterlichen 
Kirche ist kein kanonischer Text, kein Be-
kenntnis und wahrlich etwas anderes als 
die Heilige Schrift. Aber für alle uns über-

kommenen Dokumente unserer Geschicht-
lichkeit, unseres Gewordenseins und unse-
rer Vorfindlichkeit gilt: Wer sie zu ändern 
anfängt, wird nicht wissen können, wo er 
mit seinen Korrekturen aufhören soll und 
was am Ende dabei herauskommt – und 
vor allem: Weil er das erinnernde Bewah-
ren der Geschichte als ihre Affirmation 
häufig missversteht, setzt er an die Stelle 
des Bekennens historischer Schuld mögli-
cherweise unversehens ihre Revision. 

In der hebräischen Bibel am Ende der 
Segen- und Fluchworte im Deuteronomium, 
dem 5. Buch Mose, heißt es sinngemäß: 
»Die Zukunft (das Verborgene) liegt allein 
bei Gott, dem Herrn; die Geschichte (das 
Offenbarte) aber gilt uns und unseren Kin-
dern ewiglich, damit wir daraus lernen« 
(vgl. Dtn 29,28).

Für den Vorstand der Stiftung LEUCOREA
Prof. Dr. Ernst-Joachim Waschke
Vorstandsvorsitzender



E INIGE  ÜBERLEGUNGEN ZUM UMGANG MIT  DER »JUDENSAU« –  THOMAS K AUFMANN

Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 9

Dass das Relief an der Wittenberger Mari-
enkirche größere Aufmerksamkeit findet als 
die an ca. drei Dutzend anderen Orten be-
findlichen steinernen Darstellungen dieses 
abstoßenden Bildmotivs, hängt entscheidend 
mit der Person Martin Luthers zusammen. 
Durch seine positive Bezugnahme auf das 
Wittenberger Relief in seiner Schrift Vom 
Schem Hamphoras (1543) sicherte er dem 
Schandbild die Aufmerksamkeit der Nach-
geborenen, die es bewahrten und mit der 
noch heute vorhandenen Inschrift versahen. 
Auch die Nachwirkungen des »Judensau«-
Motivs in der Druckgraphik dürfte entschei-
dend von Luther befördert sein. Insofern 
hat er einen substantiellen Beitrag dazu ge-
leistet, dass ein Symbol des hochmittelal-
terlichen Judenhasses bis in die Gegenwart 
überlebt hat. 

Die Darstellung eines Rabbiners, der ei-
nem Schwein, also einem für Juden kultisch 
unreinen Tier in den After schaut, symbo-
lisiert nach Luthers Deutung die sich auf 
den Talmud gründende Erkenntnis der jü-
dischen Gelehrten. In seiner Beschreibung 
der Wittenberger »Judensau« heisst es: »Hin-
ter der Saw stehet ein Rabin, der hebt der 
Saw das rechte bein empor, und mit seiner 
lincken hand zeucht er den pirtzel uber sich, 
bückt und kuckt mit grossem vleis der Saw 
unter dem pirtzel inn den Thalmud hinein, 
als wolt er etwas scharffes [schwer zu Ent-

zifferndes] und sonderlichs lesen und erse-
hen. Dassalbesher haben sie gewislich ir 
Schem Hamphoras [d. i. die Spekulationen 
über den ›höchsten, unaussprechlichen Got-
tesnamen‹]« (WA 53,600). Luthers Deutung 
der Judensau als Illustration auf Talmud-
lektüre basierender rabbinischer Erkennt-
nis resultiert aus seiner radikalen Verwer-
fung des gesamten nachalttestamentlichen 
jüdischen Schrifttums, für dessen partiel-
len Erhalt sich der Begründer der christli-
chen Hebraistik, der humanistische Jurist 
Johannes Reuchlin in einem epochalen 
Rechtsgutachten, seinem Augenspiegel (1511), 
eingesetzt hatte. Mit seiner Aussage über 
die Wittenberger Judensau ›rehabilitiert‹ 
Luther gleichsam den Konvertiten Johannes 
Pfefferkorn und seine Kölner Parteigänger, 
die ›Dunkelmänner‹, die den Talmud der 
Vernichtung preisgeben wollten. 

Luther verband seine Interpretation des 
Reliefs an der Wittenberger Stadtkirche mit 
einer interessanten Reminiszenz an jüdi-
sches Leben. Denn unmittelbar nach dem 
vorangegangenen Zitat heisst es: »Denn es 
sind vorzeiten seer viel Jüden jnn diesen 
Landen gewest, das beweisen die namen 
der Flecken, Dörffer, auch Bürger und Baur, 
die Ebreisch sind noch heutiges tages, Das 
etwa ein gelerter ehrlicher Man solch Bild 
hat angeben und abreissen [sc. verbildli-
chen] lassen, der den unfletigen lügen der 

EINIGE ÜBERLEGUNGEN ZUM UMGANG 

MIT DER »JUDENSAU«*

› Thomas Kaufmann



D I E  »W I T T E N B E R G E R  S A U «

10 Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15

Juden feind gewesen ist.« (WA 53,600 f.). 
Luther interpretierte die »Judensau« also als 
Bildnis, mit dem ein Judenfeind früherer 
Zeiten seinen Gegensatz und seine Abscheu 
gegenüber Juden, die damals sehr präsent 
gewesen seien, zum Ausdruck gebracht ha-
be. So wenig die Hinweise auf hebräische 
Sprachspuren in Dorfnamen rund um Wit-
tenberg zu überzeugen vermögen, so zutref-
fend ist doch der Hinweis Luthers darauf, 
dass die »Judensau«, ähnlich dem Straßen-
namen »Jüdenstrasse«, ein paradoxes Indiz 
für die Präsenz jüdischen Lebens in und 
um Wittenberg war. Als Luther diese Fest-
stellung traf, war Juden der Aufenthalt in 
Kursachsen – nicht zuletzt aufgrund seines 
eigenen diesbezüglichen Engagements – ver-
wehrt. 

Schon für Luther also rührte die Witten-
berger »Judensau« an tiefere Zeitschichten. 
Und in der Tat begegnet dieses Motiv seit 
dem früheren 13. Jahrhundert, dem Zeital-
ter der Kreuzzüge, in dem Juden verstärk-
ten, in den Pogromen im Zusammenhang 
mit der Pestwelle der Mitte des 14. Jahrhun-
derts kulminierenden Verfolgungen ausge-
setzt waren. Nach und nach waren Juden 
aus verschiedenen Ländern Europas vertrie-
ben worden; seit 1290 – etwa die Entste-
hungszeit der Wittenberger »Judensau« – 
war England ›judenfrei‹. In Frankreich galt 
seit 1394 ein Aufenthaltsverbot für Juden. 
Seit den 1480er Jahren kämpfte die spani-
sche Inquisition systematisch gegen Kon-
vertiten, die angeblich weiterhin heimlich 
dem jüdischen Glauben anhingen und – mit 
einem arabisch-spanischen Schmähwort – 
als »Marranos«, d. i. ›Schweine‹, beschimpft 
wurden. Die Enthumanisierung der Juden, 
die sich in dem Schimpfwort, ähnlich wie 
in dem Motiv der »Judensau« äußert, führt 
auf eine Tiefenschicht des vormodernen Ju-
denhasses, der nicht mehr nur als religiös 
konnotierter »Antijudaismus« zu bezeich-
nen ist, sondern als ethnisch konnotierter, 
also protorassistischer »Antisemitismus« zu 
gelten hat. Die »Judensauen« sind die Stein 
gewordenen Zeugen dessen, dass Antisemi-
tismus kein »Fliegenschiss« in der deut-

schen oder europäischen Geschichte gewe-
sen ist und rassischer Judenhass schon Jahr-
hunderte vor der Ausbildung biologischer 
Rassetheorien in Europa präsent war.

Luthers Bezugnahme auf die Wittenber-
ger »Judensau« in Vom Schem Hamphoras 
stammt von 1543, jenem Jahr, in dem auch 
seine bekannteste und verhängnisvollste 
Schrift, Von den Juden und ihren Lügen, 
publiziert wurde. Er nahm auf die voran-
gegangene Schrift in Vom Schem Hampho-
ras auch Bezug. In dieser Schrift ging es 
vor allem um die Verehrung des Gottesna-
mens und um jüdische beziehungsweise 
kabbalistische, also in der jüdischen Mystik 
entwickelte Theorien über den Gottesna-
men. Luther zitierte die Schrift eines Kar-
täusers namens Porchetus aus dem frühen 
14. Jahrhundert. Dieser hatte ein Kapitel des 
antijüdischen Buches Toledot Jeschu in sei-
ne Schrift aufgenommen. Bei den Toledot 
Jeschu handelt es sich um eine antichristli-
che jüdische Schrift, die über längere Zeit 
entstanden war und in der in einem Kapitel 
erzählt wird, wie Jeschu Ha-Nozri, also Je-
sus, der Nazarener, in den Besitz des höchs-
ten Namens gelangt sei, mit dessen Hilfe 
er dann magische, wunderhafte, zauberhaf-
te Dinge tat.

Das Motiv der »Judensau« im Kirchen- 
oder im öffentlichen Raum hat keineswegs 
eine universale Verbreitung gefunden, son-
dern begegnet vornehmlich im Gebiet des 
Heiligen Römischen Reichs deutscher Nati-
on, also einem geopolitischen Raum, in dem 
bis ins frühe 16. Jahrhundert hinein Juden 
präsent waren. Der Ursprung des Motivs 
ist unbekannt. Er dürfte in der gezielten 
Verunglimpfung von Juden bestehen. In-
dem man Juden in einer besonderen Nähe 
zu Tieren zeigte, die sie selbst für unrein 
hielten, rückte man sie in die Nähe dersel-
ben und zieh sie der Verlogenheit und der 
Doppelmoral: Obschon sie selbst vorgeben, 
›rein‹ zu sein, ›reiner‹ als die Schweine es-
senden Christen, sind sie ›unrein‹ wie die 
sich im Kot wälzenden Säue! Die Verbin-
dung von Mensch und Tier evoziert Ekel; 
das Relief der »Judensau« soll bei dem städ-



DIE  SAU AN DER K IRCHE –  MARIO  T ITZE

Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 17

An der südlichen Chorfassade der Witten-
berger Stadtkirche hat sich ein hochmittel-
alterliches Sandsteinrelief (Abb. 1) erhalten, 
das in erheblichem Maß die Gemüter be-
wegt. Zu sehen ist eine Sau, an deren Zitzen 
zwei männliche Personen zu saugen schei-
nen. Ein dritter versucht ein Ferkel zu ver-
drängen, das den Zitzen zustrebt. Ein vier-
ter Mann hält die Sau mit seiner Rechten 
an ihrem Hinterbein fest, hebt mit der 

Linken ihren Schwanz an und schaut ihr 
offenbar in den Anus. Alle vier Personen 
sind durch ihre Hüte als Juden gekennzeich-
net.

Nahe liegt die Deutung des Bildes als eine 
demütigende Verspottung der Anhänger der 
jüdischen Religion, denen das Schwein als 
unreines Tier gilt. So wurde es in der Ver-
gangenheit gelesen, und so wird es auch in 
der Gegenwart verstanden.1 

DIE SAU AN DER KIRCHE

Kunsthistorische Fragen an ein viel diskutiertes mittelalterliches Bildwerk

› Mario Titze

ABB. 1
Lutherstadt Wittenberg, 
Stadtpfarrkirche St. Marien, 
Relief »Juden mit Sau«, um 
1290



D I E  »W I T T E N B E R G E R  S A U «

18 Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15

In der vorhandenen Literatur wird das 
Relief bei Beschreibungen Wittenbergs und 
der Wittenberger Stadtkirche häufig be-
nannt. In Karl August Engelhardts »Erdbe-
schreibung des Königreichs Sachsen«2 aus 
dem Jahr 1807 steht darüber: »An der Süd-
seite, unterm Dache, bemerkt man eine, in 
Stein gearbeitete, Saue, an welcher Juden 
saugen und ein Rabbiner noch ganz beson-
dere Untersuchungen anstellt, mit der In-
schrift: Rabbini Schemhamphoras. Dieses, 
die Vorzeit entehrende, Denkmal galt sonst 
gar für Wittenbergs Wahrzeichen.« Im »Füh-
rer durch die Lutherstadt Wittenberg und 
ihre Umgebung« von dem Lehrer Richard 
Erfurth und dem damaligen Vorsitzenden 
des Heimatvereins Paul Friedrich aus dem 
Jahr 1917 heißt es dazu: »Die Entstehungs-
geschichte des sonderbaren Bildwerks ist 
unbekannt; man kommt aber wohl der 
Wirklichkeit am nächsten, wenn man an-
nimmt, daß das ganze eine Verspottung der 
Juden bedeutet und aus dem Jahre 1304 
stammt, da die Juden in diesem Jahre aus 
Wittenberg vertrieben wurden.«3 Alfred 
Schmidt und Wilhelm Winkler schreiben 
1917: »Es wird für ein Spottbild auf die Ju-
den gehalten, die 1304 zum ersten, 1440 
zum zweiten Male aus Wittenberg vertrie-
ben wurden.«4 Der Erläuterungstext auf 
einer in Wittenberg verlegten Postkarte aus 
der Zeit um 1900 mutmaßt über die Dar-
stellung der Sau: »Wahrscheinlich stammt 
sie aus dem Jahre 1304 oder 1440. In beiden 
Jahren wurden die Juden unter Rudolf I. 
und unter Friedrich dem Sanftmütigen, 
dessen Gemahlin Margarethe eine sehr ent-
schlossene, aber unduldsame Frau war, aus 
Wittenberg und Umgegend vertrieben [...] 
Unzweifelhaft sollten die Juden durch das 
Bild gekränkt und von Wittenberg abgehal-
ten werden.« Diese letzte Deutung hält sich 
bis in die Gegenwart und bestimmt die öf-
fentliche Diskussion.5 

Im Umfeld des Reformationsjubiläums 
2017 rückte das Relief in den Fokus einer 
gewachsenen öffentlichen Aufmerksamkeit. 
Die ihm traditionell zugeschriebenen Inhal-
te und der vermutete Entstehungsanlass 

wurden Gegenstand juristischer Auseinan-
dersetzungen.6 Da über die historischen Zu-
sammenhänge nichts Anderes als die zitier-
ten Einschätzungen bekannt war, wurde es 
Zeit, das Bildwerk einer seriösen wissen-
schaftlichen Erforschung zu unterziehen. 
Die kolportierten Annahmen bergen Wi-
dersprüche und Unlogisches schon in sich 
selbst.

Ein mittelalterliches Kirchengebäude war 
nicht, wie heutige Wände im öffentlichen 
Raum, Fläche für Graffiti, Inschriften oder 
Bekanntmachungen. Der mittelalterliche 
Sakralbau war ein symbolbefrachteter Be-
deutungsträger.7 Angefangen von der archi-
tektonischen Gestalt bis hin zu figürlichen 
oder ornamentalen Darstellungen besaß er 
in allen seinen Teilen einen über sich selbst 
hinausweisenden theologischen Bedeu-
tungsgehalt. Das beginnt bei der Orientie-
rung des Altarraums nach Osten, führt über 
den kreuzförmigen Grundriss bei größeren 
Anlagen und dazu, dass etwa die Strebe-
pfeiler am Schiff mit den Aposteln Jesu, die 
die Gemeinde schützend umstehen, identi-
fiziert wurden, zum Vergleich der Gewölbe
decken mit dem Himmelsgewölbe, der Vor-
stellung, dass die farbigen Glasmalereien 
der Kirchenfenster den aus leuchtenden 
Edelsteinen bestehenden Mauern des 
Himmlischen Jerusalem gleichen und vie-
lem mehr. Die Kirche war, als Versamm-
lungsraum der Gemeinde im Angesicht 
Gottes und als Stätte des gemeinsamen 
Gottesdienstes, ein Ort der Heiligkeit, und 
sie besaß, nach der zelebrierten Weihe 
durch den zuständigen Bischof, selbst hei-
lige Würde. Der Zugang zum Kirchenge-
bäude war nur »Auserwählten«, den durch 
die Taufe in die Gemeinschaft der Christen 
aufgenommenen Gläubigen, gestattet.

Die der heiligen Jungfrau Maria geweih-
te mittelalterliche Pfarrkirche in Witten-
berg war ein verputzter Feldsteinbau.8 Be-
sondere architektonische Schmuckformen, 
wie etwa der prächtige Ziergiebel über dem 
Chor, die sich aus Feldsteinen so kleinteilig 
nicht mauern ließen, waren aus Backstei-
nen errichtet, die damals in Wittenberg 



DIE  SAU AN DER K IRCHE –  MARIO  T ITZE

Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 19

noch nicht in großer Menge produziert9 
und deshalb nur relativ selten verwendet 
wurden. Skulpturen oder Reliefs konnte 
man aus den Granitfindlingen nicht herstel-
len. Da es in verkehrsgünstiger Entfernung 
keine größeren natürlichen Hausteinvor-
kommen gab, blieben figürliche und orna-
mentale Elemente an Kirchenbauten der 
Region außerordentlich selten und nur auf 
unverzichtbare, theologisch wichtige Inhal-
te beschränkt.10 Für alles Andere wäre der 
damit verbundene Beschaffungsaufwand 
nicht zu rechtfertigen gewesen. Dass ein 
künstlerisch derart aufwendiges steinernes 
Relief nur aus tagesaktuellem Anlass, wie 
die Vertreibung der Juden einer hätte sein 
können, geschaffen worden wäre, ist aus 
mittelalterlicher Sicht sehr unwahrschein-
lich. Es lediglich als eine Art demütigender 
Karikatur der Juden an der Kirche anzu-
bringen, ist als Entstehungsgrund für das 
Relief zu modern gedacht.

Der stadtgeschichtlichen Literatur zufol-
ge soll es im Jahr 1304 zu Pogromen an den 
Wittenberger Juden und zu deren Verban-
nung aus der Stadt und dem Herzogtum 
Sachsen gekommen sein.11 Allgemein wird 
dieses Ereignis mit der Entstehung des Re-
liefs ursächlich in Verbindung gebracht.12 
Dank der Forschungsergebnisse von Insa 
Christiane Hennen ist inzwischen jedoch 
klar, dass es diese Ausweisung nicht gege-

ben hat.13 Vielmehr bezeugen verschiedene 
Belege aus der Zeit zwischen 1332 und 1415 
ein friedliches Zusammenleben christlicher 
und jüdischer Einwohner in Wittenberg.14

Wenn damit nicht die Juden vertrieben 
bzw. nach ihrer Vertreibung von einer Wie-
deransiedelung in der Stadt abgeschreckt 
werden sollten, welcher Anlass könnte dann 
zur Entstehung des Reliefs geführt haben? 
Und wann könnte es entstanden sein? Hier 
hilft die kunsthistorische Stilanalyse wei-
ter.

ENTSTEHUNG UND KUNSTGESCHICHT-
LICHER RANG DER BILDWERKE AM 
UND IM CHOR DER WITTENBERGER 
STADTKIRCHE

Die künstlerische und handwerkliche Qua-
lität der Skulptur ist vorzüglich. Das kann 
man trotz der jahrhundertealten Verwitte-
rungsspuren noch gut erkennen. Ungeach-
tet ihrer geringen tatsächlichen Tiefe von 
ca. 25 cm wirkt sie ausgesprochen räumlich, 
die Figuren erscheinen voluminös und kör-
perhaft (Abb. 2). Die Bewegungen sind ana-
tomisch überzeugend. Der Darstellung der 
Sau liegen detaillierte Naturstudien zugrun-
de. Der ausführende Bildhauer war ein 
überdurchschnittlich begabter Künstler.

Das Relief weist stilistische Merkmale 
auf, die auch Arbeiten der sogenannten 

ABB. 2
Lutherstadt Wittenberg, 
Stadtpfarrkirche St. Marien, 
Relief »Juden mit Sau«, 
Schrägansicht, um 1290

ABB. 3
Naumburg, Dom St. Peter und 
Paul, Westlettner, Relief 
»Christus vor Pilatus (Hand­
waschung)«, vor 1260 (1971)



D I E  »W I T T E N B E R G E R  S A U «

20 Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15

ABB. 4
Lutherstadt Wittenberg, 
Stadtpfarrkirche St. Marien, 
Chorhauptschiff, Schlussstein 
im östlichen Joch, Relief  
»Maiestas Domini in der Man­
dorla«, um 1290

ABB. 5
Südliches Chorseitenschiff, 
Schlussstein im östlichen 
Joch, Relief »Lamm Gottes«, 
um 1290

ABB. 6
Südliches Chorseitenschiff, 
Schlussstein im mittleren 
Joch, »Erzengel Michael«, um 
1290

ABB. 7
Südliches Chorseitenschiff, 
Schlussstein im mittleren 
Joch, »Erzengel Michael«, 
Detail, um 1290 (2013)



DIE  SAU AN DER K IRCHE –  MARIO  T ITZE

Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 21

Naumburger Werkstatt und ihres Umkrei-
ses charakterisieren.15 Darunter versteht man 
einen künstlerischen Werkstattverband, der 
vor 1260 die Skulpturen im Westchor und 
am Westlettner des Naumburger Doms ge-
schaffen hat.16 Die Passionsreliefs des West-
lettners (Abb. 3) zeigen, in gedrängter, sze-
nischer Komposition und in Dreiviertelre-
lief bis hin zu vollrunder Ausarbeitung, 
Figurengruppen mit typologischen und sti-
listischen Parallelen zu dem Wittenberger 
Bildwerk. Auch sie haben intensive Natur-
studien zur Voraussetzung: So überrascht 
neben der botanischen und zoologischen 
Genauigkeit der Pflanzen- und Tierdarstel-
lungen17 die Veranschaulichung des fließen-
den Wassers18 in der Szene der Handwa-
schung des Pilatus.

An und in der Wittenberger Stadtkirche 
haben sich noch weitere Skulpturen erhal-
ten, die diesen genannten Beispielen stilis-
tisch nahe stehen. Im Gebäudeinneren sind 
das die Skulpturen der Schlusssteine im 
Chorgewölbe, die im Chorhauptschiff eine 
Maiestas Domini – das Bild des richtenden 
Christus im Jüngsten Gericht – (Abb. 4), im 
Seitenschiff das Lamm Gottes (Abb. 5), ei-
nen Engel (Abb. 6, 7) und einen Drachen 
(Abb. 8, 9) darstellen, sowie die plastischen 
Konsolsteine unter den Gewölbeanfängern. 
Außen gehören dazu die Skulpturen an der 
Ostfassade des Chors (Abb. 10, 11) und, 

ABB. 8/9
Lutherstadt Wittenberg, 
Stadtpfarrkirche St. Marien, 
südliches Chorseitenschiff, 
Schlussstein im westlichen 
Joch, »Drache«, um 1290

ABB. 10
südliches Chorseitenschiff, 
Süd- und Ostfassade, Archi­
tekturskulpturen, um 1290

ABB. 11
Chorhauptschiff, Ostfassade, 
Architekturskulpturen, um 
1290



D I E  »W I T T E N B E R G E R  S A U «

22 Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15

durch die starke Verwitterung weniger 
deutlich erkennbar, die heute am Südturm 
aufgestellte männliche Figur mit Schwert 
und einem Schild, der eine – vermutlich 
heraldisch zu deutende – Bartaxt zeigt (Abb. 
12). Höchstwahrscheinlich sind sie alle vom 
selben Bildhauer geschaffen worden.

Die Schlusssteine (Abb. 13) und die Rip-
penkonsolen im Chor sind fraglos mit des-
sen Einwölbung entstanden. Im Zusammen-
hang mit dieser Wölbung wurde auch der 
östliche Chorstrebepfeiler errichtet. Darauf 
erhebt sich der Taufglockenturm als Be-
standteil des Chorgiebels. Zwei der Reliefs 
an der Chorostfassade binden in das Mau-
erwerk des Strebepfeilers ein und tragen 
konsolartig den Taufglockenturm. Eine drit-
te Skulptur befindet sich auf der Schräge 
des Strebepfeilers an der Nordostecke des 
Chors, der gleichermaßen zur Chorwölbung 
gehört und baueinheitlich mit ihr geschaf-
fen wurde. Geht man davon aus, dass der 
Chor der Wittenberger Stadtkirche zwischen 
1280 und 1290 errichtet wurde, so dürften 
auch die damit unmittelbar verbundenen 
plastischen Elemente auf einen Zeitpunkt 
vor 1290 zu datieren sein. Das Relief der 
Sau entstand zweifellos gemeinsam mit den 
übrigen, stilistisch und handschriftlich 
identischen Skulpturen.

An seinem heutigen Standort, oberhalb 
der mittelalterlichen Traufe, befindet es sich 
erst seit dem Umbau von 1570. Seine ur-

sprüngliche Position ist nicht überliefert. Es 
muss sich jedoch an einer Fassade des Chors 
befunden haben, denn nach dem Neubau 
der Doppelturmanlage im Westen (2.–3. 
Viertel des 14. Jahrhunderts) und des Lang-
hauses (1411/12–1439)19 datiert nur der Chor 
noch ins 13. Jahrhundert; an keinem ande-
ren Bauteil könnte das Relief sich von ca. 
1290 bis 1570 in situ erhalten haben. Ein 
Platz im Gebäudeinneren kommt dafür nicht 
in Betracht, denn nach der Beschreibung 
Martin Luthers aus dem Jahr 154320, »hie 
zu Wittenberg an unserer Pfarrkirche ist 
eine Sau in Stein gehauen« [Hervorhebung: 
M. T.], befand es sich außen an der Fassade.

Die Bildwerke des Wittenberger Chors 
weisen unmittelbare stilistische Parallelen 
zu den Skulpturen im sogenannten Acht-
eckbau21, der ursprünglichen Vorhalle zum 
Haupteingang, und in der Allerheiligenka-
pelle22, dem ehemaligen Kapitelsaal, des 
Meißner Doms auf. Die Meißner Bauplastik 
entstand zeitlich und künstlerisch im An-
schluss an die Naumburger Werke, wohl 
auch von Mitgliedern der Naumburger Bild-
hauerwerkstatt.23 Die Maiestas Domini des 
Wittenberger Chorschlusssteins (vgl. Abb. 
4) ähnelt außerordentlich dem Kopf der 
Statue Johannes des Täufers (Abb. 14) im 

ABB. 12
Lutherstadt Wittenberg, 
Stadtpfarrkirche St. Marien, 
südlicher Westturm, Südfas­
sade, Architekturskulptur, 
»Mann mit Schwert und 
Schild«, um 1290

ABB. 13
Lutherstadt Wittenberg, 
Stadtpfarrkirche St. Marien, 
Chorhauptschiff, Schlussstein 
im westlichen Joch, um 1290



MARTIN LUTHER UND D IE  JUDEN –  DOROTHE A WENDEBOURG

Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 57

Das Judentum ist eine »Pest, wie sie feind-
seliger und gehässiger gegenüber der Lehre 
Christi nicht zu finden ist«. Darum muss 
man Frankreich glücklich preisen, das an-
ders als Deutschland nicht mehr von den 
Juden »infiziert« ist. Diese Sätze lesen wir 
bei dem Humanistenfürsten Erasmus von 
Rotterdam.1 Sie zeigen uns zweierlei: Die 
Verbreitung der Judenfeindschaft quer durch 
alle religiösen und weltanschaulichen Grup-
pen, quer durch alle Milieus der frühen 
Neuzeit – Humanisten, Reformatoren, Re-
formationsgegner, Theologen, Philosophen, 
Juristen, Politiker. Und die ungleiche Ver-
teilung der Juden in Europa. Nicht nur in 
Frankreich gab es um 1500 längst keine 
Juden mehr, auch aus England waren sie 
seit über 200 Jahren vertrieben, Spanien 
und Portugal hatten sich ihrer Juden gegen 
Ende des 15. Jahrhunderts entledigt. Im Hei-
ligen Römischen Reich deutscher Nation 
sah es zu Erasmus’ Bedauern anders aus, 
hier lebten Juden. Allerdings nicht überall. 
Die dezentrale Struktur des Reiches, die 
seine politische Landkarte zu einem Fli-
ckenteppich weitgehend selbstständiger 
Territorien und Reichsstädte machte, wirk-
te sich auch auf die Verbreitung der Juden 
aus. Etliche Reichsterritorien hatten die 
Juden vertrieben, insbesondere im Süden. 
Unter den Reichsstädten hatten sogar die 
meisten ihre Juden verjagt. In anderen Ge-

bieten und einigen Städten dagegen gab es 
jüdische Gemeinden. Hier und dort durften 
Juden zwar nicht innerhalb der Stadtmau-
ern wohnen, aber auf dem Land siedeln und 
tagsüber hereinkommen, um Handel zu 
treiben. Die Lage konnte sich auch von ei-
nem Tag zum anderen ändern – heute ver-
trieb man die Juden, morgen ließ man sie 
wieder zu, wofür im einen wie im anderen 
Fall meist wirtschaftliche Gründe maßgeb-
lich waren. Kaum etwas beschäftigte die 
Anführer der deutschen Juden so sehr wie 
das Bemühen um Siedlungs- und Aufent-
haltsrechte. 

So befremdet, ja empört wir vielleicht 
fragen, wie solches Verhalten der damali-
gen Mehrheitsgesellschaft gegenüber den 
Juden möglich war – in der Perspektive 
jener Zeit stellte sich die Frage umgekehrt: 
Wie war es überhaupt möglich, daß Juden 
in christlichen Ländern leben durften? Heg-
ten die Zeitgenossen doch eigentlich die 
feste Überzeugung, dass es in einem christ-
lichen Staat nur einen, nur den rechten 
Glauben geben dürfe. Ketzer aller Art be-
kamen das blutig zu spüren; kaum regte 
sich eine häretische Abweichung, schlug 
das Ketzerrecht zu, drohte der Feuertod. Die 
Frage nach dem Existenzrecht von Men-
schen falschen Glaubens in christlichen 
Gebieten war alt. Seit das Christentum im 
alten Imperium Romanum die Oberhand 

MARTIN LUTHER UND DIE JUDEN

› Dorothea Wendebourg



D I E  »W I T T E N B E R G E R  S A U «

58 Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15

gewann und schließlich Staatsreligion wur-
de, setzte sich mehr und mehr die Ansicht 
durch, dass nun auch das Reichsganze 
christlich, und zwar rechtgläubig christlich 
zu sein habe und dass der Kaiser verant-
wortlich sei, auch mit seinen Mitteln dafür 
zu sorgen. Bereits Kaiser Konstantin, der 
die Hinwendung des Römischen Reiches 
zum Christentum einleitete, griff in die in-
nerkirchlichen Kämpfe um die rechte Leh-
re ein; Ende des 4. Jahrhunderts wurden 
Abweichungen vom rechten Glauben durch 
Staatsgesetz verboten. Bald darauf wurde 
jede Form des Heidentums untersagt. Muss-
te man also nicht auch gegen die Juden 
vorgehen? Waren sie nicht jedenfalls noch 
schlimmer als die Ketzer, da sie den christ-
lichen Glauben nicht nur falsch lehrten und 
lebten, sondern überhaupt ablehnten? 

Wie in vielen Fragen war es auch an 
diesem Punkt der Kirchenvater Augustin, 
der die Weichen für die Zukunft stellte. In 
seinem großen Werk De civitate Dei (Vom 
Gottesstaat) schreibt der nordafrikanische 
Theologe: »Die Juden, die Jesus dem Tod 
überliefert haben und nicht an ihn glauben 
wollten [...], dienen uns durch ihre Schriften 
zum Zeugnis, dass wir Christen die Weis-
sagungen über Christus nicht erfunden ha-
ben. [...] Gott hat also der Kirche in ihren 
Feinden, den Juden, die Gnade seines Er-
barmens erwiesen.« Deshalb habe er sie 
nicht vernichtet und geboten, sie nicht zu 
vernichten, ja mehr noch, deshalb habe er 
auch befohlen, sie über die ganze Welt zu 
zerstreuen; »denn wären sie mit ihrem 
Schriftzeugnis nur in ihrem eigenen Land 
und nicht überall anzutreffen, so könnte 
die Kirche, die überall ist, sie nicht bei allen 
Völkern als Zeugen für die Weissagungen 
zur Verfügung haben, die über Christus 
vorausgeschickt worden sind.«2

Ich habe Augustin hier so ausgiebig an-
geführt, weil seine Argumente weit über 
das folgende Jahrtausend hinaus die vor-
herrschende Begründung dafür abgaben, 
dass Juden, anders als Ketzer, unter Chris-
ten leben durften. Es ist eine Begründung, 
die zwei Voraussetzungen macht: Zum ei-

nen geht sie selbstverständlich davon aus, 
dass die Juden als Menschen, die nicht an 
Jesus Christus glauben, religiös im Irrtum 
sind und das Heil verspielt haben – es sei 
denn, sie bekehren sich zu Christus, womit 
sie aufhören, Juden zu sein; die Definition 
des Jude- oder Nichtjudeseins ist also rein 
religiös, nicht rassisch. Zum anderen setzt 
Augustin voraus, dass die Heilige Schrift 
der Juden, das Alte Testament, in ihren 
Weissagungen Jesus Christus bereits ein-
deutig bezeugt, dass deren Leser also, wenn 
sie denkfähig und gutwillig sind, Christus 
auch darin erkennen können. Darum ist die 
jüdische Zurückweisung Christi ganz un-
verständlich und kann nur als Ausdruck 
von Starrsinn betrachtet werden. Indem sie 
an dem bereits Christus bezeugenden Alten 
Testament festhalten, legen die Juden also 
wider Willen, damit aber umso objektiver, 
Zeugnis für den ab, den sie ablehnen. Ihrer 
doppelgesichtigen Rolle gegenüber dem 
Christentum entspricht die Reaktion Gottes 
auf ihr Verhalten: Für ihren Starrsinn hat 
sie Gott mit der Zerstreuung über die gan-
ze Welt bestraft. Doch er hat mit dieser 
Zerstreuung einen guten Zweck verbunden: 
Dadurch ist auch das Alte Testament über-
all auf der Welt präsent, kann die Kirche 
überall auf dieses Zeugnis verweisen, das 
ihr sogar von denen geleistet wird, die sie 
und ihre Verkündigung ablehnen. Aus al-
ledem folgt: Die Christen müssen den Ju-
den, als einziger Gruppe ohne den rechten 
Glauben, gestatten, unter ihnen zu leben.

An dieser Generallinie hielt die lateini-
sche Kirche fest, das Papsttum und viele 
Bischöfe schärften sie einmal stärker, ein-
mal schwächer, doch grundsätzlich immer 
wieder ein. Ungetauft und das Bekenntnis 
zu Christus wie zur göttlichen Dreieinigkeit 
ablehnend, konnten Juden zwar nur Bürger 
zweiter Klasse mit eingeschränkten Rech-
ten sein; es war legitim, ihnen das Leben 
mit allen möglichen Einschränkungen be-
züglich des Wohnorts, der Berufswahl, der 
Kleidung schwer zu machen und sie mit 
finanziellen Sonderlasten zu beladen. Doch 
existieren durften sie, und zwar als Juden 



MARTIN LUTHER UND D IE  JUDEN –  DOROTHE A WENDEBOURG

Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 59

existieren: mit ihrem eigenen Kultus, ihren 
Synagogen, Schulen und Friedhöfen. Auch 
die Kaiser bekräftigten ihr Lebensrecht. Sie 
nahmen sie als ihre »Kammerknechte« un-
ter ihren besonderen Schutz, der freilich 
nicht selten auch mit besonderer finanziel-
ler Ausbeutung verbunden war.

Die päpstlichen und kaiserlichen Mah-
nungen waren umso notwendiger, als die 
Argumentation Augustins nicht überall ge-
teilt und den Juden ihr Lebensrecht unter 
Christen je länger desto stärker in Wort und 
Tat bestritten wurde. Der Vorwurf, dass die 
Juden Christus ablehnten und ihn sogar 
getötet, sich dabei als wahrhaftige Gottes-
mörder erwiesen hätten, führte namentlich 
seit den Kreuzzügen immer wieder zu Po-
gromen. Im Spätmittelalter kamen neue 
Anklagen hinzu, die, oft von Mönchspredi-
gern verbreitet, landauf, landab fanatisierte 
Massen zu Mord und Totschlag anstachel-
ten: Hostiendiebstahl zur Schändung des 
sakramentalen Leibes Christi, Ritualmord 
an christlichen Kindern zur Gewinnung 
von Blut für magische Praktiken, Brunnen-
vergiftung zur Auslösung des Schwarzen 
Todes, dazu immer wieder der Vorwurf des 
Wuchers, der finanziellen Übervorteilung 
von Christen. Gleichzeitig liefen die großen 
Vertreibungen in Westeuropa ab sowie die 
regionalen im Heiligen Römischen Reich. 
Wenn es päpstlichen oder kaiserlichen Ein-
spruch gab, drang der bestenfalls in Einzel-
fällen durch.

Martin Luther war Bürger des Heiligen Rö-
mischen Reiches, in dem es Juden gab. Er 
wusste über ihre bedrückenden Lebensum-
stände Bescheid. Doch zu seinem persönli-
chen Umfeld gehörten sie nicht. Die Orte 
seiner bewussten Kindheit und Jugend, 
Mansfeld, Magdeburg und Eisenach, waren 
Städte ohne Juden, aus Erfurt, dem Ort sei-
nes Studiums, seiner Klosterzeit und seiner 
ersten Jahre als Dozent, waren Juden in der 
Mitte des 15. Jahrhunderts vertrieben wor-
den, dasselbe Schicksal hatten sie in Wit-
tenberg erlitten, wo Luther die zweite Hälf-
te seines Lebens verbrachte. Aus Kursach-

sen wurden sie seit dem 15. Jahrhundert 
überhaupt nach und nach verjagt – wir 
werden darauf zurückkommen. Die einzige 
Stadt mit jüdischen Bewohnern, in der Lu-
ther sich längere Zeit aufhielt, war Eisleben 
– auch das wird uns noch beschäftigen. Zur 
Begegnung mit Juden kam es nur einige 
wenige Male, vielleicht sogar nur ein einzi-
ges Mal, nämlich als Luther in Wittenberg 
Besuch von durchreisenden Juden erhielt. 
Das Judentum war für ihn zeitlebens eine 
zentrale theologische Größe – als Ausleger 
der Heiligen Schrift, was er ja hauptberuf-
lich war, hatte er am Schreibtisch, am Ka-
theder und auf der Kanzel sozusagen tag-
täglich mit ihnen zu tun.3 Doch zeitgenös-
sische Juden aus Fleisch und Blut hat er 
kaum je, Juden in ihrer eigenen Lebenswelt 
hat er niemals gesehen.

Umso erstaunlicher ist es, dass er in der 
Frühzeit der Reformation mit einem Pau-
kenschlag zum Verhältnis von Christen und 
Juden Stellung nahm, der von den Zeitge-
nossen als geradezu revolutionär empfun-
den wurde, mit der kleinen Schrift Daß 
Jesus Christus ein geborener Jude sei, ver-
fasst im Frühjahr 1523.4 Es war die Auf-
bruchszeit der Reformation. Luther war seit 
einem Jahr wieder in Wittenberg, nachdem 
er, exkommuniziert und geächtet, neun Mo-
nate versteckt auf der Wartburg verbracht 
hatte. Zusammen mit seinen Wittenberger 
Kollegen ging er an die Aufbauarbeit. Die 
evangelische Predigt hatte ungeheuren Er-
folg, landauf, landab fielen ihr die Men-
schen in Massen zu. Was nun dringend 
geschehen musste, war die Umgestaltung 
des christlichen Lebens und der kirchlichen 
Strukturen nach evangelischen Grundsät-
zen. Das Fundament hatte Luther von der 
Wartburg mitgebracht, das ins Deutsche 
übersetzte Neue Testament. Jetzt waren die 
Konsequenzen der nun allgemein zugäng-
lichen biblischen Botschaft auszuformulie-
ren und umzusetzen. Im Jahr 1523 legte 
Luther Schlag auf Schlag eine Reihe grund-
legender Schriften zur evangelischen Neu-
ordnung der verschiedensten Lebensberei-
che vor: Gemeindeaufbau, Gottesdienst, 



JUDEN IN  WIT TENBERG UND LUTHERISCHE JUDENFEINDL ICHKEIT  –  INSA CHRIST IANE HENNEN

Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 69

Einleitung

Die Wahrnehmung von Bildern, die Juden 
augenscheinlich verhöhnen, ist nach dem 
Zivilisationsbruch im nationalsozialistischen 
Deutschland, der systematischen Ermordung 
Millionen europäischer Juden, eine andere 
als zuvor.1 

Andererseits sind Werke der bildenden 
Kunst per se mehrdeutige Zeichen, und je 
älter das Werk ist, desto länger ist seine 
Wirkungsgeschichte, die in jenem Moment 
einsetzt, in dem das Objekt zur Betrach-
tung, zur kritischen oder unkritischen Auf-
nahme (Rezeption) verfügbar wird. Sie setzt 
sich fort, solange das Werk existiert, sodass 
dieses über die Zeiten zunehmend auch 
Zeugnis seiner Rezeptionsgeschichte wird. 
Es sagt also nicht nur etwas über seine 
Schöpfer aus, sondern verweist auch auf 
seine Betrachter und späteren Interpreten. 
In dem Moment, in dem der Urheber sein 
Werk zur Rezeption freigibt, verselbststän-
digt es sich. 

Hans-Jürgen Grabbe zeigt an vielen Bei-
spielen, wie die ursprüngliche Absicht der 
Auftraggeber und Produzenten in Verges-
senheit geraten oder durch neue Bedeutun-
gen verdrängt werden kann, und auch, wel-
che Anstrengungen mancherorts unternom-
men werden, um Kunstwerke den Blicken 
zu entziehen, um die mit ihnen verknüpf-

ten Botschaften aus dem kollektiven Ge-
dächtnis zu tilgen.2 

Der Bedeutungswandel kann schleichend 
vonstatten gehen, indem ein Objekt seine 
Funktion verliert, nicht mehr beachtet, sei-
ne Ästhetik nicht mehr geschätzt wird. Eine 
neue Bedeutung kann aber auch bewusst, 
somit aus ebenfalls rekonstruierbaren Grün-
den, festgelegt und etwa durch häufigen 
Verweis auf den neuen, vermeintlich »wah-
ren« Gehalt behauptet und in das Bewusst-
sein der Gesellschaft oder bestimmter Grup-
pen eingeschrieben werden. Dann bemäch-
tigt sich ein Rezipient des Objektes und lädt 
dieses absichtsvoll mit eigenen Bedeutungs-
gehalten auf.

Zum Verständnis der Wittenberger Fi-
gurengruppe samt ihrer wandelbaren Be-
deutungen ist es deshalb notwendig, die 
Rezeptionsgeschichte der »steinernen Sau« 
nachzuzeichnen, was im Folgenden ver-
sucht wird, anschließend an Mario Titze, 
der die Entstehungsgeschichte auffächert, 
und Dorothea Wendebourg, die Luthers 
wechselnde Haltung gegenüber den Juden 
ausleuchtet.3 Mit der Rekonstruktion des 
ursprünglichen Präsentationsortes des Wit-
tenberger »Schweins an der Kirche« werden 
zunächst bauliche und städtebauliche Zu-
sammenhänge in den Blick genommen und 
Quellen herangezogen, die Auskunft über 
Juden geben, die im 14. und 15. Jahrhundert 

JUDEN IN WITTENBERG UND LUTHERISCHE 

JUDENFEINDLICHKEIT

Zur Wirkungsgeschichte des »schweinischen Steingemähldes«

› Insa Christiane Hennen



D I E  »W I T T E N B E R G E R  S A U «

70 Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15

in Wittenberg lebten.4 Der zweite Teil ist 
der Inszenierung der Skulptur im Jahr 1570 
gewidmet, die einer Neuinterpretation 
gleichkam und ein langanhaltendes media
les Echo fand. Indem abschließend die ein-
schlägigen Länderbeschreibungen und Stadt-
führer aus dem 16. bis 20. Jahrhundert vor- 
gestellt werden, ist auch der Frage nachzu-
gehen, wann die Bezeichnung »Judensau« 
für das Wittenberger Relief gebräuchlich 
wurde. 

Die Entschlüsselung der ursprünglich 
intendierten Aussagen des Kunstwerks, die 
Erkundung des mittelalterlichen Rezepti-
onskontextes und die Aufdeckung der kom-
plexen Wirkungsgeschichte über die Jahr-
hunderte bis heute eröffnet auch die Mög-
lichkeit, erneut eigene Zugänge zu diesem 
seltsamen Kunstwerk zu finden.

BAULICHE UND STÄDTEBAULICHE  
SITUATION: KIRCHE UND KIRCHHOF 
(1290–1569)

Der ursprüngliche Anbringungsort der um 
1290 entstandenen und seit 1570 an der 
Südostecke des Kirchengebäudes sichtbaren 
Skulptur ist unbekannt. Es spricht einiges 
dafür, dass die Figurengruppe sich an der 
nördlichen Außenwand des Chores der Wit-
tenberger Pfarrkirche befand.5 1569/70 wur-
de die hier seit dem 13. Jahrhundert befind-
liche, zum Ursprungsbau gehörige Sakristei 
um zwei Etagen aufgestockt und ein Wen-
delstein errichtet, über den seitdem die 
Obergeschosse des Anbaus und der Dach-
raum der Kirche zugänglich sind. Außer-
dem entstanden zwei neue Strebepfeiler.6 
Die 1569/70 hinzugefügten Bauteile verber-
gen die ursprüngliche Nordfassade des Cho-
res oberhalb des Sakristeigeschosses: Aus 
der Außenwand wurde durch den Umbau 
eine Innenwand. Hätte man das Relief in 
dieser Wandzone belassen, wäre es aus dem 
Blick geraten. Um es weiterhin sichtbar zu 
halten, bot sich die Umsetzung auf die Süd-
seite an. Diese war verhältnismäßig einfach 
zu bewerkstelligen, da mit der Aufstockung 
der Sakristei der Umbau des Daches über 

dem Chor einherging, der die Erhöhung der 
südlichen Traufe nötig machte. Wie restau-
ratorische Untersuchungen gezeigt haben, 
ist die Skulptur dort im 1569/70 aufgemau-
erten Verband verankert, während die aus 
dem 13. Jahrhundert stammenden unteren 
Wandbereiche der Südfassade des Chores 
keine Spuren zeigen, die auf eine ursprüng-
lich tiefere Anbringung des Objekts auf 
dieser Seite hindeuteten.7

Allein durch die Umsetzung der Figu-
rengruppe von der Nord- auf die Südseite 
änderte sich ihre Aussage nicht. Sie war 
weiterhin an der Choraußenseite zu sehen, 
als Teil des übrigen Bildprogramms aus 
dem 13. Jahrhundert, das Teufel und ande-
re Ausgeburten des Bösen umfasste und 
heute leider nur noch fragmentarisch erhal-
ten ist.8 Dieses Programm war, wie Mario 
Titze darlegt, an die christliche Gemeinde 
als Nutzerin der Kirche gerichtet; die Wit-
tenberger Christen sollten davor gewarnt 
werden, sich unchristlich – wie »Ungläubi-
ge« – zu verhalten, gar zum Judentum über-
zutreten oder – allgemeiner – fremde Ge-
bräuche anzunehmen. Das Relief war somit 
Teil eines Programms, das der Abwehr von 
Dämonen diente. 

Nach mittelalterlich-christlichem Ver-
ständnis fielen alle Nicht-Getauften dem 
Bösen anheim, während die Getauften und 
in ihrem christlichen Glauben Sicheren auf 
den Erlöser hoffen durften und sich deshalb 
auch nicht vor den sonderbaren Figuren am 
Außenbau der Kirche fürchten mussten.9 
Titze stellt zutreffend fest, dass in der Zeit 
um 1290, als das Figurenprogramm ent-
stand, die einzigen Fremden in Wittenberg 
die in der Stadt ansässigen Juden waren. 
Alle anderen, die zeitweise oder dauerhaft 
hier lebten, waren Christen. Der antijuda-
istische, der gegen die jüdische Religion 
und ihre Anhänger gerichtete, Gehalt der 
an der Fassade der einzigen Pfarrkirche in 
der Stadt angebrachten Skulptur ist deshalb 
zunächst ein Ausdruck von (religiös grun-
dierter) Fremdenfeindlichkeit. Mit dem Fi-
gurenprogramm grenzte sich die christli-
che Stadtgesellschaft gegen alles als bedroh-



JUDEN IN  WIT TENBERG UND LUTHERISCHE JUDENFEINDL ICHKEIT  –  INSA CHRIST IANE HENNEN

Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 71

lich empfundene Fremde ab: gegen wilde 
Tiere, Teufelsanbetung, Ketzerei und An-
dersgläubige, also Juden.

Wenn das der Dämonenabwehr dienen-
de Bildwerk an der Nordfassade des Chores 
angebracht war, war es auf das nördlich und 
östlich der Kirche befindliche Jüdenviertel 
ausgerichtet, auf den Wohnbezirk der »Un-
gläubigen«. 

Die Ikonografie – die Kennzeichnung der 
Figuren als Juden durch die Verwendung 
von sogenannten »Judenhüten« – ist nur 
vor dem Hintergrund des Vierten Lateran-
konzils zu verstehen. Das von Papst Inno-
zenz III. einberufene Konzil tagte von 1213 
bis 1215 und legte u. a. fest, dass Juden durch 
besondere Kleidung – etwa Spitzhüte – ihr 
Judentum kenntlich zu machen hatten. Das-
selbe Konzil beschloss auch den fünften 
Kreuzzug, der zur Rückeroberung Jerusa-
lems führen sollte, das seit 1187 in der Hand 
der Muslime war. Die diskriminierenden 
Kleidervorschriften des Konzils und die 
ebenfalls dort getroffene Festlegung, dass 
sich Juden an Gründonnerstag und Karfrei-
tag nicht in der christlichen Öffentlichkeit 
zeigen durften, spiegeln die wachsende 
Feindschaft der Christen gegenüber den 
Juden wider, die ab dem 13. Jahrhundert in 
Europa festzustellen ist. Christliche Theo-
logen erhoben den Vorwurf, dass die Vor-
fahren ihrer jüdischen Zeitgenossen Jesus 
von Nazareth, den Sohn Gottes, ihren Mes-
sias, gekreuzigt hatten. Dass dieser selbst 
ein Jude gewesen war und dass das Chris-
tentum aus dem Judentum hervorgegangen 
ist, spielte dabei keine Rolle.

Wer konnte und sollte das Bildwerk se-
hen? Die verhältnismäßig kleinen und de-
tailreich durchgebildeten Skulpturen an den 
Fassaden der Wittenberger Pfarrkirche, die 
auf eine Betrachtung aus der Nähe angelegt 
sind, waren vom Kirchhof aus sichtbar, 
nicht aus größerer Entfernung. Der Kirch-
hof diente bis ins 18. Jahrhundert hinein 
als Begräbnisplatz, wenngleich seit 1526/27 
hauptsächlich der Gottesacker an der Dres-
dener Straße belegt wurde, der heute als 
Alter Friedhof bezeichnet wird. Vermutlich 

bereits im 13. oder 14. Jahrhundert war der 
Kirchhof (mit dem ursprünglichen Fried-
hof) gegenüber dem Markt wie auch dem 
heute »Holzmarkt« genannten kleinen Platz 
südöstlich der Pfarrkirche durch Gitter ab-
gesondert, zur nördlich verlaufenden Jüden-
straße durch eine Mauer. Diese Einfriedun-
gen (»Schranken«) sind bis ins 18. Jahrhun- 
dert hinein in den Kirchenrechnungen re-
gelmäßig als Gegenstand von Reparaturen 
erwähnt.10 Auf einer Stadtkarte aus dem 
Jahr 1749, die das System der im 16. Jahr-
hundert geschaffenen Röhrwasserleitungen 
darstellt, sind sie gut zu erkennen. Die Kar-
te zeigt auch die beiden Hauptzugänge zum 
Kirchhof auf dessen Nordseite (Abb. 1).11

Der Kirchhof gehörte wie die Kirche 
selbst, wie die Superintendentur und das 
Diakonat auf der Ostseite des Platzes zum 
Gelände der Pfarrei.12 Er blieb dies auch 
nach der 1526 eingeleiteten, schrittweisen 
Aufgabe des Begräbnisplatzes. Allerdings 
änderte sich sein Charakter grundlegend: 
Die südlich der Kirche befindliche Kapelle 
zum heiligen Leichnam wurde 1526 profa-
niert und fortan von den Kirchenvorstehern 
als Lager genutzt, 1570 wurden sogar Ver-
kaufsbuden angebaut und zugunsten der 
Kirchenkasse vermietet.13 Nach und nach 

ABB. 1
Wittenberg, Ausschnitt aus 
der Röhrwasserkarte mit der 
Mauer, die den Kirchhof von 
der Jüdenstraße trennte, und 
den Schranken, 1749



D I E  »W I T T E N B E R G E R  S A U «

72 Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15

wurden die Gräber rund um die Kirche 
eingeebnet.

Zutritt zum eingefriedeten Kirchhof und 
zur Pfarrkirche, dem zentralen Gottesdienst-
raum der christlichen Gemeinde Witten-
bergs, hatten nur Getaufte. Dies waren na-
hezu alle Bewohner Wittenbergs, wozu ab 
1502 auch die Studenten der damals eröff-
neten Universität, der Leucorea, zählten, die 
sich lediglich für eine begrenzte Zeit in der 
Stadt aufhielten. Für die stark vergrößerte, 
nun internationale Gemeinde waren ab 1536 
zusätzliche Emporen in den Kirchenraum 
eingebaut worden.14 Keinen Zutritt zum 
Pfarrbereich hatten die in der Stadt leben-
den Juden. Sie waren somit auch nicht di-
rekt einer Schmähung durch das in Rede 
stehende Bild an der Kirchenfassade ausge-
setzt gewesen oder nur im Falle eines wider-
rechtlichen Aufenthalts auf dem Kirchhof. 

JUDEN IN WITTENBERG

Das jüdische Leben im mittelalterlichen 
und frühneuzeitlichen Wittenberg wurde 
bisher nicht systematisch erforscht. Archäo-
logische Befunde und Funde fehlen weitge-
hend, Schriftquellen sind rar.15 Bisher ist 
weder bekannt, wie viele Juden im 12. bis 
15. Jahrhundert überhaupt in Wittenberg 
lebten, noch kann mit Bestimmtheit gesagt 
werden, ob und wann sie von Vertreibun-
gen betroffen waren.16 Auch hier kann diese 
Forschungslücke nicht geschlossen werden, 
es sollen jedoch archivalisch gesicherte Eck-
daten zusammengefasst und, in einem zwei-
ten Schritt, ins Verhältnis zu Beobachtun-
gen am Stadtgrundriss gesetzt werden, um 
zumindest eine vage Vorstellung von den 
jüdischen Lebensumständen in Wittenberg 
im 14. und 15. Jahrhundert zu gewinnen. 

Dem sogenannten ältesten Stadtbuch, ei-
ner Sammlung unterschiedlicher Dokumen-
te, die zu einem späteren Zeitpunkt in ei-
nem Band zusammengefasst wurden, ist zu 
entnehmen, dass ein Fleischer namens Isaak 
1332 »Bürgerzins« zahlte:17 »Iste est census 
civitatis supra rivulum primo datur singu-
lis annis in festo beate Walburgis Ysaac 

carnifex. I ferto.« Der Name Isaak lässt auf 
einen Juden schließen. Die Geschichte von 
Abraham und Isaak im 1. Buch Mose (Gen 
22,1–19) gehört zu den bekanntesten der 
Hebräischen Bibel (Tanach), dem Alten Tes-
tament der Christen.

Offenbar stellten die Juden in der ersten 
Hälfte des 14. Jahrhunderts eine größere 
Gruppe innerhalb der Bevölkerung dar, denn 
1339 erließ Herzog Rudolf II. von Sachsen 
eine Schlachtordnung für die Juden in Wit-
tenberg.18 Für 1346–1350 ist ebenfalls im 
Stadtbuch dokumentiert, dass Juden – Da-
vid Mose von Luckau und Mose von Treu-
enbrietzen (Briczena) – für die Bewachung 
eines Abschnittes des Walls wie auch des 
»Judenturmes« zuständig waren, was ein 
deutlicher Hinweis darauf ist, dass um das 
Jahr 1350 Juden wie Christen im Blick auf 
das Gemeinwohl bestimmte Pflichten er-
füllten und dementsprechend wohl auch 
ähnliche Rechte genossen.19 

Eine in der Literatur zur Wittenberger 
Stadtgeschichte häufig kolportierte Vertrei-
bung im Jahre 1304, für die es keine schrift-
lichen Belege gibt, wird durch diese Quel-
len, wenn nicht ganz widerlegt, so doch 
sicherlich zu einem Ereignis geringerer 
Bedeutung und ohne längere Wirkung.20

Auch für die Vermutung, dass es in Wit-
tenberg (wie auch andernorts) um 1430 im 
Kontext der Hussitenkriege zu Verfolgun-
gen gekommen sein könnte und Juden die 
Stadt verlassen hätten, fehlen bisher stich-
haltige Quellenbelege. Allerdings sind in 
der Kämmereirechnung für 1430/31 im 
Gegensatz zu anderen Jahrgängen auffällig 
viele Namen ausgestrichen oder überschrie-
ben. Im Schossregister erscheinen 398 Na-
men von Hausstellenbesitzern, 39 weitere 
sind eliminiert.21 Nicht alle getilgten Nen-
nungen müssen jedoch auf Juden verwei-
sen; nur ein Hausstellenbesitzer trägt den 
Vornamen Abraham,22 der auf einen Juden 
hindeuten könnte, während z. B. der gleich-
falls ausgestrichene Kersten (i. e. Christian) 
Hornemann23 ein Christ gewesen sein dürf-
te. Die Zuordnung einer Person zu einer 
Religion aufgrund eines vermeintlich jüdi-



JUDEN IN  WIT TENBERG UND LUTHERISCHE JUDENFEINDL ICHKEIT  –  INSA CHRIST IANE HENNEN

Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 73

schen oder christlichen Vornamens bleibt 
im 15. Jahrhundert ohne weitere Informa-
tionen jedoch unsicher. 

Die in der Kämmereirechnung des Jah-
res 1430/31 ausgestrichenen Namen vertei-
len sich über die gesamte Liste, verweisen 
demzufolge nicht nur auf Bewohner des 
Jüdenviertels, sondern auch auf Besitzer 
von Hausstellen in anderen Vierteln. Es 
könnte folglich vermutet werden, dass die 
Wittenberger Juden zumindest im 15. Jahr-
hundert nicht ausschließlich im Jüdenvier-
tel wohnten. Vielmehr waren dort offenbar 
vor und nach 1430 überwiegend Christen 
ansässig. Auch müssen nicht alle Ausstrei-
chungen aus ein und demselben Grund 
erfolgt sein; es könnte sich um Verkäufe 
oder Erbfälle handeln oder um wüst gefal-
lene Hausstellen etwa in Folge einer Epide-
mie. Trotz allem sticht die hohe Anzahl der 
Besitzerwechsel und der ersatzlosen Lö-
schungen ins Auge. Ein »Abraham« – wahr-
scheinlich jener mutmaßliche Jude, dessen 
Name in der 1430/31er Rechnung gestrichen 
wurde – taucht im Übrigen ein Jahr später 
wieder auf.24 

Für eine Vertreibung im Jahre 1440, wie 
sie gleichfalls wiederholt in der Literatur 
angeführt wird, fehlen ebenso die Quellen-
belege.25 Das Datum einer größeren und 
nachhaltigen Vertreibung nach 1350 und 
vor 1536 bleibt somit, unbeschadet der In-
dizien, die für ein solches Ereignis im Jah-
re 1430/31 sprechen könnten, vorerst im 
Dunkeln. Auch Andreas Meinhardi legte 
sich nicht fest: In seinem Dialog »Über die 
Lage, die Schönheit und den Ruhm der 
hochberühmten, herrlichen Stadt Albioris, 
gemeinhin Wittenberg genannt«, dem 1508 
erschienenen ersten »Stadtführer« für Wit-
tenberg, heißt es lediglich‚ die Juden seien 
schon seit langem vertrieben.26

Im Jahr 1536 erließ Kurfürst Johann 
Friedrich jedoch ein Mandat, das Juden ver-
bot, sich in Sachsen aufzuhalten oder gar 
niederzulassen.27 Diese Bestimmung wurde 
1539 mit dem Zugeständnis eines Durch-
zugsrechts gelockert, 1543 jedoch erneut in 
Kraft gesetzt. Dabei spielten Luthers anti-

judaistische Schriften »Von den Jüden und 
ihren Lügen« und »Vom Schemhamphoras 
und vom Geschlecht Christi«, die im selben 
Jahr (1543) erschienen, zweifellos eine Rol-
le.28 Insgesamt verschärfte sich der Ton in 
der religiösen Debatte.

Die rigiden, 1536 und 1543, noch zu Leb-
zeiten Luthers, verfügten Beschränkungen 
endeten in Wittenberg erst mit dem Über-
gang des Kurkreises an Preußen (1815), wo 
seit 1812 das Emanzipationsedikt galt. Al-
lenfalls sogenannten »Schutz-« oder »Hof-
juden« könnte vorher ausnahmsweise der 
Aufenthalt und die Niederlassung erlaubt 
gewesen sein. 

STÄDTEBAULICHE ASPEKTE:  
DAS JÜDENVIERTEL

Die ältesten Wittenberger Stadtkarten von 
1623, 1740(?) und 1742 enthalten die 1644 
eingeführten Hausstellennummern, die mit 
den Nummern in den Schossbüchern kor-
respondieren.29 In den beiden jüngeren 
Karten sind die Stadtviertel (Markt-, Cos-
wiger, Elster- und Jüdenviertel) farblich 
markiert (Abb. 2, 3).30

Ausweislich der Karten umfasste das Jü-
denviertel die Jüdenstraße, die Bürgermeis-
tergasse mit den jeweils östlichen Hausstel-
len in der Scharren- und der Klostergasse, 
den Abschnitt der Straße Hinter der Mauer 
von der Bürgermeistergasse bis nahe an die 
Kupfergasse einschließlich des als Flei-
scher-Gasse bezeichneten Stücks, und die 
Töpfergasse.31 Die östlichste Hausstelle im 

ABB. 2
Stadtkarte Wittenberg: 
Zustand 1644, nicht datiert 
(um 1740) mit Hausstellen­
nummern, Viertelsnamen und 
Farbmarkierungen



ENTSORGUNG VON GESCHICHTE AUS DEM GEIST  POL IT ISCHER KORREK THEIT  –  HANS -JÜRGEN GR ABBE 

Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 103

In diesem Beitrag geht es um die Einord-
nung der Kontroverse um das als »Juden-
sau« bezeichnete Relief an der Wittenberger 
Stadtkirche in bestimmte globale Phäno
mene der letzten Jahrzehnte, die sich zuerst 
in den angelsächsischen Ländern zeigten, 
mittlerweile aber auch in Deutschland ver-
stärkt zu beobachten sind. Dabei geht es 
um Fragen wie die folgenden: Müssen Bild-
werke, sprachliche Kunstwerke, Musik, Aus-
drucksformen der Alltagssprache oder Bräu-
che modifiziert oder gar aufgegeben wer- 
den, wenn sie bei signifikanten gesellschaft-
lichen Gruppen auf Ablehnung stoßen? Ist 
es die moralische Pflicht der Mehrheit, sich 
den Anliegen von Minderheiten zu öffnen 
und gegebenenfalls den gesellschaftlichen 
Konsens neu auszuhandeln? Werden diese 
Fragen bejaht, sprechen wir mit einem in 
den 1990er Jahren in den USA aufgekom-
menen Begriff von »political correctness«.

Noch ein weiteres Problem wird zuneh-
mend diskutiert: Wie sollen wir uns ver-
halten, wenn es nicht nur um das Hier und 
Jetzt geht, sondern um die Vergangenheit? 
Mit anderen Worten: Sollen Verhaltensfor-
men politischer Korrektheit auch unseren 
Umgang mit der Historie bestimmen? Die-
sen Fragen möchte ich anhand mehrerer 
Beispiele aus den USA, Großbritannien und 
Deutschland nachgehen. Abschließend wen-
de ich mich dem Wittenberger Schmähre-

lief zu, versuche es historisch einzuordnen 
und seine Bedeutung für Gegenwart und 
Zukunft auszuleuchten.

Hamburg als »Tor zur Welt« war auch 
Deutschlands Tor zur kolonialen Welt. Die-
ses Tor wurde nicht vom Staat, sondern von 
Hamburger Kaufleuten geschaffen. Eine der 
treibenden Kräfte war Adolph Woermann, 
Chef des Handelshauses C. Woermann, der 
1899 für seine Firma das Afrikahaus, eines 
der prächtigsten Kontorhäuser der Hanse-
stadt (wir würden heute von Verwaltungs-
sitz sprechen) errichten ließ. Deutsche Ko-
lonien existierten zwischen 1884 und 1918, 
also in dem relativ kurzen Zeitraum von 
vierunddreißig Jahren, aber die Folgen wa-
ren immens – und sie waren blutig. Jeweils 
Zehntausende starben im Herero-Aufstand 
1904 und dem Maji-Maji-Aufstand 1905/06. 
Bis heute gibt es Spannungen zwischen 
Deutschland und Namibia, dem Nachfolge-
staat von Deutsch-Südwestafrika, und Tan-
sania, dem ehemaligen Deutsch-Ostafrika. 
Es geht um materielle Wiedergutmachung, 
Rückgabe von Relikten verstorbener indi-
gener Menschen, Restitution von Kunst
werken usw.

In Hamburg erinnern Straßennamen, 
Denkmäler, Häuser und Museen an die ko-
loniale Vergangenheit. Die 1919 gegründete 
Universität ging aus dem Kolonialinstitut 

ENTSORGUNG VON GESCHICHTE AUS DEM GEIST 

POLITISCHER KORREKTHEIT

› Hans-Jürgen Grabbe



D I E  »W I T T E N B E R G E R  S A U «

104 Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15

hervor, einer Einrichtung, deren Absolven-
ten helfen sollten, die Verwaltung in den 
Kolonien zu professionalisieren. 2014 be-
schloss der Hamburger Senat, das kolonia-
le Erbe der Hansestadt aufzuarbeiten. Dabei 
wurde auch das Afrikahaus ins Visier ge-
nommen, das auch heute noch der Firma 
Woermann gehört (Abb. 1). Der Hauptein-
gang wird symbolisch von der Skulptur 
eines afrikanischen Kriegers im Lenden-
schurz bewacht. Er gehörte der Volksgrup-
pe der Wahehe an, deren Kämpfer 1891  
ein Bataillon der deutschen Schutztruppe 
vernichtet hatten, aber bald darauf selbst 
durch die Kolonialmacht aufgerieben wur-
den. Der Kopf des Anführers, Chief Mkwa-
wa (Abb. 2), wurde abgetrennt und gelang-
te in das Bremer Übersee-Museum. Erst 
1954 wurde er an die Wahehe zurückgege-
ben.1 Die in Hamburg aufgeworfene Frage 
lautete, ganz im Sinne der politischen Kor-
rektheit: Kann man einen Schwarzafrika-
ner heute noch in der Pose eines »Wilden« 
im öffentlichen Raum zeigen? Repräsentiert 
die Skulptur geistigen Neokolonialismus, 
oder ist die Statue eine notwendige Erinne-
rung an die koloniale Vergangenheit? Soll-
te sie entfernt werden, weil sie beleidigend 
auf Schwarzafrikaner wirken könnte? 

Hamburgs Kultursenator Brosda (SPD) 
hat dafür plädiert, »die Zeugnisse des Ko-
lonialismus in Hamburg zu kontextualisie-
ren, auch um zu zeigen, dass man ihre 
Bedeutung reflektiert habe. Es ist nicht 
damit getan, drei Straßen umzubenennen 
oder ein Denkmal zu entfernen. Stolpern 
hilft oftmals mehr beim Erinnern als das 
Tilgen der Spuren.«2 Damit ist eine zentrale 
Frage aufgeworfen: Wie geht die Welt um 
mit Objekten und in Sprache gegossenen 
Denkmustern, wenn diese nach Jahrzehn-
ten, vielleicht auch nach Jahrhunderten auf-
grund geänderter Wertvorstellungen oder 
Normen plötzlich gesamtgesellschaftlich 
anstößig wirken oder zumindest von Min-
derheiten als anstößig empfunden werden?

In den Vereinigten Staaten von Amerika 
und zu einem geringeren Grad in Großbri-
tannien wird der Umgang mit Zeugnissen 

einer unliebsamen Vergangenheit von ei-
nem säkularen Trend bestimmt, der durch 
die Forderung nach »diversity« (Vielfalt) 
gekennzeichnet ist. Das hat zum Teil pro
blematische Auswirkungen. Im März die-
ses Jahres publizierte die private Knight 
Foundation Ergebnisse einer Studie, bei der 
mehr als 3 000 College-Studenten über ihre 
Ansichten zum Ersten Zusatzartikel der 
amerikanischen Verfassung befragt wur-
den.3 Der Artikel hat folgenden Wortlaut: 
»Der Kongress darf kein Gesetz erlassen, 
das die Einführung einer Staatsreligion 
zum Gegenstand hat, die freie Religionsaus-
übung verbietet, die Rede- oder Pressefrei-
heit oder das Recht des Volkes einschränkt, 
sich friedlich zu versammeln und die Re-
gierung um Abstellung von Missständen zu 
ersuchen.« Meinungserhebungen zu diesem 
Thema hatte es in den letzten Jahren wie-
derholt gegeben. 2018 jedoch wurde erst-
mals eine Mehrheit (53 Prozent) für die 
Auffassung registriert, dass gesellschaft
liche Vielfalt und Inklusion von Minderhei-
ten wichtiger seien als die verfassungsmä-
ßig garantierte Meinungsfreiheit.

Nur 46 Prozent der Befragten halten die 
Meinungsfreiheit für das zentrale Bürger-
recht. Mit anderen Worten: Zumindest die 
Studierenden an amerikanischen Universi-

ABB. 1
Afrikahaus, Hamburg, Ein­
gangsbereich mit Bronzesta­
tue eines Wahehe-Kriegers, 
erbaut 1899 als Kontorhaus 
für die Kolonialhandelsfirma 
C. Woermann, seit 1972 unter 
Denkmalschutz



ENTSORGUNG VON GESCHICHTE AUS DEM GEIST  POL IT ISCHER KORREK THEIT  –  HANS -JÜRGEN GR ABBE 

Kleine Hefte zur Denkmalpflege 15 105

täten sind mehrheitlich der Überzeugung, 
dass Vielfalt beziehungsweise, wie es in der 
Umfrage heißt, eine positive Umgebung für 
alle Gruppen, nur durch Einschränkungen 
der Meinungsfreiheit erreicht werden kön-
ne. Frauen, Afroamerikaner und Anhänger 
der Demokratischen Partei äußerten über-
proportional diese Ansicht. Interessanter-
weise geben 92 % der Befragten an, dass 
linksliberale Ansichten jederzeit frei geäu-
ßert werden können, aber nur 69 % glau-
ben, dass dies auch für konservative Auf-
fassungen gelte. Eine deutliche Mehrheit 
von 62 % hält es für legitim, Vortragende 
niederzubrüllen, wenn man deren Ansich-
ten ablehnt; weitere 37 % glauben, dass dies 
zumindest manchmal akzeptabel sei. Und 
immerhin 10 % der Befragten halten phy-
sische Gewalt gegen Andersdenkende für 
hinnehmbar. Einschränkungen der Mei-
nungsfreiheit wurden von den Befragten in 
subjektiv bester Absicht befürwortet, denn 
es sollen ja Rassismus und »hate speech«, 
öffentliches hasserfülltes Reden, auf diese 
Weise bekämpft werden.

Mein nächstes Beispiel führt zu der Fra-
ge, wie verfahren werden soll, wenn Men-
schen sich von einer Sache beleidigt fühlen, 
die andere Menschen wiederum mit Stolz 
erfüllt. Robert E. Lee, der Oberkommandie-

rende der Armee von Nord-Virginia, ist in 
den USA noch heute eine legendäre Figur. 
Bei Ausbruch des Bürgerkriegs war er 
Oberst im Heer der Vereinigten Staaten und 
hatte unter anderem die Militärakademie 
West Point kommandiert. Das Angebot, den 
Oberbefehl über die Unionstruppen zu über-
nehmen, schlug er aus und trat nach län-
gerem Zögern in die Südstaatenarmee ein. 
Von seinem Schwiegervater hatte er 63 Skla-
ven geerbt, die er 1862 freiließ. Lee war kein 
vehementer Befürworter der Sklaverei und 
stand der Sezession des Südens skeptisch 
gegenüber. Mitte des 19. Jahrhunderts wa-
ren aber in den USA die regionalen Loya-
litäten größer als die nationalen. Lee erklär-
te, er könne nicht gegen seine Verwandten 
und Freunde kämpfen und müsse das 
Schicksal seiner Heimat teilen. Diese Hei-
mat war Virginia.

Generalleutnant Thomas Jackson gehör-
te ebenfalls zu den bekanntesten Heerfüh-
rern der Konföderation. Er trug den Spitz-
namen »Stonewall« (Steinmauer), weil er in 
einer wichtigen Schlacht in fast aussichtlo-
ser Lage nicht zurückgewichen war und 
dadurch den Tag gerettet hatte. Zahlreiche 
in Unterzahl errungene Siege gehen auf 
sein Konto. Auch Jackson war kein typi-
scher Vertreter des Südens. Er kam aus 
kleinsten Verhältnissen, war weitgehend 
autodidaktisch gebildet und ein tiefgläubi-
ger Christ. Zum Symbol für Sklaverei und 
Rassentrennung wurden die beiden Gene-
räle nicht wegen ihres Verhaltens im Bür-
gerkrieg, sondern weil sie Ende des 19. Jahr-
hunderts, also im Nachhinein, von der wei- 
ßen Bevölkerung des Südens zur Projekti-
onsfläche gemacht wurden für den Wunsch, 
die Sezession als »noble cause« (edle Sache) 
hinzustellen. Die beiden Symbolfiguren 
sollten helfen, den Stolz der Besiegten zu 
bewahren und für die Zukunft Kraft zu 
geben. In Virginia wird seit 1904 ein Lee-
Jackson Day als offizieller Feiertag began-
gen. 

Statuen und Reiterstandbilder der beiden 
Generäle findet man im Süden überall. 
Auch in Charlottesville, dem Standort der 

ABB. 2
Chief Mkwawa (1855–1898), 
Stammesführer der Wahehe


