
Unverkäufliche Leseprobe

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text  

und Bildern, auch auszugsweise, ist ohne schriftliche  

Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und  

strafbar. Dies gilt insbesondere für die Vervielfältigung,  

Übersetzung oder die Verwendung in elektronischen 

Systemen.







Tony Judt
Herausgegeben von Jennifer Homans

Wenn sich  
die Fakten ändern

Essays 1995 – 2010

Aus dem Englischen  

von Matthias Fienbork

Mit einem Vorwort  

von Jennifer Homans

S. FISCHER



Erschienen bei S. FISCHER

Die amerikanische Originalausgabe erschien 2015
unter dem Titel »When the Facts Change. Essays 1995 – 2010«
bei Penguin Press, Penguin Group (USA), New York
© 2015 by The Estate of Tony Judt
© 2015 Introduction by Jennifer Homans

Für die deutschsprachige Ausgabe:
© 2017 S. Fischer Verlag GmbH,  
Hedderichstr. 114, D-60596 Frankfurt am Main

Satz: Fotosatz Amann, Memmingen
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany
ISBN 978-3-10-002508-1



			   21

Erster Teil

1989 – Unser Zeitalter





			   23

1

Immer weiter bergab

Unter Historikern in der englischsprachigen Welt gibt es eine »Hobs-

bawm-Generation«. Es sind dies Männer und Frauen, die irgendwann in 

den »langen 1960ern«, also zwischen 1959 und 1975, ihr Studium auf-

nahmen und deren Interesse an der jüngsten Vergangenheit entschei-

dend geprägt wurde durch die Arbeiten Eric Hobsbawms, wie sehr sie 

sich von vielen seiner Thesen inzwischen auch entfernt haben mögen. 

In diesen Jahren veröffentlichte Hobsbawm eine Fülle einflussreicher 

Arbeiten: Die Sozialrebellen, erschienen 1959, machte junge Studenten 

mit einer Welt bäuerlicher Aufstände in Europa und anderswo bekannt, 

die uns inzwischen sehr viel vertrauter geworden ist, nicht zuletzt dank 

der Untersuchungen von Wissenschaftlern, die sich von Hobsbawms 

schmalem Band inspirieren ließen. In Labouring Men (1964), Industry and 

Empire, 1968 (dt. Industrie und Empire) und Captain Swing (1969, mit 

George Rude) wurde die Wirtschaftsgeschichte Großbritanniens und die 

Geschichte der britischen Arbeiterbewegung in völlig neuem Licht dar-

gestellt. Diese Werke, die an eine fast vergessene Tradition radikaler bri-

tischer Geschichtsschreibung anknüpften und zu neuen Studien über 

die Lebensbedingungen von Handwerkern und Arbeitern anregten, 

zeichneten sich durch enormen Kenntnisreichtum und ein hohes intel-

lektuelles Niveau aus.

Wenn die Thesen dieser Bücher inzwischen konventionell anmuten, 

dann nur deswegen, weil man sich heute kaum noch vorstellen kann, 

wie die Forschung auf diesem Gebiet vor Hobsbawm aussah. Weder revi-

sionistisches Sperrfeuer noch modische Besserwisserei kann an der enor-

men Bedeutung seiner Arbeiten etwas ändern.

Sein wichtigster Beitrag zu unserem Geschichtsverständnis ist jedoch 

seine große Trilogie über das »lange neunzehnte Jahrhundert« von 1789 

bis 1914, deren erster Band (Europäische Revolutionen von 1789 bis 1848) 

1962 erschien. Welchen Einfluss dieses Werk hatte, lässt sich kaum er-



24	 Erster Teil: 1989 – Unser Zeitalter

messen, eben weil es so untrennbar mit unserem Bild von dieser Epoche 

verknüpft ist, dass alle später erschienenen Arbeiten sich unbewusst dar

auf stützen oder es verwerfen. Hobsbawms Blick auf dieses Zeitalter als 

eine Epoche sozialer Unruhen, beherrscht vom Aufstieg des Bürgertums, 

wurde schließlich die »konventionelle« Interpretation, die nun konti-

nuierlich kritisiert und revidiert wird. 1975 folgte der zweite Band, Die 

Blütezeit des Kapitals 1848 – 1875, eine meisterhafte, ungeheuer material-

reiche Studie über die mittleren Jahre des letzten Jahrhunderts. Dieses 

Buch, in dem die mannigfaltigen Transformationen der Welt untersucht 

und in einem überzeugenden historischen Narrativ zusammengefasst 

werden, halte ich noch immer für Hobsbawms bedeutendste Arbeit. Das 

imperiale Zeitalter 1875 – 1914, zwölf Jahre später erschienen, hatte etwas 

unverkennbar Elegisches, als bedaure der führende Historiker des neun-

zehnten Jahrhunderts, dass es zu Ende gegangen sei. Es war eine Epoche 

tiefgreifender Veränderungen, in der ein hoher Preis entrichtet wurde 

für die rasche Akkumulation von Reichtum und Wissen, aber auch eine 

Zeit voller Versprechungen und strahlender Zukunftsvisionen. Das neun

zehnte Jahrhundert war »meine Epoche«, schreibt Hobsbawm in seinem 

jüngsten Buch. Er ist, wie Marx, ein glänzender Sezierer verborgener 

Strukturen und lässt keinen Zweifel an seiner Bewunderung für die er-

staunlichen Errungenschaften dieses Zeitalters.

Insofern ist es überraschend, dass er nun einen vierten Band über das 

»kurze 20. Jahrhundert« vorlegt.* Wie er im Vorwort schreibt, hat er 

lange Zeit einen großen Bogen um die Ära nach 1914 gemacht, und zwar 

aus den üblichen Gründen. Man ist zu nahe an den Ereignissen dran 

(Hobsbawm, Jahrgang 1917, hat die meisten persönlich erlebt), umfas-

sende Einschätzungen liegen noch nicht vor, und für fundierte Interpre-

tationen ist es noch zu früh.

Aber es gibt natürlich noch einen anderen Grund, den Hobsbawm ge-

wiss nicht in Abrede stellen würde: Das zwanzigste Jahrhundert endete 

mit dem Zusammenbruch der politischen und sozialen Ideale und In

stitutionen, für die er zeitlebens gekämpft hat. Es ist eine düstere Ge-

* � Eric Hobsbawm, The Age of Extremes. A History of the World, 1914 – 1991, New York 1995  
(dt.: Das Zeitalter der Extreme. Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts, übers. von Yvonne Badal, 
München 1995).



		  1 Immer weiter bergab	 25

schichte von Irrtümern und Katastrophen. Wie die anderen Vertreter 

einer bemerkenswerten Generation britischer kommunistischer oder ehe-

mals kommunistischer Historiker (Christopher Hill, Rodney Hilton oder 

Edward Thompson) beschäftigte sich Hobsbawm mit der revolutionä-

ren Vergangenheit, und zwar nicht nur, weil die Parteilinie es praktisch 

unmöglich machte, offen über die jüngste Vergangenheit zu schreiben. 

Ein lebenslanger Kommunist und seriöser Historiker, der die Geschichte 

unseres Jahrhunderts interpretieren will, steht vor schier unüberwind

lichen Hindernissen, wie sein jüngstes Werk unfreiwillig offenbart.

Gleichwohl hat Hobsbawm ein in vielerlei Hinsicht ungewöhnliches 

Buch geschrieben. Der erste Teil (»Das Zeitalter der Katastrophe«) um-

fasst die Zeit vom Ausbruch des Ersten Weltkriegs bis zum Sieg über Hit-

ler, der zweite (»Das Goldene Zeitalter«) ist eine Darstellung der Ära bei-

spiellosen Wirtschaftswachstums und sozialen Wandels, die um 1950 

begann und Mitte der 1970er endete und den »Erdrutsch« auslöste, wie 

der dritte und letzte Teil überschrieben ist, in dem es um die letzten bei-

den Dekaden des Jahrhunderts geht. Jedes Kapitel hat ein eigenes Thema, 

das mit den entsprechenden historischen Details unterfüttert wird. Die 

vier Dekaden nach dem Attentat von Sarajewo porträtiert Hobsbawm als 

eine Welt, die »von einer Katastrophe in die nächste« taumelt, als eine 

Zeit von Elend und unvorstellbaren Schrecken, in der Millionen zur 

Flucht gezwungen wurden und das Kriegsrecht, in den vorangegangenen 

Jahrhunderten so mühsam erkämpft, einfach über Bord geworfen wurde. 

(Im Zweiten Weltkrieg kamen von 5,5 Millionen russischen Kriegsgefan-

genen etwa 3,3 Millionen ums Leben, eine Zahl, die, wie so viele andere 

Zahlen, älteren Generationen völlig unvorstellbar erschienen wäre.)

Das »Goldene Zeitalter« nach dem Zweiten Weltkrieg bezeichnet 

Hobsbawm als den Moment, in dem für achtzig Prozent der Menschen 

das Mittelalter schließlich endete, eine Zeit dramatischer sozialer Um-

wälzungen und Verwerfungen in Europa und in der kolonialen Welt, die 

von den europäischen Mächten nun in die Unabhängigkeit entlassen 

wurde. Doch der explosive Erfolg des Kapitalismus in der Nachkriegs-

zeit, der für beispielloses wirtschaftliches Wachstum sorgte und die 

Früchte dieses Wachstums immer mehr Menschen zugänglich machte, 

trug die Saat seiner Verfallserscheinungen schon in sich. Nicht umsonst 

hat sich Eric Hobsbawm immer wieder als erfahrener und kenntnisrei-

cher marxistischer Interpret seines Forschungsgegenstands erwiesen.



26	 Erster Teil: 1989 – Unser Zeitalter

Die Erwartungen und Institutionen, die durch rasche Expansion und 

Innovation in Gang gesetzt wurden, haben uns eine Welt mit nur weni-

gen erkennbaren Orientierungspunkten oder vertrauten Praktiken hin-

terlassen, eine Welt ohne Kontinuität und Solidarität unter den Gene

rationen. Um nur ein Beispiel zu nennen: Die Demokratisierung von 

Wissen und Ressourcen (einschließlich Vernichtungswaffen) und ihre 

Konzentration in unkontrolliertem Privatbesitz untergräbt die Institu

tionen der kapitalistischen Welt, die das erst ermöglicht haben. Eine 

Welt ohne kollektive Praktiken, Wertvorstellungen und Bestrebungen 

verliert die Orientierung, wird instabil und gerät in Krisen.

Kurzum, Eric Hobsbawms Geschichte des zwanzigsten Jahrhunderts ist 

die Geschichte des Niedergangs einer Zivilisation, die Geschichte einer 

Welt, die das Material und kulturelle Potential des neunzehnten Jahr-

hunderts zur Entfaltung gebracht und sein Versprechen verraten hat. In 

Kriegszeiten haben einige Staaten chemische Waffen gegen die Zivil

bevölkerung eingesetzt (auch gegen die eigene, wie im Fall des Irak), die 

von unkontrollierten Marktkräften verursachten sozialen und ökologi-

schen Probleme nehmen weiter zu, während das kollektive Bewusstsein 

gemeinsamer Interessen immer weiter abnimmt. »Der Niedergang der 

organisierten Massenparteien, klassenorientiert, ideologisch ausgerich-

tet oder beides, hat die wichtigste soziale Maschinerie beseitigt, durch 

die die Menschen zu politisch aktiven Bürgern wurden.« Auf kulturel-

lem Gebiet ist nun alles »post«-irgendetwas:

postindustriell, postimperial, postmodern, poststrukturalistisch, post-

marxistisch und dergleichen mehr. Dieses Präfix ist eine Art Begräbnis, 

eine offizielle Todeserklärung, ohne dass es Einverständnis signalisierte 

oder die Gewissheit böte, wie das Leben nach dem Tod aussieht.

Hobsbawms Darstellung hat oft etwas düster Prophetisches, doch das 

schmälert nicht ihre Qualität. Das »Zeitalter der Extreme« wird in ge-

wohnt einfacher, klarer Sprache beschrieben, jargonfrei, unprätentiös. 

Seine Überlegungen kommen in verblüffend knappen und oft witzigen 

Formulierungen daher. Die politischen Auswirkungen des Ersten Welt-

kriegs fasst er in der Bemerkung zusammen, dass »keine der alten Regie-

rungen zwischen Frankreich und dem Japanischen Meer sich halten 



		  1 Immer weiter bergab	 27

konnte«. Er erinnert uns an Hitlers abfälliges Urteil über die Demokra-

tie: »Die einzige Demokratie, die er ernst nahm, war die britische, die er 

zu Recht als nicht völlig demokratisch ansah.« Hobsbawm verhehlt 

auch nicht, welch geringe Meinung er von der Neuen Linken der 1960er 

hatte:

Während junge Linke Mao Tse-tungs Strategie für den Sieg der Revolu-

tion propagierten – die Mobilisierung von Millionen von Bauern für 

den Kampf gegen die städtischen Hochburgen des Status quo – , verlie-

ßen diese Millionen ihre Dörfer und zogen in die Städte.1

Der Hinweis auf die Millionen Bauern macht deutlich, dass Hobsbawm, 

obschon überzeugter Eurozentriker, einen sehr weiten Blick hat.2 Seine 

unmittelbare Kenntnis namentlich von Lateinamerika bereichert seine 

Schilderung der Auswirkungen der Weltwirtschaftskrise, und sein Ver-

gleich zwischen der polnischen Solidarność und der brasilianischen 

Arbeiterpartei, beides populäre Arbeiterbewegungen, die sich in den 

1980ern als Opposition unter einem repressiven Regime verstanden, ist 

aufschlussreich. Er interessiert sich zwar mehr für den Süden als für den 

Osten (darüber später), ist aber nach wie vor vertraut mit der Literatur 

über die peruanische Linke und über neapolitanische Banditen (und mit 

den Menschen selbst) und kann über den sozialen und ökonomischen 

Wandel in rückständigen Gesellschaften daher kenntnisreich diskutie-

ren. Und ebenso selbstverständlich zieht er die Food and Food Production 

Encyclopedia von 1982 heran, wenn er etwas über das Konsumverhalten 

sagen will.

Dieses Buch erinnert auch daran, dass Hobsbawm ein analytisch vorge-

hender Wirtschaftshistoriker ist. Besonders eindrucksvoll schreibt er 

über die Weltwirtschaftskrise oder die Folgen des Booms in der Nach-

kriegszeit, ohne dabei in militärische oder politische Diskussionen zu 

verfallen. Seine Darstellung der ökonomischen Absurditäten der sowje-

tischen Welt (»eine energieerzeugende Kolonie von entwickelteren 

Industrienationen – praktisch also ihrer eigenen Satelliten«) oder der so

zialistischen Länder als »ein ziemlich archaisches, auf Eisen und Rauch 

beruhendes Industriesystem« ist entschieden besser als seine politi-

schen Urteile über dieselben Gesellschaften.



28	 Erster Teil: 1989 – Unser Zeitalter

Und seine Ausführungen über den Faschismus als Produkt der Welt-

wirtschaftskrise sind plausibler als die recht knappe Erörterung der poli-

tischen Gründe. Seine Darstellung des dramatischen Zusammenbruchs 

der kommunistischen Regime im Jahr 1989 grenzt fast an ökonomi-

schen Determinismus. Was nicht heißen soll, dass Schuldenkrisen und 

Misswirtschaft nicht in erheblichem Maß zum Ende des Kommunismus 

beigetragen haben – ganz im Gegenteil. Aber Hobsbawm bewegt sich 

hier auf vertrautem Terrain, und dort will er auch bleiben. Seine Ausfüh-

rungen über Entwicklungen im Westen seit 1974 werden dadurch je-

doch umso überzeugender. Seine Analyse der langfristigen Probleme der 

Weltwirtschaft ist ebenso klar und plausibel wie seine Darstellung der 

Krise des Wohlfahrtsstaates, zu der es kam, als die politischen Kosten des 

wirtschaftlichen Abschwungs durch Steuererhöhungen der arbeitenden 

Bevölkerung aufgebürdet wurden.

Hobsbawm hat sich in all seinen Werken hauptsächlich mit langfristi-

gen wirtschaftlichen Entwicklungen und allgemeinen säkularen Trends 

beschäftigt, aber Das Zeitalter der Extreme ist sein persönlichstes Buch. Es 

oszilliert zwischen distanzierter Interpretation und fast schon privatem 

Kommentar. Wenn Hobsbawm sagt, er habe sein Wissen über das zwan-

zigste Jahrhundert als »teilnehmender Beobachter« zusammengetragen, 

glaubt man ihm sofort.3 Die Inflation nach dem Ersten Weltkrieg be-

schreibt er am Beispiel seines österreichischen Großvaters, der für seine 

fällig gewordene Versicherungspolice gerade einmal ein Getränk in sei-

nem Stammcafé bekommt, und seine eigene Abscheu vor den städte-

baulichen Scheußlichkeiten der 1960er kontrastiert er mit Kindheits

erinnerungen an die »großen architektonischen Monumente der [Wiener] 

liberalen Bourgeoisie«. Seine Anmerkung, dass 1939 nichts auf ein baldi-

ges Ende der Kolonialimperien hingedeutet habe, beruht auf seinen per-

sönlichen Erinnerungen an eine Schule für kommunistische Studenten 

aus Großbritannien und den Kolonien.

Seine Ausführungen über den sozialen Wandel auf Sizilien, über Ar-

beitslosigkeit in São Paulo oder die Risiken der Einführung des Kapitalis-

mus in China stützen sich auf Gespräche mit sizilianischen Banditen, 

brasilianischen Gewerkschaftern und chinesischen Parteifunktionären 

(nicht umsonst wird in seinem Eintrag im Who’s Who unter Freizeitakti-

vitäten »Reisen« genannt). Als Fellow des King’s College in Cambridge 



		  1 Immer weiter bergab	 29

kannte er Alan Turing, den tragischen Erfinder des Computers, und dank 

seiner kommunistischen Kontakte konnte er sich bei der Darstellung 

der florierenden Agroindustrie in der Emilia Romagna auf eine persön

liche Stellungnahme des (kommunistischen) Bürgermeisters von Bolo-

gna stützen.4

Hobsbawm schildert seine persönlichen Erlebnisse mit entwaffnender 

Offenheit und Ehrlichkeit.5 Er zählt sich zu jener »aufmerksamen und 

bedingungslos ergebenen Menschenmenge«, zu der Castro stundenlang 

sprach. Er erinnert daran, dass Linke gern verdrängen, dass der Faschis-

mus nach der Machtergreifung auf die Unterstützung ehemaliger sozia-

listischer und kommunistischer Arbeiter zählen konnte, und berichtet 

von einem Aktivisten der britischen KP, der ganz fassungslos war, wie 

gut es den Arbeitern in Coventry ging: »Wisst ihr, dass die Genossen 

dort oben Autos haben?«

Hobsbawm hat sich zuweilen geirrt, und das räumt er auch ein. Mehr 

als einmal drückt er seine Bewunderung für Journalisten aus, die Ver-

hältnisse durchschauten, die er, der Marxist, nicht sah. Als vor vierzig 

Jahren ein China-Korrespondent der Londoner Times prognostizierte, 

dass der Kommunismus im 21. Jahrhundert überall verschwunden sein 

werde, ausgenommen in China, wo er sich in eine nationale Ideologie 

verwandelt haben werde, war Hobsbawm nach eigenem Bekunden 

schockiert. Heute klingt diese Vorhersage absolut plausibel. Gegen Ende 

seines Buchs weist er darauf hin, dass auch Marx sich geirrt habe: »Nicht 

immer stellt sich die Menschheit nur die Aufgaben, die sie lösen kann.«

Wenn die Stärken dieses Buchs auf seinem engagierten und persön

lichen Charakter beruhen – dann gilt das auch für seine Schwächen, ge-

nauer gesagt für seine Schwäche, denn es gibt nur eine, die allerdings 

verschiedene Formen annimmt. Weil es die Geschichte von Hobsbawms 

eigener Zeit ist (die, wie er jüngst in der BBC erklärte, einer einzigen gro-

ßen Sache gewidmet war), neigt er verständlicherweise dazu, die großen 

Konturen und Konflikte dieser Epoche so zu interpretieren, wie er sie 

selbst erlebt hat. Die Kategorien rechts-links, faschistisch-kommunis-

tisch, fortschrittlich-reaktionär verwendet er sehr entschieden und im 

Grunde so, wie sie sich in den 1930ern präsentierten. Die tragischen 

strategischen Irrtümer der Kommunisten erkennt er ebenso an wie den 

erstaunlich ähnlichen Geschmack von faschistischen und kommunisti-



30	 Erster Teil: 1989 – Unser Zeitalter

schen Führern und selbst die schiere Grauenhaftigkeit des Kommunis-

mus als System. Er kommt aber nicht auf die Idee, das politische Lager-

denken der damaligen Zeit kritisch zu überprüfen und in Faschismus 

und Kommunismus mehr als nur gelegentliche und paradoxe Verbün-

dete zu sehen.

Man kann wohl sagen: eine verpasste Gelegenheit. Der Spanische Bür-

gerkrieg ist für ihn noch immer »die einzige Sache, für die zu kämpfen 

selbst im Rückblick ebenso klar und plausibel erscheint wie 1936«. Aber 

genau deswegen verhindern der Spanische Bürgerkrieg und ganz allge-

mein die Kämpfe der 1930er ein radikales Nachdenken über die Illusio-

nen, mit denen sie einhergingen.

Nirgendwo erörtert Hobsbawm, wie sich Stalin den Spanischen Bürger-

krieg zunutze machte, um unter dem Deckmantel der Unterstützung 

eines antifaschistischen Krieges mit diversen in- und ausländischen Geg-

nern abzurechnen. Er sieht auch nicht, dass das ganze Projekt der »anti

faschistischen Einheit« nach den anfänglichen militärischen, ökonomi-

schen und strategischen Katastrophen dem internationalen Kommunis-

mus ein neues Image verschaffen sollte. Das zwanzigste Jahrhundert ist 

ohne einen Blick auf diesen radikalen Neuauftritt des Kommunismus (der 

nach 1943 in geringerem Umfang wiederholt wurde) nicht zu verstehen. 

Stattdessen stellt Hobsbawm die kommunistischen Denk- und Vorge-

hensweisen im Grunde so dar, wie sie seinerzeit verstanden und präsen-

tiert wurden, selbst in seinen Formulierungen und Kategorien, weshalb 

von einer kritischen Analyse des Bolschewismus keine Rede sein kann.

Hobsbawm betrachtet die bolschewistische Revolution und das aus ihr 

hervorgegangene kommunistische Regime als »Entwicklungsprogramm 

für rückständige Länder« – ein Argument, auf das »Revisionisten« und 

andere Sympathisanten der Linken gern zurückgriffen, wenn sie erklären 

wollten, wie sich Lenins Revolution in Stalins Autokratie verwandeln 

konnte. Aber er überlegt nicht, ob es nicht auch und vor allem der erste 

und bedeutendste all jener Staatsstreiche in der »dritten Welt« war (die er 

sonst so gut beschreibt), bei denen revolutionäre Modernisierer die 

Hauptstadt erobern und in einer rückständigen Gesellschaft die Macht 

übernehmen. Das mag nebensächlich sein, aber es ist wichtig. Indem er 

die bolschewistische Revolution nicht als »Putsch« bezeichnet, sondern 

wiederholt darauf hinweist, dass es eine von den »Massen« getragene Re-


