
Alber 49078 / p. 3 /5.2.2020

Patricia Rehm-Grätzel

»Den Bösen
sind wir los,
die Bösen
sind geblieben«
Vom schlechten Gebrauch
der Vernunft

Verlag Karl Alber Freiburg/München



Alber 49078 / p. 4 /5.2.2020

Patricia Rehm-Grätzel

»The Evil One’s gone: the evil stays«

About the bad use of reason

The title refers to Goethe’s tragedy of Faust and the inherent pro-
phecy of the ›banality of evil‹, broadly discussed only in the 20th
century. Philosophers as well as fictional authors show in their works
how the evil one has vanished in order to leave his place to the masses.
In the present book these processes are retraced throughout relevant
texts which provide an interpretation of the increasing brutalization
of the occidental culture.

The Author:

Patricia Rehm-Grätzel studied Philosophy, German and French phi-
lology and Comparative Literature in Mainz and in Dijon within a
special integrated studies programme, meaning that she spent half
her studies in France and the other half in Germany. Her PhD was
also done within a binational »Co-tutelle de Thèse« programme. She
lectured at Université de Bourgogne, Dijon, at Université Lyon III
Jean Moulin, Lyon, at Johannes Gutenberg-Universität Mainz, Ger-
many, and at Waterford Institute of Technology, Ireland. She cur-
rently works as a teacher at a highschool at Mainz.



Alber 49078 / p. 5 /5.2.2020

Patricia Rehm-Grätzel

»Den Bösen sind wir los, die Bösen sind geblieben«

Vom schlechten Gebrauch der Vernunft

Der Buchtitel zitiert Goethes Prophetie im Faust I und verweist auf
die »Banalität des Bösen«, die im 20. Jahrhundert zum breit diskutier-
ten Thema wurde. Sowohl Philosophie als auch Literatur zeigen die
Spuren auf, in denen »der Böse« sich verflüchtigt hat, um einer Viel-
gesichtigkeit des Bösen Platz zu machen. Im Buch werden diese Pro-
zesse anhand von einschlägigen Texten nachvollzogen. Sie bieten in
Darstellung und Interpretation eine Tiefenanalyse der zunehmenden
Verrohung der westlichen Kultur.

Die Autorin:

Patricia Rehm-Grätzel studierte Philosophie, Germanistik, Romanis-
tik und Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaften an
der Johannes Gutenberg Universität Mainz und der Université de
Bourgogne, Dijon. Sie absolvierte den Integrierten Studiengang und
erwarb einen französisch-deutschen Doppelabschluss (Magister/
Maîtrise). Danach promovierte sie im Rahmen eines binationalen,
ko-betreuten Promotionsverfahrens (Co-tuelle de thèse). Sie forschte
und lehrte an den Universitäten Université de Bourgogne, Université
Lyon III Jean Moulin, Lyon, Johannes Gutenberg Universität Mainz
und am Waterford Institute of Technology, Irland. Zur Zeit lehrt sie
an einem Gymnasium in Mainz.



Alber 49078 / p. 6 /5.2.2020

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2020
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Umschlagmotiv: Fiona Dowling, © privat
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49078-5



Alber 49078 / p. 7 /5.2.2020

Inhalt

Hinführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

I) Vom Teufel und von der Hölle . . . . . . . . . . . . . . 21

II) Schreiben über das Böse . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
1. Der Pakt mit dem Teufel . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

Johann Wolfgang von Goethe: Faust . . . . . . . . . . . 32
Amélie Nothomb : Antéchrista . . . . . . . . . . . . . . 38
Jonathan Littell: Die Wohlgesinnten . . . . . . . . . . . 42
a) Menschen zwischen Individualität und Statistik . . . . 42

Max von Aue . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42
Statistik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
Individualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

b) Reminiszenzen an Faust . . . . . . . . . . . . . . . . 51
»Vom Himmel durch die Welt zur Hölle« . . . . . . . 52
Thomas – Mephisto . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53
»Du siehst, mit diesem Trank im Leibe,

bald Helenen in jedem Weibe« . . . . . . . . . . 58
Clemens und Weser: Die Erlösung . . . . . . . . . . . 61

c) Der Teufel in Person . . . . . . . . . . . . . . . . . 62
d) Egoismus und Schwäche als Prinzip des Bösen . . . . . 66
Die Gefahr der falschen Zugehörigkeit . . . . . . . . . 69

2. Der künstliche Mensch . . . . . . . . . . . . . . . . . 72
Der Golem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
a) Tradition und Elemente . . . . . . . . . . . . . . . . 74
b) Historischer Überblick . . . . . . . . . . . . . . . . 76
Literarische Ausführungen . . . . . . . . . . . . . . . 78
a) Brentanos Golem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78
b) Jüdische Erzählungen . . . . . . . . . . . . . . . . . 80

7



Alber 49078 / p. 8 /5.2.2020

Variationen des Golem . . . . . . . . . . . . . . . . . 83
a) Paul Wegeners Film: Der Golem, wie er in die Welt kam 83

Legende des Golem . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83
Darstellung der Menschen . . . . . . . . . . . . . . 85
Vergessene Verantwortung . . . . . . . . . . . . . . 86

b) Cynthia Ozicks weiblicher Golem . . . . . . . . . . . 90
c) Mary Shelley: Frankenstein . . . . . . . . . . . . . . 95

Erschaffung des Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . 95
Frankensteins Geschöpf . . . . . . . . . . . . . . . . 98
Das Böse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

Die Thematisierung der Verantwortungslosigkeit . . . . 102

III) Nachdenken über den Bösen . . . . . . . . . . . . . . . 106
1. Der Aufklärungsoptimismus als Vertilger des Bösen . . . 106

Das Böse als Möglichkeit bei Gottfried Wilhelm Leibniz . 107
a) Gott und die beste aller Welten . . . . . . . . . . . . 108
b) Das Verhältnis Gott – Mensch . . . . . . . . . . . . . 111
c) Das Problem des Bösen . . . . . . . . . . . . . . . . 113
Die Bedeutungslosigkeit des Bösen bei

Johann Gottfried Herder . . . . . . . . . . . . . . . 116
a) Das Prinzip der Harmonie . . . . . . . . . . . . . . . 116
b) Die Unterlegenheit des Bösen . . . . . . . . . . . . . 124

2. Die Rückkehr des Teufels . . . . . . . . . . . . . . . . 129
Die Entdeckung des radikal Bösen bei Immanuel Kant . . 129
a) Die Freiheit als Wesen des Menschen . . . . . . . . . 129
b) Die Stufen des Bösen . . . . . . . . . . . . . . . . . 134

Die Verkehrung der Anlagen . . . . . . . . . . . . . 134
Der Hang zum Bösen . . . . . . . . . . . . . . . . . 135
Das radikal Böse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137

c) Das Teuflische und das Vorbild des Guten . . . . . . . 139
Das mythologisch begründete Böse bei

Friedrich Wilhelm Joseph Schelling . . . . . . . . . . 141
a) Gott und die Schöpfung . . . . . . . . . . . . . . . . 141
b) Der Mensch als Ebenbild Gottes . . . . . . . . . . . . 146
c) Das Böse und der Teufel . . . . . . . . . . . . . . . . 150
Die Kultur als Keimzelle allen Bösen bei

Jean-Jacques Rousseau . . . . . . . . . . . . . . . . 152
a) Der natürliche Mensch . . . . . . . . . . . . . . . . 153
b) Der Mensch in der Gesellschaft . . . . . . . . . . . . 158

8

Inhalt



Alber 49078 / p. 9 /5.2.2020

3. Die Vertreibung des Teufels . . . . . . . . . . . . . . . 164
Die Radikalisierung der Freiheit bei Jean-Paul Sartre . . 165
a) Das Handeln in Verantwortung . . . . . . . . . . . . 166
b) Der neue Humanismus . . . . . . . . . . . . . . . . 174
c) Der Teufel und der liebe Gott . . . . . . . . . . . . . 176
Die Flucht in Verzweifung und der Verfall in Schwermut . 178
a) Der Verlust des Teufels bei Sören Kierkegaard . . . . . 179

Der Mensch als Selbst . . . . . . . . . . . . . . . . . 179
Verzweiflung und Angst . . . . . . . . . . . . . . . 184
Der Teufel und die Verzweiflung aus Trotz . . . . . . 192

b) Die Schwermut bei Romano Guardini . . . . . . . . . 195
Das Böse als Widerspruch . . . . . . . . . . . . . . . 195
Die Person im Dialog . . . . . . . . . . . . . . . . . 199
Die Schwermut und ihre Annahme . . . . . . . . . . 205

Der Dialog wider das Böse bei Hannah Arendt . . . . . 213
a) Das Böse und der Dialog . . . . . . . . . . . . . . . 214

Handeln und Untat . . . . . . . . . . . . . . . . . . 214
Statistik und Durchschnitt . . . . . . . . . . . . . . 218
Macht und Gewalt . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223

b) Das Gewissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 225
Der Ursprung des Bösen . . . . . . . . . . . . . . . 225
Gewissen und die Gesellschaft . . . . . . . . . . . . . 226
Das wurzellose Böse . . . . . . . . . . . . . . . . . . 233
Orientierung an Beispielen . . . . . . . . . . . . . . 237

c) Das gewissenlose Böse . . . . . . . . . . . . . . . . 239
Zur Normalität der Person . . . . . . . . . . . . . . 239
Unfähigkeit zu handeln und zu sprechen . . . . . . . 242
Das personifizierte Böse . . . . . . . . . . . . . . . . 244
Die Rolle der Intellektuellen in der NS-Diktatur . . . . 245
Die Banalität des Bösen . . . . . . . . . . . . . . . . 247

d) Vom Überschreiten der Grenzen . . . . . . . . . . . . 248
Die Bedeutung der Ehrfurcht bei Albert Schweitzer . . . 250
a) Die falsche Kultur und Weltanschauung . . . . . . . . 250
b) Wesen und Aufgabe der Philosophie . . . . . . . . . . 255

IV) Vom falschen Umgang mit Menschen –
Versuch einer Erklärung . . . . . . . . . . . . . . . . . 262

1. Der Mensch und die Gemeinschaft . . . . . . . . . . . . 263
Das Beziehungsgeflecht . . . . . . . . . . . . . . . . . 263

9

Inhalt



Alber 49078 / p. 10 /5.2.2020

Das Erleben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265
2. Der Mensch und er selbst . . . . . . . . . . . . . . . . 267

Die Erfahrung des Mangels . . . . . . . . . . . . . . . 267
Die Neugier . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 269
Das Können . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 271

3. Der Bezug nach außen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 274
Die fragliche Existenz des Anderen . . . . . . . . . . . 274
Der Vergleich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 276

4. Der Andere . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 278
Der gute und der böse Andere . . . . . . . . . . . . . . 278
Der schlechte Gebrauch der Vernunft . . . . . . . . . . 280

V) »Die Hölle« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 284

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291

10

Inhalt



Alber 49078 / p. 11 /5.2.2020

[…] The Devil
I met the Devil too,
And the adjectives by which I would describe him are these:
Solemn,
Boring,
Conservative.
He was a man the world would appoint to a Board,
He would be on the list of invitees for a bishop’s garden party,
He looked like an artist.

He was the fellow who wrote in newspapers about music,
Got into a rage when someone laughed;
He was serious about unserious things;
You had to be careful about his inferiority-complex
For he was conscious of being uncreative.

(Patrick Kavanagh – A View of God and the Devil)

[…] Der Teufel
Ich habe auch den Teufel getroffen,
Und die Adjektive, mit denen ich ihn beschreiben würde, sind:
Gravitätisch,
Langweilig,
Konservativ.
Er war derjenige, den man in ein Gremium wählen würde,
Er wäre bei einem Empfang beim Bischof auf der Gästeliste,
Er sah aus wie ein Stümper.

Er war der Kerl, der in Zeitungen über Musik schrieb,
Der wütend wurde, wenn jemand lachte;
Er war ernsthaft bei unernsten Dingen;
Man musste sich vor seinem Minderwertigkeitskomplex in Acht

nehmen,
Denn er war sich dessen bewusst, dass er nicht kreativ war.

(Patrick Kavanagh – Ein Blick auf Gott und den Teufel)



Alber 49078 / p. 12 /5.2.2020



Alber 49078 / p. 13 /5.2.2020

Hinführung

Wenn Mephisto sich in der Hexenküche die Anrede Satan verbietet
und erklärend hinzufügt:

»Er [der Name Satan] ist schon lang in’s Fabelbuch geschrieben;
Allein die Menschen sind nichts besser dran,
Den Bösen sind sie los, die Bösen sind geblieben.«
(Goethe. Faust I. V 2507–2509),

so verweist Goethe hier durch Mephisto auf ein neues Weltbild. Der
Name Satan steht für den Urbösen, der den Menschen und ihrer Welt
Schaden zufügt. Er ist der alleinige Verursacher, der als Gegenspieler
Gottes wirkt. Ist sein Name ins Fabelbuch geschrieben, so ist er selbst
nur noch Geschichte und noch weniger: Er ist zum Märchen gewor-
den. Als solches ist seine Realität mehr als zweifelhaft. Dasselbe gilt
auch für seine Funktion, wobei hier mehr als nur Satans Funktion
gemeint ist. Es geht hierbei um den Glauben als solchen, der den
Menschen abhandengekommen ist. Somit spielt der Glaube an den
Bösen und auch an den Guten nicht mehr die bestimmende Rolle im
Leben der Menschen.

Der Böse hat nun nicht mehr dieselbe Macht über die Menschen,
da diese sich mehr an Naturwissenschaften orientieren und ihr Inte-
resse mehr auf die materielle Welt, statt auf die spirituelle Welt rich-
ten. Jedoch ist sein Vermächtnis geblieben: Das Böse ist weiterhin in
der Immanenz zu finden, und auch die Menschen sind immer noch
böse.

Mephistos Worte haben während der letzten zweihundert Jahre
nichts von ihrer Gültigkeit verloren. Philosophen wie z.B. Hans Jonas
bedauern immer wieder den Verlust des Transzendenten gegenüber
der allzu technisch orientierten Welt (vgl. Jonas. Verantwortung.
S. 57 f.). Bedingt durch kulturelle und gesellschaftliche Errungen-
schaften oder literarische und philosophische Überlegungen wird in
unserer Zeit tatsächlich häufig das Religiöse säkularisiert. Auch

13



Alber 49078 / p. 14 /5.2.2020

Bettina Stangneth stellt fest: »Wer heute vom Bösen spricht, der
spricht allein vom Menschen« (Stangneth. Denken. S. 15). Dabei be-
zeichnet das Böse hier zum einen eine Art des Handelns oder Sich-
Verhaltens, zum anderen ist der Böse Synonym des Teufels. Der Teu-
fel stellt aber im europäischen Denken kaum mehr eine Realität dar
und repräsentiert deshalb nicht mehr die Gefahr des Bösen oder den
Verführer zum Bösen. Vielmehr ist er weitestgehend nur noch eine
ikonographische Figur. Jedoch ist das Böse weiterhin in der Welt vor-
handen und die Gefahr, zum Bösen verführt zu werden, scheint nun
von den Anderen auszugehen.

Böse sind immer die Anderen. Dieser Aussage und der damit
verbundenen Einstellung begegnen wir allzu häufig. Es geht dem
Menschen dann darum, sich zu schützen und die Schuld auf jemand
Anderen zu übertragen. Der Mensch ist der Gute in seinem Leben,
das seine Geschichte ist. Er ist derjenige, der sich richtig verhält und
dessen Absichten gut sind. Stellt sich dies alles als (teilweise) nicht
korrekt heraus, so bemüht er häufig einen Sündenbock – den Ande-
ren. Der Andere ist der eigentlich Böse oder er hat den Menschen
dazu gebracht, dass er sich nicht gut verhalten hat.

Jedoch ist das Thema des bösen Anderen kein typisches philoso-
phisches Thema. Gustav Roskoff verweist im Rahmen seiner Ge-
schichte des Teufels mehrfach auf religiöse Traditionen, in denen der
Feind eines Volkes zum Bösen gemacht wird, damit der Feind der
Andere wird, den man bekämpfen kann. (Vgl. Roskoff. Geschichte.
S. 64, S. 72)1 In der christlichen Tradition sieht Hermann Häring das
Böse sogar als den »entscheidende[n] Kampf- und Machtfaktor« und
damit gleichzeitig als die »entscheidende Triebfeder menschlicher Ge-
schichte« (Häring. Tradition. S. 77) in Europa. Der Teufel selbst ist
für ihn »ein typischer Fall der Interaktion zwischen Religion und
Kultur« (Häring. Tradition. S. 85).

Der böse Andere ist eine religiöse Thematik und eine Thematik
des menschlichen Lebens überhaupt. Der Mensch hat entweder Fein-

14

Hinführung

1 Roskoff bezieht sich hier auf die Religionen des klassischen Altertums: »Der gefähr-
liche Feind wird entweder selbst zummythischen bösenWesen […] oder die Gottheit,
die dem feindlichen Volk als Schutzgottheit gilt […], erscheint dem bedrohten Volk
als feindliche, übeltätige […].« (Roskoff. Geschichte. S. 64). Aber auch schon bei den
Ägyptern ist diese Verhaltensweise bekannt und sogar mit einer Gottheit belegt: »Set
galt auch als Gott der Nachbarvölker […] Alles Nichtägyptische, Fremdartige ist eine
Offenbarung des Set, ebenso alles Schädliche, Rohe, alles verwüstende Wesen.« (Ros-
koff. Geschichte. S. 72)



Alber 49078 / p. 15 /5.2.2020

de, denen er trotzen muss, um sich zu bewähren und über sich hi-
nauszugehen, oder er schafft sich Feinde.

Die Literatur als erzählerische Form kann das Leben in seinen
allgemeinen Zusammenhängen zeigen. Deshalb erscheint der böse
Andere vornehmlich in der Literatur. Zum einen taucht hier der Teu-
fel selbst immer wieder auf, und gerade in der literarischen Moderne
erfreut er sich großer Beliebtheit (vgl. Schulte. Radikal. S. 323). Zum
anderen wird in der Literatur sowie in jedem künstlerischen Werk,
das eine Geschichte erzählt, dem Helden, der in der Regel der Gute
ist, ein Widersacher entgegengesetzt. Letzterer ist dem Helden ge-
genüber grundsätzlich feindselig gestimmt, sei es aus Missgunst oder
Eifersucht, oder er ist an sich von schlechtem Charakter, was dann die
Feindseligkeit nicht nur dem Helden gegenüber, sondern gegen alle
anderen Menschen begründet. In jedem Fall lässt der Antipode einer-
seits den Helden über sich hinauswachsen und unterstreicht anderer-
seits die positiven Eigenschaften des Helden, der sich im Verlauf der
Handlung gegen seinenWidersacher durchzusetzen und insgesamt in
der Geschichte zu bewähren hat.

Neben der literarischen Verarbeitung alsWiderstreit von Helden
und Antipoden, Gut und Böse, hellem und dunklem Prinzip, Akteur
und Widersacher werden das Böse und die Personifikation des Bösen,
nämlich der Teufel, auch häufig in der Philosophie thematisiert, denn
die Philosophie beschäftigt sich mit Prinzipien, die dem individuellen,
menschlichen Leben und dem Leben des Menschen als solchem zu-
grunde liegen. Susan Neiman ist sogar der Ansicht, dass die Philoso-
phiegeschichte insgesamt »nichts Ernsteres zu bieten [hat], als die
Frage nach dem Bösen« (Neiman. Böse. S. 13). Dieser Ernst resultiert
aus dem Leben des Menschen selbst.

Insofern ergänzen sich Literatur und Philosophie als zwei Arten
des Nachdenkens über das Leben und des Beschreibens des Lebens-
zusammenhangs. Aus diesem Grund werden im vorliegenden Werk
zuerst die Literatur und anschließend philosophische Betrachtungen
hinsichtlich des Themas des Bösen und des Bösen im Anderen nach-
einander zur Sprache kommen.

Das Böse hat ebenso viele Facetten wie das menschliche Leben
selbst. Christian Schäfer spricht von dem »Variantenreichtum in den
philosophischen Auseinandersetzungen mit dem Bösen« (Schäfer.
Einführung. S. 13 f.) und zählt die vielen unterschiedlichen und auch
widersprüchlichen Grundpositionen bezüglich des Bösen in der Phi-
losophie auf (vgl. Schäfer. Einführung. S. 11 ff.).

15

Hinführung



Alber 49078 / p. 16 /5.2.2020

Ebenso verhält es sich mit der Art und Weise, wie und warum
Menschen zum bösen Anderen gemacht werden. Um das Thema ein-
zugrenzen, wurde eine Auswahl getroffen. Was die Literatur betrifft,
so liegt der Schwerpunkt hier auf zwei besonderen Thematiken. Zum
einen wird der Faust-Stoff zur Verdeutlichung herangezogen. Dieser
Stoff bietet das Motiv des Paktes mit dem Teufel, also der Pakt zwi-
schen einem Menschen und einem übernatürlichen Wesen, nämlich
mit dem bösen Anderen, der den Menschen verführt. Dabei geht es
hier nicht darum, dass sich Menschen mithilfe des Teufelspaktes von
der Gesellschaft entfernen und ihr schaden wollen, so wie es ehrbaren
Frauen in Zeiten des Hexenwahns unterstellt wurde. Vielmehr steht
der Pakt mit dem Teufel hier für den Versuch eines Außenseiters, sich
in eine menschliche Gemeinschaft zu integrieren.

Im Folgenden sollen exemplarisch literarische Werke interpre-
tiert werden, die sich dem Pakt mit dem Teufel widmen. An dieser
Stelle wird es vor allem um Goethes Faust. Der Tragödie erster Teil
gehen, vornehmlich um das Prinzip, das die Grundlage für weitere
Faust-Variationen bietet. Außerdem soll Amélie Nothombs Böses
Mädchen – Antéchrista vorgestellt werden, eine Variation der The-
matik, bei der es um zwei junge Frauen im 20. Jahrhundert geht und
ihren Versuch, sich in der Universität zu integrieren. Schließlich wird
Jonathan Littells RomanDie Wohlgesinnten ausführlicher bearbeitet.
In diesem Roman findet sich zum einen der Faust-Stoff Goethes mit
direkten Hinweisen und Zitaten, und insbesondere die Thematik des
Paktes mit dem Teufel, wieder. Zum anderen verarbeitet der Roman
Hannah Arendts philosophische Reflexionen zum Bösen, auf welche
im Verlauf dieser Arbeit genauer eingegangen werden.

Im zweiten Teil von Goethes Faust. Der Tragödie zweiter Teil
wird wie nebenbei das zweite Thema vorbereitet, das für uns hier
von Interesse ist, nämlich der künstliche Mensch. Hier erschafft
Wagner den Homunculus, der aber letztendlich nicht lebensfähig ist.
Der künstliche Mensch oder das von Menschen erschaffene künst-
liche Wesen ist ein bekanntes Motiv der Mythologie und der Litera-
tur, aber auch der jüdischen Tradition. Bei letzterer handelt es sich
jedoch nicht um ein aus wissenschaftlichem Hochmut erschaffenes
Wesen, sondern mit dem Golem um den stummen Helfer des Rabbi,
der die Juden auf Geheiß Jahwehs vor böswilligen Übergriffen schüt-
zen soll. Auch dieses Motiv erfährt in der Literatur und im Film viele
Variationen, wovon im Folgenden einige exemplarisch behandelt
werden sollen.

16

Hinführung



Alber 49078 / p. 17 /5.2.2020

Bei diesem Motiv geht es uns vor allem darum, wie der Mensch
mit seiner eigenen Schöpfung umgeht. Dies wird anhand von Bren-
tanos und einer jüdischen Erzählung aufgewiesen. Dem schließt sich
Paul Wegeners Film Der Golem, wie er in die Welt kam an, der das
Grundmuster der Golem-Thematik aufgreift. Abschließend werden
auch hier Variationen der Thematik vorgestellt: Zum einen die Vari-
ante des weiblichen Golems in Cynthia Ozicks Puttermesser und ihr
Golem, zum anderen Mary Shelleys Frankenstein, in dem das
Grundmuster, das der Golem-Legende zugrunde liegt, ebenfalls deut-
lich wird. Dabei sollen hauptsächlich gemeinsame Strukturen des
Handelns und des Sich-Verhaltens aufgezeigt werden.

Was nun die Philosophie betrifft, so geht es hier mit der Frage
um das Böse, um die nach gutem und bösem Handeln sowie die Frage
nach dem personifizierten Bösen, dem Teufel. Dabei begrenzen wir
uns auch hier auf die Zeit zwischen dem 18. und 20. Jahrhundert.

Zunächst aber werden zwei Philosophen des 18. Jahrhunderts
vorgestellt, für die die Welt nach dem göttlichen Prinzip der Harmo-
nie geordnet ist. Diese Harmonie ist das Grundprinzip, das alles, was
lebt, bestimmt. Das Böse existiert zwar, jedoch setzt sich das Gute
immer wieder und prinzipiell durch. Es handelt sich hierbei um Gott-
fried Wilhelm Leibniz und Johann Gottfried Herder, für den Leibniz
ein Vorbild war.

Trotzdem spielt das Böse in der Philosophie weiterhin eine Rolle.
Da das Böse auch weiterhin in der Welt bleibt, analysieren Denker
wie Immanuel Kant, Friedrich Wilhelm Joseph Schelling und Jean-
Jacques Rousseau das Böse als solches. Außerdem liefern sie unter-
schiedliche Überlegungen hinsichtlich des Ursprungs des Bösen in
der Welt. Sie gehen auch der Frage nach, warum der Mensch das Böse
für sich annimmt oder gar zum Bösen wird. Demzufolge spielt auch
für Kant und Schelling die Personifikation des Bösen wieder eine
Rolle, wie gezeigt werden soll.

Im 20. Jahrhundert scheint der Mensch selbst die Rolle des per-
sonifizierten Bösen zu übernehmen, was sich auch im philosophi-
schen Denken niederschlägt. Exemplarisch für das Nachdenken über
das Böse und dessen Personifikation sollen hier verschiedene Philo-
sophen des 19. und 20. Jahrhundert stehen.

Für Jean-Paul Sartre ist jeder Mensch Schöpfer seines eigenen
Lebens, das er selbst für sich entwirft und eigenständig umsetzt.
Dabei fordert Sartre für jeden Einzelnen die nahezu absolute Freiheit.

17

Hinführung



Alber 49078 / p. 18 /5.2.2020

Demzufolge wird derjenige zum Bösen, der den Menschen an der
Verwirklichung seiner Pläne hindert.

Sören Kierkegaard versteht die Verzweiflung in der Schel-
ling’schen Tradition als Auswirkung des Bösen und sieht die größt-
mögliche Verzweiflung in der Personifikation des Bösen. Was für
Kierkegaard die Verzweiflung ist, wird von Romano Guardini als
Schwermut begriffen. Die Schwermut selbst ist aber nicht Anzeichen
des Bösen, sondern des Guten. Das Böse hingegen ist für Guardini ein
Widerspruch zum Guten, womit er das Böse als vom Guten abhängig
begreift. Guardini liefert zudem noch die Antwort darauf, wie die
Schwermut gemeistert werden kann, ohne, dass dieses lähmende Ge-
fühl zum Bösen tendiert, nämlich durch Dialog und Annahme.

Gerade das Fehlen des Dialoges oder gar die Verweigerung des-
selben ist für Hannah Arendt letztendlich das Böse. In ihren philoso-
phischen Überlegungen geht sie zunächst von Kants Begriff des radi-
kalen Bösen aus, den sie annimmt und weiterentwickelt. Aufgrund
der historischen Ereignisse, die sie als Zeitzeugin miterlebt, ändert
sie dies jedoch und prägt den Begriff der Banalität des Bösen, durch
den die Radikalität des Bösen negiert wird.

Albert Schweitzer hingegen begreift das Böse als ebenso natur-
gegeben wie das Gute, wobei das Böse als das Zerstörende dem auf-
bauenden Guten auch wieder untergeordnet ist. Dabei verfasst er, wie
auch Rousseau, gleichzeitig eine Kulturkritik. Seine ethische Forde-
rung, Ehrfurcht vor dem Leben zu haben, soll jedem Menschen bei
seinem eigenen Handeln Orientierung sein.

Die literarischen Werke und die ausgewählten Philosophen wer-
den zwar im Rahmen einer größeren Thematik, aber dennoch in
Einzelinterpretationen vorgestellt. Deshalb mag die Art der Bearbei-
tung und Auseinandersetzung mit der ausgewählten Literatur und
Philosophie einen eher einleitenden Charakter aufweisen. Dies ist
vor allem dem Interesse geschuldet, dass Literatur und Philosophie
nicht nur für Wissenschaftler in Universitäten zugänglich und ver-
ständlich sein sollte, sondern für alle, die ihren Horizont erweitern
wollen. Durch diese Art der eingehenden Textanalyse werden die ein-
zelnen Positionen genauer dargelegt, damit sie besser miteinander
verglichen werden können.

Es handelt sich hier aber nicht um eine Philosophiegeschichte
des Bösen. Deshalb folgen die zitierten Philosophen nicht unbedingt
chronologisch aufeinander und ihr Denken ist nicht zwangsläufig das
Resultat einer Auseinandersetzung mit dem im voranstehenden

18

Hinführung



Alber 49078 / p. 19 /5.2.2020

Kapitel dargestellten Philosophen. Der Grund hierfür ist darin zu se-
hen, dass die Art der Zusammenstellung eine in sich systematische
Beschäftigung mit der Thematik des Bösen und dessen Personifika-
tion aufweist. So, wie sie hier nacheinander erscheinen, spannen sie
einen Bogen vom Verschwinden und Wieder-Auftauchen des Nach-
denkens über das Böse und seiner Personifikation über die allmäh-
liche Vermenschlichung der Personifikation des Bösen bis hin zu
Überlegungen, welches konkrete Handeln dem Bösen entgegenwirkt.

In einer abschließenden Überlegung soll es um den vernünftigen
Umgang mit dem Bösen und mit dem Anderen gehen. Es wird dar-
gelegt, dass Menschen zwar Vernunft haben und dies auch prinzipiell
wissen, sich dieser Vernunft aber häufig nicht bewusst bedienen. Die
Vernunft, d.h. in diesem Fall das bewusste Nachdenken über das ei-
gene Sein und Handeln, kommt zwar sehr wohl zum Tragen, wenn es
um eigene Erfahrungen und Bedürfnisse geht. Dann setzten Men-
schen häufig ihre Vernunft ein, um zu planen und etwas zu erreichen.
Geht es aber um den Anderen oder um den Umgang mit Anderen, so
lassen sich Menschen häufig von Gefühlen und Vorurteilen leiten. In
vielen Fällen wird der Andere dann zum Bösen gemachten und damit
zum Sündenbock, der für alles Widrige verantwortlich ist. Jedoch
kann viel Böses kann verstanden und vermieden werden, wenn wir
uns bewusst machen, dass nicht unbedingt der Andere der Böse ist.

19

Hinführung



Alber 49078 / p. 20 /5.2.2020


