
Sozialismus des Kapitals



minima oeconomica 
herausgegeben von Joseph Vogl



Christian Marazzi

Sozialismus des Kapitals

Aus dem Italienischen von Thomas Atzert

diaphanes



Die hier versammelten Texte sind erschienen in:
Il communismo del capitale. Finanziarizzazione, biopolitiche 
del lavoro e crisi globale, Verona, ombre corte 2010.
© Christian Marazzi

1. Auflage
ISBN 978-3-03734-185-8

© diaphanes, Zürich 2012
www.diaphanes.net
Alle Rechte vorbehalten

Satz und Layout: 2edit, Zürich
Druck: Pustet, Regensburg



Inhalt

Der Sozialismus des Kapitals	 7

Die Chimäre der Weltregierung	 27

Die Amortisation der Körper-Maschine	 35

Aktien der Sprache	 67

Forschung und Finanzialisierung	 75

Legasthenie und Ökonomie	 103

Demokratie in Amerika	 133

Beim nächsten Mal wieder der Markt	 145

Textnachweise	 157





7

Der Sozialismus des Kapitals

In der abschließenden Sitzung seines Vorlesungszyklus von 1978/79 
am Collège de France wirft Michel Foucault die Frage auf: 

»Wie soll man es anstellen, dass der Souverän auf keinen seiner Hand-
lungsbereiche verzichtet oder dass der Souverän sich nicht in einen Geo-
meter der Wirtschaft verwandelt? […] Die Rechtstheorie ist nicht in der 
Lage, dieses Problem zu behandeln und die Frage zu entscheiden: Wie 
soll man in einem Raum regieren, der von Wirtschaftssubjekten bevölkert 
wird, da gerade die Rechtstheorie – die Theorie des Rechtssubjekts, die 
Theorie der Naturrechte, der durch einen Vertrag abgetretenen Rechte, 
die Theorie der Übertragung usw. – nicht mit der Idee einer Mechanik, 
mit der Bezeichnung und Beschreibung des Homo oeconomicus überein-
stimmt und nicht übereinstimmen kann.«1

Um über Rechtssubjekte und Wirtschaftssubjekte gleichermaßen 
Macht ausüben zu können, über Subjekte also, die sich grundlegend 
voneinander unterscheiden, bedarf die liberale Regierungskunst folg-
lich eines »neuen Gegenstands«, eines »neuen Bereichs«, eines relativ 
autonomen Gebiets. Foucault zufolge ist dieses neue Bezugsfeld, des-
sen es angesichts des historischen Auftauchens des Homo oeconomi-
cus bedarf, die bürgerliche Gesellschaft. Die bürgerliche Gesellschaft 
ist die Antwort auf die zuvor angesprochene Frage: »Wie soll man 
nach Rechtsregeln einen Raum der Souveränität regieren, der den 

1	 Michel Foucault, Geschichte der Gouvernementalität II: Die Geburt der Bio-
politik. Vorlesung am Collège de France 1978–1979, hg. v. Michel Sennelart, 
übers. v. Jürgen Schröder, Frankfurt a. M. 2004, S. 403. Es handelt sich um die 
Vorlesung vom 4. April 1979. 



8

Nachteil oder Vorteil hat  – ganz wie man will  –, von Wirtschafts
subjekten bevölkert zu sein?«2 

Der Umstand, dass Rechtssubjekt und Wirtschaftssubjekt sich 
grundlegend voneinander unterscheiden, also weder in eins zu setzen 
noch nach der gleichen Logik zu regieren sind, verweist darauf, dass 
Ersteres sich entsprechend einer Dialektik des Verzichts auf die eige-
nen Rechte in das Ganze, dessen Teil es ist, einfügt, während Letzteres 
sich »nicht durch Übertragung, Abtretung, Dialektik des Verzichts 
einfügt, sondern durch eine Dialektik der spontanen Vervielfa-
chung«.3 Der Homo oeconomicus konstituiert sich von seinem ersten 
Auftreten an als eine Art »Interessenatom«, das jede Reduktion oder 
Substitution ausschließt – im liberalen Geist kann von einem Indivi-
duum nicht verlangt werden, auf die eigenen Interessen zu verzich-
ten. Entsprechend stellt sich das Wirtschaftssubjekt auch zur Macht 
des Souveräns. Im Unterschied zum Rechtssubjekt begnügt sich der 
Homo oeconomicus nicht damit, jene souveräne Macht zu begrenzen, 
sondern setzt sie aufgrund der grundsätzlichen und entscheidenden 
Unfähigkeit des Souveräns, den Wirtschaftsbereich in seiner Gesamt-
heit zu beherrschen, außer Kraft, jedenfalls bis zu einem gewissen 
Punkt. Der Wirtschaft gegenüber »muß der Souverän notwendig 
blind sein«.4 Die Labyrinthe und Mäander des Ökonomischen treten 
an die Stelle der Ratschlüsse der Vorsehung oder der Gesetze Got-
tes, mithin jenes Unergründlichen, das im Mittelalter den Souverän 
überragte und ihn gerade aufgrund seiner Transzendenz legitimierte, 
die Macht auf Erden auszuüben. In der liberalen Marktwirtschaft nun 
sind es dieselbe Undurchschaubarkeit und der Schleier der Unwis-
senheit (oder die unsichtbare Hand), die sowohl für das egoistische 
Handeln als auch für die Rationalität des Homo oeconomicus konsti-

2	 Ebd., S. 405. 
3	 Ebd., S. 400. 
4	 Ebd. 



9

tutiv sind. Da die Marktwirtschaft dergestalt das Prinzip der Souverä-
nität und das der Göttlichkeit in sich vereint, zwingt sie zur ständigen 
Neudefinition der Regierungskunst. Die bürgerliche Gesellschaft nun 
bietet sich als Ausweg aus der Aporie an, die sich der Regierbarkeit in 
einer Gesellschaft stellt, die aus einer Multitude sich untereinander 
grundlegend unterscheidender Subjekte besteht. 

Nach der auf Adam Ferguson zurückgehenden klassischen Defi-
nition ist die bürgerliche Gesellschaft das konkrete Ganze, innerhalb 
dessen dieselben Wirtschaftssubjekte leben, die auch Adam Smith 
zu untersuchen bemüht war.5 Foucault nun arbeitet an Ferguson 
vier wesentliche Merkmale heraus: Erstens stellt die bürgerliche 
Gesellschaft eine Art präsozialer Gesellschaftlichkeit dar, eine histo-
risch-natürliche Konstante, die Individuum und Gesellschaft immer 
schon  – »Die soziale Bindung hat keine Vorgeschichte«  – spontan 
und unauflösbar miteinander verbindet. 

»Die Sprache, die Kommunikation und folglich ein ständiger Verkehr der 
Menschen untereinander sind für das Individuum und die Gesellschaft 
vollkommen charakteristisch, weil das Individuum und die Gesellschaft 
nicht ohne einander existieren können. Kurz, es gab nie einen Augen-
blick, oder zumindest ist der Versuch nutzlos, sich einen Augenblick vor-
zustellen, wo man von der Natur zur Geschichte übergegangen wäre, von 
der Nicht-Gesellschaft zur Gesellschaft. Das Wesen der menschlichen 
Natur besteht darin, historisch zu sein, denn das Wesen der menschli-
chen Natur ist ein soziales.«6

5	 Adam Ferguson, An Essay on the History of Civil Society, Edinburgh 1767 
(2., korr. Aufl., London 1768); dt. Versuch über die Geschichte der bürgerlichen 
Gesellschaft, übers. v. Hans Medick, Frankfurt a. M. 1986.
6	 Foucault, Geburt der Biopolitik, S. 409. 



10

Zweitens steht die bürgerliche Gesellschaft für die spontane Syn-
these der Individuen, die keiner Konstitution einer Souveränität 
durch einen Unterwerfungsvertrag bedürfen. Ihre Wechselbeziehung 
(die Smith’sche sympathy) hält die Individualitäten in ihrer Gesamt-
heit zusammen. »Was die Individuen in der bürgerlichen Gesell-
schaft tatsächlich miteinander verbindet, ist nicht ein Maximum 
von Profit beim Tausch, sondern eine ganze Reihe von Interessen, 
die man uneigennützige Interessen nennen könnte.«7 Es sind dies 
der Instinkt, das Gefühl, die Sympathie, das Mitgefühl, aber auch die 
Abneigung gegenüber anderen Individuen, die Abneigung gegen das 
Unglück anderer. »Hier ist also der erste Unterschied zwischen dem 
Band, das die Wirtschaftssubjekte miteinander verbindet, und dem 
Band, das die Individuen der bürgerlichen Gesellschaft zusammen-
schließt.«8 Die bürgerliche Gesellschaft zeigt sich als eine spontane 
Synthese, in der die ökonomische Bindung ihren Platz findet, auch 
wenn sie diese aufgrund ihrer Tendenz, gemeinschaftliche Grenzen 
aller Art zu überschreiten und jedwede lokale Dimension hinter sich 
zu lassen, unablässig bedroht. 

Drittens gibt es in der bürgerlichen Gesellschaft eine spontane Her-
ausbildung von Macht, einer Macht, die der Institution von Macht 
durch Delegation vorausgeht, also der souveränen Macht, wie sie 
juristisch definiert ist. »Wir folgen einem Führer«, heißt es bei Fergu-
son, »ehe wir die Grundlage seiner Ansprüche bestimmt oder einen 
Modus seiner Wahl gefunden haben.«9 Die juristische Struktur der 
Macht kommt immer später, a posteriori. »Der Mensch, seine Natur, 
seine Füße, seine Hände, seine Sprache, die anderen, die Kommuni-
kation, die Gesellschaft, die Macht, all das stellt ein miteinander ver-
wobenes Ganzes dar, das gerade die bürgerliche Gesellschaft charak-

7	 Ebd., S. 413. 
8	 Ebd. 
9	 Ferguson, zitiert von Foucault, ebd., S. 417. 



11

terisiert.«10 Viertens schließlich stellt sich die bürgerliche Gesellschaft 
als Motor der Geschichte dar, insofern die spontane Bindung und das 
stabile Gleichgewicht, worauf sie sich gründet, selbst getragen sind 
von auflösenden, zerrüttenden, konfligierenden Kräften (wie dem 
Konflikt zwischen wirtschaftlichen und sozialen Interessen), welche 
die bürgerliche Gesellschaft dazu verurteilen, sich ständig zu erneu-
ern. »Das Prinzip der trennenden Vereinigung ist auch ein Prinzip 
des historischen Wandels. Was die Einheit des gesellschaftlichen 
Gewebes ausmacht, ist zugleich das Prinzip des historischen Wandels 
und der ständigen Auflösung des sozialen Gewebes.«11 

Foucault stellt die bürgerliche Gesellschaft, wie sich hier gut sehen 
lässt, dem Beispiel Fergusons folgend auf radikal andere Art dar, als 
das in den theoretischen Entwürfen von Hobbes, Rousseau, Montes-
quieu und Hegel (sowie, nicht zu vergessen, Carl Schmitt) geschieht, 
die das Verhältnis von bürgerlicher Gesellschaft und staatlicher Form 
in seiner geschichtlichen Artikulation als eine logisch-juristisch 
Abfolge darstellen.12 Für Foucault hingegen gibt es »eine ständige 
Erzeugung der Geschichte ohne Entartung, eine Erzeugung, die keine 
juristisch-logische Folge ist, sondern eine stetige Bildung von neuem 
Gesellschaftsgewebe, von neuen sozialen Beziehungen, von neuen 
wirtschaftlichen Strukturen, und folglich auch von neuen Typen der 
Regierung.«13 Die Autonomie des Politischen, der Foucault nachgeht, 
dieser »andere« Raum im Vergleich zu jenen heterogenen, von Wirt-

10	 Ebd., S. 418. 
11	 Ebd., S. 420. 
12	 Foucault schreibt: »Wir treten in ein ganz anderes System des politischen 
Denkens ein, wie mir scheint, und zwar ein Denken oder in jedem Fall eine 
politische Reflexion, die für eine neue Regierungstechnik wesentlich ist oder für 
ein neues Problem, das sich durch das Erscheinen des ökonomischen Problems 
für die Regierungstechnik, für die Technologien der Regierung stellt.« (Ebd., 
S. 423.) 
13	 Ebd., S. 422. 



12

schafts- und Rechtssubjekten bevölkerten Räumen, die Dimension, 
deren eine Multitude so grundlegend verschiedener Subjekte in ihrem 
Zusammenleben bedarf, findet sich logischerweise nicht im souverä-
nen Staat, sondern in der Gesellschaft selbst. Es handelt sich um eine 
Art »Staat im Staate«, um eine gewissermaßen vorstaatliche Autono-
mie des Politischen, die sich durch historisch-natürliche soziale Ver-
bindungen herstellt, aus denen heraus kein Bedürfnis besteht, Macht 
an einen Souverän zu delegieren, um die Regierbarkeit der Gesell-
schaft und ihrer inneren Konflikte zu sichern. Nicht zufällig verweist 
Foucault hier auf Thomas Paine: Wenn es wahr ist, dass die bürger-
liche Gesellschaft völlig gegeben ist, wenn es wahr ist, dass sie allein 
ihre eigene Synthese garantiert, wenn es zudem wahr ist, dass es eine 
Art innerer Gouvernementalität der bürgerlichen Gesellschaft gibt, 
warum bedarf es dann einer gesonderten Regierung?14 

Die Entdeckung eines relativ autonomen, vorstaatlichen Raumes, 
einer Art »Staat im Staate«, wirft die Frage nach dem Verhältnis von 
bürgerlicher Gesellschaft und Staat auf, von bürgerlicher Gesellschaft 
und souveräner Regierung, nähert sich dem Problem allerdings, ver-
glichen mit den Traditionen neuzeitlichen politischen Denkens, auf 
vollkommen andere Art. Der Staat ist hier nicht berufen, gesellschaft-
liche Konflikte zu neutralisieren, seine Aufgabe ist es nicht, durch 
Herstellung einer politischen Ordnung – gestützt auf die Autonomie 
des Politischen im Staate – all das zu sublimieren, was innerhalb der 
bürgerlichen Gesellschaft nicht zu regulieren/realisieren ist. Kurz, 
der Staat ist weder Selbstbewusstsein noch ethische Verwirklichung 
der bürgerlichen Gesellschaft. Der politische Konflikt ergibt sich his-
torisch und rekursiv als Konflikt zwischen dem Recht der Sieger und 

14	 »Man darf Gesellschaft und Regierung nicht verwechseln. Die Gesellschaft 
entsteht durch unsere Bedürfnisse, aber die Regierung entsteht aus unseren 
Schwächen. […] Die Gesellschaft fördert die Beziehungen, die Regierung erzeugt 
Unterschiede.« (Paine, zitiert von Foucault, ebd., S. 425.)


