Sozialismus des Kapitals



minima oeconomica
herausgegeben von Joseph Vogl



Christian Marazzi
Sozialismus des Kapitals

Aus dem Italienischen von Thomas Atzert

diaphanes



Die hier versammelten Texte sind erschienen in:

Il communismo del capitale. Finanziarizzazione, biopolitiche
del lavoro e crisi globale, Verona, ombre corte 2010.

© Christian Marazzi

1. Auflage
ISBN 978-3-03734-185-8

© diaphanes, Ziirich 2012
www.diaphanes.net
Alle Rechte vorbehalten

Satz und Layout: 2edit, Ziirich
Druck: Pustet, Regensburg



Inhalt

Der Sozialismus des Kapitals

Die Chimire der Weltregierung

Die Amortisation der Kérper-Maschine
Aktien der Sprache

Forschung und Finanzialisierung
Legasthenie und Okonomie
Demokratie in Amerika

Beim nachsten Mal wieder der Markt

Textnachweise

27

35

67

75

103

133

145

157






Der Sozialismus des Kapitals

In der abschlieffenden Sitzung seines Vorlesungszyklus von 1978/79
am Collége de France wirft Michel Foucault die Frage auf:

»Wie soll man es anstellen, dass der Souverin auf keinen seiner Hand-
lungsbereiche verzichtet oder dass der Souverén sich nicht in einen Geo-
meter der Wirtschaft verwandelt? [...] Die Rechtstheorie ist nicht in der
Lage, dieses Problem zu behandeln und die Frage zu entscheiden: Wie
soll man in einem Raum regieren, der von Wirtschaftssubjekten bevolkert
wird, da gerade die Rechtstheorie — die Theorie des Rechtssubjekts, die
Theorie der Naturrechte, der durch einen Vertrag abgetretenen Rechte,
die Theorie der Ubertragung usw. - nicht mit der Idee einer Mechanik,
mit der Bezeichnung und Beschreibung des Homo oeconomicus tiberein-
stimmt und nicht tibereinstimmen kann.«'

Um iiber Rechtssubjekte und Wirtschaftssubjekte gleichermafien
Macht ausiiben zu konnen, iiber Subjekte also, die sich grundlegend
voneinander unterscheiden, bedarf die liberale Regierungskunst folg-
lich eines »neuen Gegenstands«, eines »neuen Bereichs, eines relativ
autonomen Gebiets. Foucault zufolge ist dieses neue Bezugsfeld, des-
sen es angesichts des historischen Auftauchens des Homo oeconomi-
cus bedarf, die biirgerliche Gesellschaft. Die biirgerliche Gesellschaft
ist die Antwort auf die zuvor angesprochene Frage: »Wie soll man
nach Rechtsregeln einen Raum der Souverinitit regieren, der den

1 Michel Foucault, Geschichte der Gouvernementalitiit II: Die Geburt der Bio-
politik. Vorlesung am Collége de France 1978-1979, hg. v. Michel Sennelart,
iibers. v. Jirgen Schroder, Frankfurt a. M. 2004, S. 403. Es handelt sich um die
Vorlesung vom 4. April 1979.



Nachteil oder Vorteil hat — ganz wie man will -, von Wirtschafts-
subjekten bevolkert zu sein?«?

Der Umstand, dass Rechtssubjekt und Wirtschaftssubjekt sich
grundlegend voneinander unterscheiden, also weder in eins zu setzen
noch nach der gleichen Logik zu regieren sind, verweist darauf, dass
Ersteres sich entsprechend einer Dialektik des Verzichts auf die eige-
nen Rechte in das Ganze, dessen Teil es ist, einfiigt, wahrend Letzteres
sich »nicht durch Ubertragung, Abtretung, Dialektik des Verzichts
einfiigt, sondern durch eine Dialektik der spontanen Vervielfa-
chung«.3 Der Homo oeconomicus konstituiert sich von seinem ersten
Auftreten an als eine Art »Interessenatom, das jede Reduktion oder
Substitution ausschlief3t — im liberalen Geist kann von einem Indivi-
duum nicht verlangt werden, auf die eigenen Interessen zu verzich-
ten. Entsprechend stellt sich das Wirtschaftssubjekt auch zur Macht
des Souverdns. Im Unterschied zum Rechtssubjekt begniigt sich der
Homo oeconomicus nicht damit, jene souverane Macht zu begrenzen,
sondern setzt sie aufgrund der grundsitzlichen und entscheidenden
Unfihigkeit des Souverdns, den Wirtschaftsbereich in seiner Gesamt-
heit zu beherrschen, aufler Kraft, jedenfalls bis zu einem gewissen
Punkt. Der Wirtschaft gegentiber »mufl der Souveridn notwendig
blind sein«.# Die Labyrinthe und Méander des Okonomischen treten
an die Stelle der Ratschliisse der Vorsehung oder der Gesetze Got-
tes, mithin jenes Unergriindlichen, das im Mittelalter den Souverdn
tiberragte und ihn gerade aufgrund seiner Transzendenz legitimierte,
die Macht auf Erden auszuiiben. In der liberalen Marktwirtschaft nun
sind es dieselbe Undurchschaubarkeit und der Schleier der Unwis-
senheit (oder die unsichtbare Hand), die sowohl fiir das egoistische
Handeln als auch fiir die Rationalitit des Homo oeconomicus konsti-

2 Ebd, S. 405.
3 Ebd, S. 400.
4 Ebd.



tutiv sind. Da die Marktwirtschaft dergestalt das Prinzip der Souveri-
nitdt und das der Géttlichkeit in sich vereint, zwingt sie zur standigen
Neudefinition der Regierungskunst. Die biirgerliche Gesellschaft nun
bietet sich als Ausweg aus der Aporie an, die sich der Regierbarkeit in
einer Gesellschaft stellt, die aus einer Multitude sich untereinander
grundlegend unterscheidender Subjekte besteht.

Nach der auf Adam Ferguson zuriickgehenden klassischen Defi-
nition ist die biirgerliche Gesellschaft das konkrete Ganze, innerhalb
dessen dieselben Wirtschaftssubjekte leben, die auch Adam Smith
zu untersuchen bemiiht war.® Foucault nun arbeitet an Ferguson
vier wesentliche Merkmale heraus: Erstens stellt die biirgerliche
Gesellschaft eine Art prasozialer Gesellschaftlichkeit dar, eine histo-
risch-natiirliche Konstante, die Individuum und Gesellschaft immer
schon — »Die soziale Bindung hat keine Vorgeschichte« — spontan
und unauflésbar miteinander verbindet.

»Die Sprache, die Kommunikation und folglich ein stindiger Verkehr der
Menschen untereinander sind fiir das Individuum und die Gesellschaft
vollkommen charakteristisch, weil das Individuum und die Gesellschaft
nicht ohne einander existieren kénnen. Kurz, es gab nie einen Augen-
blick, oder zumindest ist der Versuch nutzlos, sich einen Augenblick vor-
zustellen, wo man von der Natur zur Geschichte iibergegangen wire, von
der Nicht-Gesellschaft zur Gesellschaft. Das Wesen der menschlichen
Natur besteht darin, historisch zu sein, denn das Wesen der menschli-
chen Natur ist ein soziales.«®

5 Adam Ferguson, An Essay on the History of Civil Society, Edinburgh 1767
(2., korr. Aufl,, London 1768); dt. Versuch iiber die Geschichte der biirgerlichen
Gesellschaft, tibers. v. Hans Medick, Frankfurt a. M. 1986.

6 Foucault, Geburt der Biopolitik, S. 409.



Zweitens steht die biirgerliche Gesellschaft fiir die spontane Syn-
these der Individuen, die keiner Konstitution einer Souverdnitit
durch einen Unterwerfungsvertrag bediirfen. Ihre Wechselbeziehung
(die Smith’sche sympathy) hilt die Individualititen in ihrer Gesamt-
heit zusammen. »Was die Individuen in der biirgerlichen Gesell-
schaft tatsdchlich miteinander verbindet, ist nicht ein Maximum
von Profit beim Tausch, sondern eine ganze Reihe von Interessen,
die man uneigenniitzige Interessen nennen konnte.«’ Es sind dies
der Instinkt, das Gefiihl, die Sympathie, das Mitgefiihl, aber auch die
Abneigung gegeniiber anderen Individuen, die Abneigung gegen das
Ungliick anderer. »Hier ist also der erste Unterschied zwischen dem
Band, das die Wirtschaftssubjekte miteinander verbindet, und dem
Band, das die Individuen der biirgerlichen Gesellschaft zusammen-
schlie8t.«® Die biirgerliche Gesellschaft zeigt sich als eine spontane
Synthese, in der die 6konomische Bindung ihren Platz findet, auch
wenn sie diese aufgrund ihrer Tendenz, gemeinschaftliche Grenzen
aller Art zu tiberschreiten und jedwede lokale Dimension hinter sich
zu lassen, unabléssig bedroht.

Drittens gibt es in der biirgerlichen Gesellschaft eine spontane Her-
ausbildung von Macht, einer Macht, die der Institution von Macht
durch Delegation vorausgeht, also der souveranen Macht, wie sie
juristisch definiert ist. »Wir folgen einem Fiihrer, heift es bei Fergu-
son, »ehe wir die Grundlage seiner Anspriiche bestimmt oder einen
Modus seiner Wahl gefunden haben.«® Die juristische Struktur der
Macht kommt immer spdter, a posteriori. »Der Mensch, seine Natur,
seine Fiifle, seine Hinde, seine Sprache, die anderen, die Kommuni-
kation, die Gesellschaft, die Macht, all das stellt ein miteinander ver-
wobenes Ganzes dar, das gerade die biirgerliche Gesellschaft charak-

7 Ebd.,S.413.
8 Ebd.
9 Ferguson, zitiert von Foucault, ebd., S. 417.

10



terisiert.«'® Viertens schlieSlich stellt sich die biirgerliche Gesellschaft
als Motor der Geschichte dar, insofern die spontane Bindung und das
stabile Gleichgewicht, worauf sie sich griindet, selbst getragen sind
von auflosenden, zerriittenden, konfligierenden Kriften (wie dem
Konflikt zwischen wirtschaftlichen und sozialen Interessen), welche
die biirgerliche Gesellschaft dazu verurteilen, sich stindig zu erneu-
ern. »Das Prinzip der trennenden Vereinigung ist auch ein Prinzip
des historischen Wandels. Was die Einheit des gesellschaftlichen
Gewebes ausmacht, ist zugleich das Prinzip des historischen Wandels
und der stindigen Auflésung des sozialen Gewebes.«"

Foucault stellt die biirgerliche Gesellschaft, wie sich hier gut sehen
ldsst, dem Beispiel Fergusons folgend auf radikal andere Art dar, als
das in den theoretischen Entwiirfen von Hobbes, Rousseau, Montes-
quieu und Hegel (sowie, nicht zu vergessen, Carl Schmitt) geschieht,
die das Verhaltnis von biirgerlicher Gesellschaft und staatlicher Form
in seiner geschichtlichen Artikulation als eine logisch-juristisch
Abfolge darstellen.” Fiir Foucault hingegen gibt es »eine stindige
Erzeugung der Geschichte ohne Entartung, eine Erzeugung, die keine
juristisch-logische Folge ist, sondern eine stetige Bildung von neuem
Gesellschaftsgewebe, von neuen sozialen Beziehungen, von neuen
wirtschaftlichen Strukturen, und folglich auch von neuen Typen der
Regierung.« Die Autonomie des Politischen, der Foucault nachgeht,
dieser »andere« Raum im Vergleich zu jenen heterogenen, von Wirt-

10 Ebd, S.418.

11 Ebd., S. 420.

12 Foucault schreibt: »Wir treten in ein ganz anderes System des politischen
Denkens ein, wie mir scheint, und zwar ein Denken oder in jedem Fall eine
politische Reflexion, die fiir eine neue Regierungstechnik wesentlich ist oder fiir
ein neues Problem, das sich durch das Erscheinen des 6konomischen Problems
fir die Regierungstechnik, fiir die Technologien der Regierung stellt.« (Ebd.,
S.423)

13 Ebd, S. 422.

n



schafts- und Rechtssubjekten bevolkerten Rdumen, die Dimension,
deren eine Multitude so grundlegend verschiedener Subjekte in ihrem
Zusammenleben bedarf, findet sich logischerweise nicht im souvera-
nen Staat, sondern in der Gesellschaft selbst. Es handelt sich um eine
Art »Staat im Staate«, um eine gewissermafien vorstaatliche Autono-
mie des Politischen, die sich durch historisch-natiirliche soziale Ver-
bindungen herstellt, aus denen heraus kein Bediirfnis besteht, Macht
an einen Souverdn zu delegieren, um die Regierbarkeit der Gesell-
schaft und ihrer inneren Konflikte zu sichern. Nicht zuféllig verweist
Foucault hier auf Thomas Paine: Wenn es wahr ist, dass die biirger-
liche Gesellschaft vollig gegeben ist, wenn es wahr ist, dass sie allein
ihre eigene Synthese garantiert, wenn es zudem wahr ist, dass es eine
Art innerer Gouvernementalitdt der biirgerlichen Gesellschaft gibt,
warum bedarf es dann einer gesonderten Regierung?*

Die Entdeckung eines relativ autonomen, vorstaatlichen Raumes,
einer Art »Staat im Staate«, wirft die Frage nach dem Verhiltnis von
biirgerlicher Gesellschaft und Staat auf, von biirgerlicher Gesellschaft
und souverédner Regierung, nihert sich dem Problem allerdings, ver-
glichen mit den Traditionen neuzeitlichen politischen Denkens, auf
vollkommen andere Art. Der Staat ist hier nicht berufen, gesellschaft-
liche Konflikte zu neutralisieren, seine Aufgabe ist es nicht, durch
Herstellung einer politischen Ordnung - gestiitzt auf die Autonomie
des Politischen im Staate — all das zu sublimieren, was innerhalb der
biirgerlichen Gesellschaft nicht zu regulieren/realisieren ist. Kurz,
der Staat ist weder Selbstbewusstsein noch ethische Verwirklichung
der biirgerlichen Gesellschaft. Der politische Konflikt ergibt sich his-
torisch und rekursiv als Konflikt zwischen dem Recht der Sieger und

14 »Man darf Gesellschaft und Regierung nicht verwechseln. Die Gesellschaft
entsteht durch unsere Bedirfnisse, aber die Regierung entsteht aus unseren
Schwichen. [...] Die Gesellschaft fordert die Beziehungen, die Regierung erzeugt
Unterschiede.« (Paine, zitiert von Foucault, ebd., S. 425.)



