
 
Inhalt 
 
 
 
 
 

  Vorwort 
Die kunsthistorische Bedeutung 
von Vincent van Goghs künstlerischem Schaffen ............................. S. 4 
 
Einleitung 
Die stilgeschichtliche Schönheit der Kunstwerke .............................. S. 9       

  
I 
Die historische Bedingtheit der Kunst Vincent van Goghs ....... S. 19 

1. Die stilgeschichtliche Herleitung      
von Vincent van Goghs Kunstauffassung .......................  S. 19 

2. Van Goghs Sicht auf die künstlerischen Dinge ..................... S. 28 
   - Aus den Briefen - 

 
II 
Die stilistische Entwicklung ............................................................ S. 46 

1. 1881-1886: Die künstlerischen Anfänge,  
Nuenen, Scheveningen und Antwerpen .......................... S. 47 

      2. 1886-1887: Die stilistische Neuorientierung in Paris ............ S. 60  
  3. 1888-1890: Der reife Stil:  

Arles, Saint-Remy und Auvers-sur-Oise ......................... S. 76 
 

Abbildungen ..................................................................................... S. 93 
 

III 
Das Spätwerk Vincent van Goghs,  

  eine Quelle überhistorischer Bildinhalte .............................. S. 121 
 
   Nachwort  
   Vincent van Goghs künstlerisches Denken und Schaffen 
  und die Produktion und Rezeption gegenwärtiger Kunst .......... S. 147 
 
 

Anhang ............................................................................................. S. 157 
             Anmerkungen S. 157 - Literaturauswahl S. 160 - Bildquellen S. 160 -   

           Auflistung der Graphiken im Text S. 167 - Der Autor S. 169 
 
 

 



 
         Vorwort 

               Die kunsthistorische Bedeutung 
                      von Vincent van Goghs künstlerischem Schaffen 
 

Die Kunst Vincent van Goghs ist in Dutzenden von Büchern gewürdigt 
worden. Warum muss da noch eine stilgeschichtlich angelegte Studie 
auf dem Buchmarkt erscheinen? Die Studie ist nicht, wie man viel-
leicht meint, ein biographisch angelegtes Werk, sondern sie versucht, 
das künstlerische Denken und Arbeiten des Künstlers stilgeschichtlich 
zu ordnen und zu deuten. Stilgeschichten kümmern sich nicht wie die 
Felder der klassischen Kunstgeschichte um biographische oder werk-
geschichtliche Details, sondern suchen nach der überhistorischen sti-
listischen Bedeutung einzelner Werke oder Werkgruppen in einem 
künstlerischen Oeuvre oder einer Kunstepoche. 
  
Vincent van Goghs (1853-1890) künstlerisches Schaffen lässt sich im 
Wesentlichen auf das Jahrzehnt zwischen 1880 und 1890 eingrenzen. 
In diesen zehn Jahren schuf er Werke von stilgeschichtlicher Bedeu-
tung, die sein Schaffen von dem seiner Zeitgenossen abhebt. Er ist im 
Vergleich mit dem Kunstschaffen des späten 19. Jahrhunderts ein 
Künstler mit einer ungewöhnlichen stilistischen Handschrift. Der ex-
pressive Malduktus und die Palette seiner Farbwerte unterscheiden 
seine Werke von denen gleichaltriger Künstler, die zwischen 1870 und 
1910 die europäische Kunst revolutionierten. Seine Gemälde, seine 
Zeichnungen und Aquarelle, seine graphischen Werke und Skizzen in 
den Briefen sind für den Kunstfreund ein Fundus, der nicht nur die 
künstlerische Entwicklung van Goghs, sondern auch die stilgeschicht-
liche Entwicklung vom Realismus der sechziger Jahre des 19. Jahr-
hunderts bis zu den frühen Formen des Expressionismus begleitet. 
Die mehr als 900 Briefe, die er an den Bruder Theo, seine Freunde 
und Malerkollegen schrieb, sind darüber hinaus eine einzigartige 
Quelle, seine künstlerischen, kunsttheoretischen und – abgeleitet – 
seine stilistischen Positionen an Hand von Primärdokumenten dar-
zustellen. So spielen auch in dieser Studie die Briefe an den Bruder 
Theo eine besondere Rolle, um das künstlerische Denken vorzustel-
len und van Goghs Ideen einer neuen Kunst- und Formauffassung 
zu beschreiben. 
 

4



Die allgemeine Entwicklung nach 1860, die die europäische Avant-
garde dazu bewegte, von der staatlich organisierten akademischen 
Ausbildung Abstand zu nehmen und sich, wenn man technischer 
Hilfe bedurfte, in private Ausbildungsstätten oder Ateliers arrivier-
ter Künstler zu begeben, kann Vincent van Goghs Entscheidung, 
sein Künstlerdasein als Autodidakt zu beginnen, nicht nur biogra-
phisch, sondern auch kulturgeschichtlich erklären. Doch mehr noch 
bildet sein tiefes, wohl seelisches Hingezogenwerden zur Kunst den 
Grund, dass er das Künstlerdasein als seine Lebensbestimmung an-
sah. Es war sein feines Gespür für die Korrespondenz von Zeitgeist 
und künstlerischem Stil, das van Gogh nach 1880 eine Kunstform 
erfinden ließ, die den Impressionismus expressiv übersteigerte und 
der wir – mit dem Blick auf die expressionistischen Malschulen 
nach 1905 – die Stilbezeichnung Früher Expressionismus geben 
können. Die biographischen Umwege, so seine Tätigkeit als Laien-
prediger, sind nur Nebenschauplätze auf seinem Weg zu einer neuen 
Kunst. Die vermeintliche Berufung, ein Diener Gottes zu werden, 
kann jedoch seine Vorliebe erklären, den arbeitenden Menschen
oder die von der bäuerlichen Kultur geprägte Landschaft darzustel-
len. Auch das Studium kunsthistorischer Schriften, die privaten Un-
terrichtsstunden in der Zeit der künstlerischen Anfänge, die kurzen 
Besuche der Akademien von Brüssel und Antwerpen, seine Muse-
umsbesuche, die Diskurse mit Vertretern der Pariser Kunstszene 
und die Gespräche mit dem Bruder, der als Kunsthändler arbeitete, 
über das Wesen der Kunst, scheinen unwesentlich zu sein, wollen 
wir das exzessive Leben für die Kunst in ihrem Kern verstehen. 
Sein die eigene Physis zerstörendes Schaffen, das sich – unbeirrt – 
Schritt um Schritt seiner Stilauffassung der letzten Lebensjahre nä-
herte, ist kaum mit einer anderen Künstlerbiographie zu verglei-
chen. 
 
Die Leitfigur einer neuen Kunst nach 1870 ist ohne Zweifel Claude 
Monet (1840-1926). Seine Maltechnik, die Bildgegenstände in klei-
ne Farbflecke aufzulösen, bedeutet nicht nur das Ende des Realis-
mus, sondern steht symbolisch auch für den Wechsel zu einer neuen 
Kunstrezeption. Das realistische Weltbild wird nach 1870 von ei-
nem mehr idealistischen abgelöst. Nicht mehr vom Objekt, d.h. von 
den Gegenständen der menschlichen oder göttlichen Schöpfung her 
wird die Welt verstanden, sondern die künstlerisch tätigen Subjekte 
(als freie Interpreten der Schöpfung) beschreiben und deuten die 

5



Welt neu. Die positivistische Sicht auf die Dinge gerät in einen Wi-
derstreit mit einem neuen Idealismus, der mehr an den Kräften, die 
das Weltganze steuern, Interesse zeigt, als an der minutiösen Wie-
dergabe naturalistischer Details.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Begnügt sich Claude Monet immer noch thematisch mit der – wenn 
auch impressionistisch veränderten – Wiedergabe der Natur und städ-
tischer Szenerien, so nimmt der dreizehn Jahre jüngere Vincent van 
Gogh sich die Freiheit heraus, die Bildgegenstände in einem weiterge-
henden künstlerischen Schritt noch stärker zu stilisieren, d.h. in einer 
idealisierenden Weise expressiv umzugestalten. Der ästhetische Dia-
log zwischen Bild und Betrachter, den Monet durch die neue Form-
findung (des Impressionismus) und die ästhetische Wirkung seiner 
Farbpalette anstrebt, bleibt – wie in den Tagen des Realismus – an die 
Darstellung der Bildobjekte gebunden; die Werke Vincent van Goghs 
erschließen uns dagegen auch metaphysische Inhalte. Sie lassen sich 
in ihrer inhaltlichen Bedeutung oft nur über eine stilgeschichtliche 
Deutung oder einen Stilvergleich mit anderen Stilrichtungen des spä-
ten 19. Jahrhunderts fassen. So ist im Vergleich mit den Werken ande-
rer Künstler der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts die maltechnische 
'Zerstörung' der Bildgegenstände durch formale 'Deformationen' und 
die expressive Wahl der Farben bei der Umsetzung der Bildideen als 
ein künstlerischer Symbolakt zu deuten, der den Betrachter auf neue 
inhaltliche Bedeutungsschichten hinweist. Sie führen ihn zu einer 

 

 

6



neuen Sicht auf die Bildgegenstände, die das sog. Wirkliche im Bild 
transzendiert.   
Vincent van Gogh nimmt auf Grund seines Alters eine stilgeschichtli-
che Stellung ein, die zwischen der Generation des Impressionismus 
und der des Jugendstils liegt. Die Transformation des Realismus nach 
1890 hin zu einem neuen Idealismus ist nicht nur ein wichtiges Merk-
mal von van Goghs Malstil nach 1880, sondern bestimmt auch das 
künstlerische Schaffen der nächsten Generation, die sich in neuen 
künstlerischen Formen des Jugendstils (Form) und Symbolismus (In-
halt) präsentiert. Der expressive Einsatz der impressionistischen Fle-
ckenmalerei, die Übernahme neoimpressionistischer Maltechniken ei-
nes Georges Seurat (1859-1891) und Paul Signac (1863-1935) und die 
Stilisierung der Personen oder Bildgegenstände sind wichtige Merk-
male, die das Kunstschaffen van Goghs vom Realismus der älteren 
Generation, vom Malstil des klassischen Impressionismus der siebzi-
ger und achtziger Jahre und vom fotografischen Realismus (Natura-
lismus) eines James Tissot (1836-1902) oder Gustave Caillebotte 
(1848-1894) unterscheidet.  
 
Zur Generation des Jugendstils, der zwischen 1855 und 1875 gebore-
nen Künstler, gehört wiederum eine kleine Gruppe von malerisch ex-
pressiv arbeitenden Avantgardisten, wie z. B. Henri Matisse (1869-
1954) in Frankreich oder Emil Nolde (1867-1956) in Deutschland, die 
wie Vincent van Gogh die Bildinhalte farblich übersteigern. Auch A-
vantgardisten, die sich von der Wiedergabe der gegenständlichen Welt 
radikal lösen und in ihrem künstlerischen Schaffen eine neue, nichtge-
genständliche Kunst propagieren, sind hier zu nennen. Adolf Hoelzel 
(1853-1934), Wassily Kandinsky (1866-1944), Frank Kupka (1871-
1957) oder Piet Mondrian (1872-1944) gehören zu der gleichen Al-
tersgruppe. Wassily Kandinskys Buch „Über das Geistige in der 
Kunst“ (1910) ist ein bedeutendes literarisches Dokument, das uns in 
theoretischer und anschaulicher Weise den Willen hin zur Abstrakti-
on, die auch viele andere Künstler um 1900 beseelt, zu vermitteln 
vermag. Auch der „Blaue Reiter Almanach“ von 1912 kann noch – als 
eine zweite literarische Quelle – die Suche vieler Künstler um 1900 
nach neuen, abstrakteren Formen der Kunst belegen.  
Die Avantgarde ist nach 1910, mehr noch in den zwanziger Jahren vor 
die prinzipielle Entscheidung gestellt, sich in gegenständlichen (figu-
rativen) oder nichtgegenständlichen (nichtfigurativen) Stilformen aus-
zudrücken. Am Ende dieses Entwicklungsprozesses beschreibt Paul 

7



Klee – als ein Vertreter der dritten Generation nach dem Impressio-
nismus – in seiner „Schöpferischen Konfession“ von 1920 mit dem 
berühmt gewordenen Satz „Kunst gibt nicht das Sichtbare wieder, 
sondern macht sichtbar“ das Ende einer Entwicklung, die mit dem 
Impressionismus begann. Nach dem ersten Weltkrieg wird der Weg 
wieder zu einer neuen Form des Realismus führen, den die Kunstge-
schichte stilgeschichtlich als Neue Sachlichkeit bezeichnet.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

8



 
Einleitung 

Die stilgeschichtliche Schönheit der Kunstwerke 
 

Das Schöne wird in der Ästhetik  – ganz allgemein – als Ausdruck der 
Harmonie zwischen den Teilen eines Ganzen verstanden, der eine oft 
nicht begründbare Zweckmäßigkeit zu Grunde liegt. Dieses Ahnen 
einer scheinbaren Zweckmäßigkeit ist der Grund, dass auch von einem 
objektiv Schönen gesprochen werden kann. Bei der Betrachtung von 
schönen Gegenständen – so die Auskunft der Lexika – verbindet sich 
zugleich auch eine wohltuende Qualität in unseren Empfindungen, die 
dem Auge und den Sinnen gefällt. 
Die kunsttheoretische Auffassung vom Schönen führt die Wirkung auf 
eine Übereinstimmung zwischen Schein und Wesen des Gegen-
standes, zwischen Angeschautem und Urbild zurück. Immanuel Kant 
spricht von einem interesselosen Wohlgefallen, das den Eindruck des 
Schönen hervorruft. Er spricht auch vom Freien Schönen, das nicht als 
Zutat zum Gegenstand anzusehen ist, sondern unmittelbar gefällt, 
ohne den Begriff vom Gegenstand vorauszusetzen, und das sich mit 
keiner Vorstellung eines Zwecks verbindet. 

Es gibt ganz sicher, ohne weiter der philosophischen Frage „Was ist 
Schönheit“ nachzugehen, sehr individuelle Vorstellungen von Schön-
heit und von dem, was ästhetisch gefällt. Und doch gibt es auch das 
Bekenntnis vieler Kunstliebhaber, dass ihnen Kunstwerke aus ver-
schiedenen Epochen – so die des Mittelalters, des Jugendstils oder 
Werke der postmodernen Gegenwart – gefallen. Bindet man den 
Begriff der künstlerischen Schönheit an den des Stils, so kann man in 
dem philosophischen Feld der Ästhetik von einem historischen und 
einem überhistorischen Schönheitsbegriff sprechen. Viele Museums-
besucher belegen mit ihrem die Epochen übergreifenden Interesse an 
den Kunstwerken die Wirkung eines sich überhistorisch definierenden 
Schönheitsbegriffs.   
Auch das kunsttheoretische Feld der künstlerischen Wahrheit, wenn 
wir Schönheit und Wahrheit nicht gleichsetzen, kann zwischen einem 
historischen und überhistorischen Wahrheitsanspruch der Kunst 
unterscheiden. Die Beschreibung der stilgeschichtlischen Wahrheit, da 
sie sich für das Allgemeine und Typische einer Stilepoche interessiert, 
ist nicht identisch mit der spezifischen historischen Wahrheit eines 
Kunstwerks. So ist die Stilgeschichte zwar ein Zweig der allgemeinen 
Kunstgeschichte, auch die Fragestellungen können die gleichen sein, 

9



die Antworten fallen jedoch unterschiedlich aus. Selbst wenn die 
optisch-künstlerischen und literarischen Quellen vergleichbar sind, 
interessiert sich der Kunsthistoriker für den Beleg seiner Thesen, der 
Stil-Historiker interessiert sich mehr für die allgemeinen Bewegungs-
gesetze der künstlerischen Entwicklung, die einen Stilwandel hervor-
rufen. Er überschreitet das positivistische Arbeiten mit den Dokumen-
ten und nähert sich dem geisteswissenschaftlichen Arbeiten im Feld 
der Kunst. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Der Begriff Stil steht symbolisch für das Zusammenspiel aller forma-
len und inhaltlichen Aspekte eines Kunstwerks, durch den die Bildge-
genstände ihre Zuordnung und Akzentuierung erhalten. Ein bestimm-
ter Malstil kann sich auf einen bestimmten Künstler, d.h. auf seine 
ihm eigentümliche Form- und Kunstauffassung, auf den Duktus seiner 
Handschrift in der Form- oder Farbgestaltung der Werke oder auch 
auf eine Gruppe von Künstlern, die innerhalb einer Epoche, einer Re-
gion bzw. eines Landes (Nation) oder einer Generation für die stilisti-
sche Entwicklung der Kunst von Bedeutung sind, beziehen.   
Den stilistischen Inhalt eines Kunstwerks kann man in die Teilinhalte 
Thema, Form (Komposition bzw. Farbe) und bildnerischen Gehalt, 
d.h. in seine künstlerisch-spirituelle oder geistesgeschichtliche Inhalt-
lichkeit, gliedern. Diese drei Komponenten bilden eine symbiotische 
Einheit. Die stilistischen Inhalte korrespondieren wiederum mit dem 
zivilisatorisch Neuen, das in den Bereichen Soziales, Kulturelles und 

 

10



Geistiges aufzuspüren ist. Die Analyse der sozialen, kulturellen und 
geistigen Inhaltlichkeit einer Epoche gibt dem künstlerischen Stil in 
seiner Zuordnung zu den materiellen und geistigen Formen des allge-
mein Zivilisatorischen seine spezifisch historische Inhaltlichkeit. 
 
Die Kunstwissenschaft verwendet den Begriff Stil bei der Beschrei-
bung von Entwicklungen im Kunstschaffen eines einzelnen Künstlers 
oder verschiedener Epochen, um die inhaltlichen und formalen Unter-
schiede zu beschreiben. Wichtigste Methode solch einer Analyse ist 
die Charakterisierung eines Kunstwerks durch den Stilvergleich. Mit 
Hilfe der vergleichenden Analyse ist es möglich, Künstlerzuschrei-
bungen vorzunehmen, Kunstwerke zu datieren und sie in bestimmte 
Epochen ein- oder bestimmten Kulturregionen zuzuordnen. Es gibt – 
idealtypisch argumentiert – drei Grundstile, die mit den beiden Grund-
formen des Denkens, dem Realismus und Idealismus, korrespondie-
ren. Es sind dies der Naturalismus, der Realismus und der Sur-
Realismus. Versucht der Naturalist das Vorbild zu kopieren, so über-
nimmt der Realist bei der Wiedergabe nur das Typische, das Allge-
meine des Vorbilds. Der Sur-Realist – nicht mit den Surrealisten der 
zwanziger Jahre des 20. Jahrhunderts zu verwechseln – geht bei der 
Entwicklung eines Bildmotivs von Vorstellungsbildern aus. So bedarf 
z.B. die abstrahierende Malerei des Mittelalters, des Expressionismus 
nach 1905 oder der Surrealismus, auch wenn er wie bei Salvador Dali 
formal im Gewand des Naturalismus auftritt, keiner real existierenden 
Vorbilder. 
 
Der Zeitgeist, der sich in Gemeinsamkeiten der Lebensformen, in der 
Gleichartigkeit der geistigen Haltungen und allgemeiner Ideologien 
offenbart, bildet auch im Bereich der Kunst ein Medium, das die drei 
Teilbereiche des Stils inhaltlich mitbestimmt. Die Existenz der stilge-
schichtlichen Gleichzeitigkeit von neuen Lebensweisen, kulturellen 
Veränderungen und künstlerischem Stil kann man ästhetisch in den 
Stilbrüchen zwar konstatieren, nicht aber, wie dies der Marxismus 
versucht hat, auf ganz bestimmte materielle oder auch geistige Ursa-
chen zurückführen.  
Die beiden Begriffe Zeitgeist und künstlerischer Stil bilden ein Ge-
schwisterpaar. Veränderungen in Stil und Zeitgeist sind zivilisatori-
sche Manifestationen von Kulturbrüchen und Neuanfängen, die sich in 
den drei Sektoren Soziales (Lebensformen), Kulturelles (Kulturgüter, 
Kunst) und Geistiges (Religion, Philosophie, Wissenschaft) nieder-

11



schlagen. Die Kunstauffassung und der Stil eines Künstlers sind vom 
Zeitgeist beeinflusst. Pointierte Haltungen (z.B. Phasen des Realismus 
oder Idealismus) offenbaren, wenn sie dominant auftreten, auch den 
Zeitgeist einer ganzen Epoche. Ein Vergleich der thematischen, for-
malen und geistigen Inhalte von Kunstwerken mit anderen Stilepo-
chen kann darüber hinaus auch wichtige Informationen über die spezi-
fischen geistesgeschichtlichen Inhalte, die den künstlerischen Stil ei-
ner bestimmten Epoche mitbestimmen, zu Tage fördern.  
Der künstlerische Stil ist somit ein Produkt des Zeitgeistes und 
zugleich in symbolisierender Form virtueller Träger sozialer, kulturel-
ler und spiritueller Inhalte einer Epoche. Die Stilabfolge von der Ro-
manik bis zum Klassizismus und vom Historismus des 19. Jahrhun-
derts bis zu den Formen der postmodernen Gegenwart kann nicht nur 
begrifflich die Entwicklungsgeschichte der Architektur und Bildenden 
Kunst beschreiben, sondern auch die Abfolge von Kulturbrüchen bzw. 
kulturellen Veränderungen.  
Die gesellschaftliche Bedeutung des Zeitgeistes für das alltägliche Le-
ben offenzulegen, bleibt Aufgabe der Sozial-, Kultur- und Geisteswis-
senschaft. Das Studium der Kunst bietet – neben den literarisch-
historischen Quellen – eine weitere Möglichkeit, soziale, kulturelle 
und geistige Erscheinungsformen, die vom Zeitgeist getragen werden, 
in Werken ernster Kunstausübung kennen zu lernen.1 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

12



Die methodisch angelegte Befragung eines Kunstwerks kann – wie 
das Schälen einer Zwiebel – vom Erscheinungsbild eines Kunstwerks 
zu den tiefer liegenden Bedeutungsschichten führen. Von der Be-
schreibung führt der Weg zur Deutung der symbolischen Inhaltlich-
keit. Vom Künstler verwendete Allegorien, Metaphern oder Symbole 
sind zwar Träger eigener Inhalte, zugleich aber auch Teil der stilisti-
schen Aussage eines Kunstwerks.  
Um die einzelnen inhaltlichen Schichten eines Kunstwerks zu be-
schreiben, kann mit den sozialgeschichtlichen Bilddetails begonnen 
werden. Die dargestellten Personen, ihre Handlungen im Bild, Gesten, 
Kleidung oder auch Statussymbole sind hier wichtige Anhaltspunkte 
für eine spezifisch historische Einschätzung des sozialgeschichtlichen 
Inhalts. 
Der zweite Schritt, der die historische Zuordnung unterstützt, ist die 
Suche nach Kulturgütern im Bild, die für die zivilisatorische Entwick-
lung von stilgeschichtlicher Bedeutung sind. Die Landschaftsgestal-
tung, Architektur, spezielle technische Erfindungen oder die Möblie-
rung eines Interieurs geben wie die Kleidung oder die Haargestaltung 
Hinweise auf eine bestimmte Kulturepoche. So ist z.B. die Darstellung 
einer Taschenuhr (ich denke hier an Hans Holbeins Gemälde des 
Kaufmann Gisze in der Berliner Gemäldesammlung) erst seit der Re-
naissance (nach 1500) und die Einbindung von Ruinen bei Land-
schaftsdarstellungen erst seit der frühen Romantik (ca. 1760) üblich. 
Die Vorliebe, bestimmte Metaphern ins Bildthema aufzunehmen – 
wie z.B. den alten Baum in den Bildern Caspar David Friedrichs – 
weisen zugleich auch auf bestimmte Weltanschauungen (Ideologien) 
hin, die als geistige Trends die zivilisatorische Entwicklung begleiten. 
So sprechen wir z.B. von der Romantik als Epochenbegriff oder von 
einem romantischen Weltbild, wenn wir an literarische, philosophi-
sche oder künstlerische Positionen zwischen 1780 und 1830 denken. 
Mit dem Begriff Positivismus beschreiben wir eine Form materialisti-
schen Denkens im 19. Jahrhundert, die sich im Bereich der Architek-
tur in Formen des Historismus und in der Bildenden Kunst in denen 
des Realismus/Naturalismus zwischen 1830 und 1890 ausdrückt. 
In einem weiteren Schritt sind nun speziell kunsthistorische und 
kunstwissenschaftliche Fragen von Bedeutung. Die kompositorische 
(Bildaufbau) bzw. farbliche Gestaltung oder auch Fragen thematischer 
Vorlieben eines Künstlers sind nun zu stellen. Die Zuordnung zu einer 
eher flächigen, haptischen oder malerischen Kunst- bzw. Stilauffas-
sung, wie sie Heinrich Wölfflin (1864-1945) beschreibt, verlässt dann 

13



die klassische Kunstgeschichte und betritt Forschungsbereiche einer 
mehr geisteswissenschaftlich angelegten Kunstwissenschaft. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Die stilgeschichtliche Betrachtung ist ein Teilgebiet des kunstwissen-
schaftlichen Arbeitens und führt weiter in die Bereiche der Kultur- 
und Geisteswissenschaft. Die Entdeckung, dass es prinzipielle Kunst-
auffassungen gibt, die mit dem Idealismus im Denken (z.B. die Kunst 
des Mittelalters, der moderne Expressionismus nach 1905) oder dem 
Realismus (Kunst der Renaissance, realistische Schulen des 19. Jahr-
hunderts, Neue Sachlichkeit der zwanziger Jahre des 20. Jahrhunderts) 
korrespondieren, vollzieht sich in Grenzbereichen des kunstwissen-
schaftlichen Arbeitens.  
So beschäftigt sich die Bildanalyse in der nächsten Sinnschicht mit der 
stilgeschichtlichen Deutung der Kunstwerke. Die Bildwerke einer E-
poche, durch einen bestimmten Stilbegriff vertreten, werden nun zu 
Objekten, die das sozial, kulturell und geistig Neue der zivilisatori-
schen Entwicklung inhaltlich begleiten. Eine Kathedrale – dem Denk-
schema folgend – als eine gotische stilgeschichtlich bestimmt, vertritt 
das handwerkliche und zugleich künstlerische Schaffen der ganzen 
Stilepoche. Die ganzheitlich angelegte Deutung des Kirchenbaus 
schließt die städtische Kultur um 1200 (Soziales), die neue Baukunst 
im Unterschied zur Romanik (Kultur/Kunst), den neuen Realismus der 
den Bau schmückenden Skulptur (Kunst) und auch die neue Theologie 

 

 

14



des Lichts, die die neue spirituelle Bedeutung der Glasmalereien 
(Geistiges bzw. Ideologie) erklärt, mit ein.2 

 
Beim Rundgang durch ein Museum werden viele Bilder spontan als 
schön empfunden. Es ist die Affektion zwischen Bild und Betrachter 
oder auch nur eines naiven Gefallens, der den spontanen Kontakt zwi-
schen Werk und Betrachter herstellt. Die Beantwortung der Frage 
nach der Schönheit, die oft in naiver Weise an einen Kunstfreund ge-
stellt wird, kann sich – gehen wir von einer historischen und überhis-
torischen Bedeutung der Kunstwerke aus – in zwei Richtungen bewe-
gen. Sie kann sich mit den spezifisch historischen Formen des Schö-
nen beschäftigen, die aus dem sozial, kulturell und geistig Neuen einer 
Epoche herzuleiten sind, oder der Frage nachgehen, ob es eher die ü-
berhistorisch stilistische Bedeutung eines Kunstwerks ist, die eine an-
dere Form von Schönheit konstituiert. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Die zivilisationsgeschichtliche Beschreibung der spezifisch histori-
schen oder überhistorischen Schönheit bedarf guter Geschichtskennt-
nisse, um die sozialen, kulturellen und geistigen Aussagen eines 
Kunstwerks zu entschlüsseln. Die Einschätzung der historischen oder 
gar der stilgeschichtlichen Bedeutung des Dargestellten in einem Bild 
verlässt die 'naive' Suche nach einer Definition des Schönen und 
wechselt in spezielle Felder der Kunstwissenschaft. Um Fragen der 
überhistorischen Schönheit eines Kunstwerks zu beantworten, müssen 

 

 

15



nicht nur geschichts- und kunstwissenschaftliche Werkzeuge zum 
Einsatz kommen, sondern eher solche wie Soziologie und Psycholo-
gie.  
 
Die synthetisierende Analyse eines Kunstwerks schließt die Suche 
nach der historischen und überhistorischen Inhaltlichkeit ein. Oft ist es 
die überhistorische Inhaltlichkeit, die den Betrachter fasziniert; auch 
das spezifisch Historische vermag in einem besonderen Maße anzu-
sprechen. Die Alltäglichkeiten des Lebens und auch die psychischen 
und surreal-virtuellen Erfahrungen (Träume) sprechen über die Jahr-
hunderte hinweg den Betrachter an. Sie sind die inhaltlichen Binde-
glieder zwischen Vergangenheit und Gegenwart, die sich in den 
Kunstwerken manifestieren. Die Formen und Inhalte der Kunst, die 
sich aufgrund ihrer abstrakten Inhaltlichkeit über die historische Be-
dingtheit erheben, sind bei der Produktion von Kunst (ob vom Künst-
ler intendiert oder nicht) und bei der Rezeption (ob vom Betrachter 
erkannt oder nicht) die Inhalte, die wir als die speziell überhistori-
schen bezeichnen können.      
Die Grundverhältnisse des Menschen zur Natur, zu metaphysischen 
(transzendentalen) Wahrheiten, zur Gesellschaft und zu den Mit-
menschen bilden die inhaltliche Basis für die Produktion von Kunst. 
Der Mensch vergleicht – obwohl bewusst als auch vorbewusst oder 
emotional – nicht nur die Formen und Inhalte eines Kunstwerkes mit 
dem Vorbild oder goutiert die handwerkliche Leistung, sondern trägt 
auch seine allgemeinen visuellen und spirituellen, rationalen und 
emotionalen, indviduell menschlichen und kollektiv gesellschaftlich-
kulturellen Erfahrungen an dieses heran. Er sucht in den Kunstwerken 
nach Kulturgütern und Ereignissen, die er auf seine sozialen, kul-
turellen und geistigen Erlebniswelten beziehen kann. Selbst im Be-
reich der abstrakten Kunst (Action Painting, Tachismus, Informel) 
gehen die Augen auf die Suche nach natürlichen oder menschen-
ähnlichen Formen; der Betrachter betreibt eine Homologisierung des 
Bildinhalts. Es ist ein überhistorisch zu verstehender Trieb, auch in 
der Natur nach menschlichen oder tierähnlichen Formen Ausschau zu 
halten. Das Studium der Wolkenformationen, die Deutung von 
Baumstämmen als tierische oder menschliche Wesen, ja große Teile 
der Märchenwelt beruhen auf der Vermenschlichung der Naturformen 
oder der Umwandlung des Menschen in Naturformen (Pflanzen oder 
Tiere). Die Metamorphosen des Ovid bilden hierfür ein klassisches 
literarisches Beispiel. 

16




