Philipp Hofele

Wollen und Lassen



BEITRAGE ZUR 10
SCHELLING-FORSCHUNG

Herausgegeben von

Lore Hiihn (Freiburg)
Philipp Schwab (Freiburg)
Paul Ziche (Utrecht)



Philipp Hofele

Wollen und Lassen

Zur Ausdifferenzierung, Kritik und
Rezeption des Willensparadigmas
in der Philosophie Schellings

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der

Geschwister Boehringer Ingelheim Stiftung

fiir Geisteswissenschaften in Ingelheim am Rhein und

der Wissenschaftlichen Gesellschaft in Freiburg im Breisgau.

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2019
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (saurefrei)
Printed on acid-free paper

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49112-6



Vorwort

Bei der vorliegenden Untersuchung handelt es sich um die gering-
fiigig iiberarbeitete Fassung einer Dissertation, die im Wintersemes-
ter 2017/18 von der Philosophischen Fakultit der Albert-Ludwigs-
Universitat Freiburg und der Université de Strasbourg angenommen
wurde. Danken mochte ich allen, die an der Entstehung dieser Arbeit
im Rahmen einer Cotutelle de theése in Freiburg und Strasbourg
direkt oder indirekt mitgewirkt haben.

Mein erster und herzlicher Dank gilt Frau Prof. Dr. Lore Hiihn
(Freiburg), die das Entstehen der Arbeit von Anfang an unterstiitzt
hat und mir stets mit Rat, Ermutigung und Kritik zur Seite stand.
Ebenso herzlich danken mdochte ich meinem franzgsischen Betreuer
Herrn Prof. Dr. Gérard Bensussan (Strasbourg) fiir seine unermiid-
liche Unterstiitzung und Gesprichsbereitschaft wihrend des Ent-
stehungsprozesses der Arbeit. Herrn Prof. Dr. Pascal David (Brest)
und Herrn Prof. Dr. Oliver Miiller (Freiburg) danke ich des Weiteren
fir die Abfassung der Rapports préliminaires sowie Herrn Prof. Dr.
Magnus Striet (Freiburg) fiir die spontane Bereitschaft zur Uber-
nahme des Drittgutachtens.

Danken méochte ich auflerdem der Bischéflichen Studienférderung
Cusanuswerk fiir die Gewihrung eines Stipendiums, der Deutsch-
Franzosischen Hochschule fiir die Zuwendung zur Durchfithrung
einer Cotutelle de thése, Herrn Trabert vom Verlag Karl Alber in
Freiburg fiir die Aufnahme in das Verlagsprogramm ebenso wie den
Herausgebern der Reihe. Nicht zuletzt méchte ich den Freiburger Kol-
legen Alexander Bilda, Jan Kerkmann und Moritz May meinen herz-
lichen Dank aussprechen, die mich bei der Korrektur der Druckvor-
lage wie auch mit manch gutem Hinweis inhaltlicher Art unterstiitzt
haben. Ein solches Buch wire schliefSlich nicht méglich gewesen ohne
den Austausch mit Freunden und Bekannten im Rahmen von Semi-
naren, Tagungen und bei vielfiltigen anderen Gelegenheiten. Ein
ganz besonderer Dank gilt meinen Eltern, die mich immer in jeder
Hinsicht unterstiitzt haben und denen dieses Buch gewidmet ist.

Freiburg, im Sommer 2019

VI






Inhalt

Einleitung . . . . . . . ... L

1.

Teil I
Schellings anfangliche Versuche einer Ausweitung
des Willensparadigmas gegeniiber Kant und Fichte
(1795-1806) . . . . ... ...

1.

Die unbeachtete Vielschichtigkeit von Schellings
Willensphilosophie: Zur Diskussionslage . . . . . .
Zwischen Aufwertung und Kritik des Willens:

Zu Thema und These der Untersuchung . . . . . .
Vorgehen und Aufbau der Untersuchung . . . . . .

Die Ausgangsbedingungen Schellings:

Kants und Fichtes Aufwertung des Willensparadigmas
sowie Spinozas Zuriickweisung desselben . . . . . . ..
>Seil« — Schellings Aufwertung des Willensparadigmas

im Ubergang von der Ichschrift zur Neuen Deduction des
Naturrechts . . . . . ... ...

2.1.

2.2.

2.3.

Die Zuriickweisung des Willens angesichts eines
spinozistisch iiberformten absoluten Ichs in

Vom Ich als Princip der Philosophie . . . . . . . ..
Die Endlichkeit und Tragik des Willens

in den Briefen iiber Dogmatismus und Kriticismus
Die Ausweitung des Willensparadigmas

in der Neuen Deduction des Naturrechts . . . . . .

Die ambivalente Ausweitung des Willensbegriffes
in der Allgemeinen Uebersicht von 1797/98 . . . . . . .

3.1.

Schellings Ausdifferenzierung des Willens-
paradigmas im Zuge seiner Besprechung von Kants
und Reinholds Willenskonzeptionen . . . . . . . .

17

19

27

29

33

37

44

46

IX



Inhalt

3.2. Die Problematik von Schellings Ausweitung und
Ontologisierung des Willens in der Allgemeinen
Uebersicht . . . . . ... ... ...

3.3. Die Randstindigkeit des Wollensbegriffes und die
zunehmende Eigenstiandigkeit der Naturphilosophie
in den Schriften von 1797 bis 1799 . . . . . . . ..

4. Unbewusste Produktion und >absolute Abstraktion« als
Willensakt im System des transscendentalen Idealismus .
4.1. Die unbewusste Produktion in der Natur als Vorform

und Voraussetzung des Wollens . . . . . . . . . ..
4.2. Der rabsolute Willensakt« als zweiter, verbiirgter

Anfang . . . ...
4.3. Die partielle Zuriicknahme des Wollens in der

Genieproduktion und der Kunstanschauung

5. Verneinung und Wiederentdeckung
des Willensparadigmas in der »absoluten Identitit«

5.1. Die Zuriickweisung des Wollens mit Blick auf die
spinozistisch interpretierte >absolute Identitat«

5.2. Die Aufwertung des Wollens I: Zum Motiv
des Tragischenab 1802 . . . . . . ... ... ...

5.3. Die Aufwertung des Wollens II: Die Ontologisierung
des Wollens in der Naturphilosophie ab 1806

6. Systematische Uberlegungen I: Schelling und
die gegenwiirtigen Debatten um Willensfreiheit . . . . .

Teil 11

Die Pluralisierung und Kritik des Willensparadigmas
im Zeichen des Tragischen und das Denken
der Gelassenheit (1809-1821) . . ... ... ... ...

1.

Die Pluralisierung und Kritik des Wollens
in der Freiheitsschrift . . . . . . . ... ... .. ....
1.1. Ausweitung und Pluralisierung des Wollens
1.1.1. >Wollen ist Urseyn« Die Unterscheidung
von Wollen und Wille im Zuge der
Dynamisierung der spinozistischen Substanz .
1.1.2. Die Willenstriplizitit in Gott: Die Auflosung
der idealistischen Identifikation von Wille und
Verstand . . . . . . ... .. ... ...

64

66

69

75

80

81

85

89

101

103
105

106



1.1.3. Die verkehrbare Willensdualitdt im
Menschen: Zur Uminterpretation der
kantischen >intelligiblen Tatc . . . . . . . . .
1.2. Die Tragik und Unfreiheit im Bosen:
Zur Kritik bestimmter Wollensformen . . . . . . .
1.3. Ungrund, Wollen und Liebe: Zur internen Spannung
der Konzeptionvon 1809 . . . . . . ... ... ..
Die Negativitit und Uberwindung des tragischen Wollens
inden Weltaltern . . . . . . . .. ... ... ...
2.1. Der >unbedingte« Einheitsgarant des Ganzen:
Die iiberzeitliche Freiheit als >nicht(s) wollender Wille«
2.2. Die Zeit des Immergleichen als Kennzeichen
einer Negativitiat des Wollens . . . . . . . . . . ..
2.2.1. Die Wirklichkeit des Wollens: Zur Struktur
des >ersten Anfangs« als >Kontraktion< und
unwillkiirlicher, tragischer Ake . . . . . ..
2.2.2. Die Tragik des Wollens: Die negative
Zeiterfahrung einer ewigen Wiederkehr
desGleichen . . . . ... ... ... ....
2.3. Die Selbstzuriicknahme des Wollens
in der >Scheidung von sich selbstc . . . . . . .. ..
2.3.1. Wirkliche Gegenwart als Resultat eines
bewussten >zweiten Anfangs«:
Zur Uberwindung der >ewigen Wiederkehr
des Gleichenc . . . . .. ... ... ....
2.3.2. Die sich im Menschen realisierende
sewige Freiheit< Zum Ineinandergreifen
individueller und tiberindividueller
Strukturen . . . . . ... oL
2.4. Die Selbstdarstellung des Absoluten als Verneinung
des >Willens zum System« in den Weltaltern
Exkurs I: Die Puralisierung und Hierarchisierung
der Willensformen bei Hegel . . . . . . ... ... ...
Wollen und Ekstase in der Erlanger Vorlesung von 1821
4.1. Das Systemprinzip: Gleichgiiltigkeit, Indifferenz,
ruhender Wille . . . . . ... ... ... .....
4.2. Entfaltung des Systems I: Die dem Wollen und
Wissen immanente Tragik . . . . .. ... .. ..
4.2.1. Das>Wissenwollen< und die Verabsolutierung
des Willensparadigmas im Falle des Menschen

Inhalt



Inhalt

4.2.2. Die immanente Tragik

in der Selbstvermittlung des Absoluten

als Vergegenstindlichung von Freiheit . . . .

4.3. Entfaltung des Systems II: Die zweifache Forderung

nach Gelassenheit in der >Krisis< des Absoluten und
der>EkstasedesIch« . . . . . . ... ... ...
4.3.1. Die Auflésung des Widerstreites

im Absoluten durch >innere Uberwindung:
4.3.2. Die>Ekstase des Ich< und die Einsetzung

des eigentlichen Subjekts . . . . . ... ..

5. Exkurs II: Generelle Kritik des Wollens und Gelassenheit
bei Schopenhauer . . . . . . ... oL
6. Systematische Uberlegungen II: Pluralisierung,
Negativitit und Zeitlichkeit des Wollens . . . . . . . ..
Teil 11T

Die abschlieflende Zusammenfassung und partielle
Aufwertung des Willensdenkens in der Miinchener
und Berliner Zeit (1827-1842) . ... .........

1.

XII

Der >Herr des Seins<: Die erneute Aufwertung des Wollens
in den Miinchener Vorlesungen . . . . . ... ... ..
1.1. Die zufillige »innere Tatsache« und das Wollen
als Ursache verniinftiger Wirklichkeit . . . . . . . .
1.2. Der Wille als >Herr des Seins< . . . . . .. ... ..
1.3. Pluralisierung und Hierarchisierung im Wollen
als der »Materie, woraus alles gemachtistc . . . . . .
Die Reintegration von >Ekstase< und Gelassenheit in Berlin
2.1. Die negative Philosophie als Einfiihrung
in die Gelassenheit . . . . . ... ... .. .. ..
2.1.1. Die Tragik des Vernunftwillens . . . . . . .
2.1.2. Die Forderung nach einer gelassenen
Vernunft und der Ubergang zur positiven
Philosophie . . . ... ... ... ... ..
2.2. Die positive Philosophie als Willensmetaphysik . . .
2.2.1. Vom unvordenklichen Sein zum Ursein
alsWollen . . . .. ... ... ... ....
2.2.2. Der endliche Wille als allein freier und
dieKenosis . . . ... ... ... .....

227



3. Systematische Uberlegungen III: Schelling und
der >hermeneutische« Willensdiskurs . . . . . . ... ..

Teil IV

Heideggers reduktionistische Aufnahme

der schellingschen Willenskonzeption

in seiner Metaphysikkritik . . . . ... ... ...

1. Die Vielschichtigkeit des Wollensbegriffes in Sein und Zeit
1.1. Die ontologische Unterordnung
des Willensparadigmas unter die Struktur der Sorge .
1.2. Das voluntative Moment in der Gewissens- und
Entschlossenheitsanalyse: Das »Gewissen-haben-
Wollenc . . . . ... oo
2. Daseinsanalyse mit Kant: Heideggers Riickgang
auf das kantische Subjekt und die Einbildungskraft . . . .
2.1. Die Selbstheit als Sorge und das kantische Subjekt
2.2. Die Selbstzweckhaftigkeit des Subjekts und
das >Umwillen< des Daseins . . . . . ... ... ..
2.3. Vom Wesen des Grundes und der sumwillentliche
Uberstieg« im >Willen< des Daseins . . . . . . . . .
2.4. Von der produktiven Einbildungskraft
zur urspriinglichen Zeitlichkeit . . . . . . ... ..
3. Fundamentalontologische Spurensuche
in der Transzendentalphilosophie: Heideggers Riickgang
auf den deutschen Idealismus 1929 . . . . . . .. .. ..
3.1. Die Umkehrung der drei Grundsitze und
die Einbildungskraft bei Fichte . . . ... ... ..
3.2. Die naturphilosophische Fundierung
des Selbstbewusstseinsparadigmas bei Schelling . . .
4. Heideggers erste Auseinandersetzung mit Schelling:
»Sein tiberhaupt< sowie sWollen< und >Lassen< . . . . . . .
4.1. Die Frage nach dem »Sein tiberhaupt«:
Der>Ungrundcals Wollen . . . . . ... ... ...
42. WollenundLassen . . ... ... .........

Inhalt

297

299

XIII



Inhalt

5.

10.

Heideggers Aufwertung des Willensparadigmas und
dessen Tragik . . . . . . ... ... ... ... ... ..
5.1. Heroische Tragik als Seinser6ffnung:

Zur Entdifferenzierung und Ausweitung

des Willensbegriffes . . . . . ... ... ... ...
5.2. Die in Holderlin >eingezeichnete< Pluralitdt

von Wollen unds>Lassen< . . . . . ... ... ...
In der >Nihe der wahrhaft metaphysischen Beziige
zwischen Seyn und Werdenc:
Heideggers Schelling-Vorlesungvon 1936 . . . . . . ..
6.1. Von der Willensfreiheit zur >Teilhabe an der Freiheit«

des >Seynsc: Die Kontinuitit von Schellings Denken

im notwendigen >Scheitern< an der nicht fassbaren

»Sachecseines Denkens . . . . . . ... ... ...
6.2. Die interne Spannung in Schellings Freiheits-

begriffen und die >Metaphysik des Bosenc:

Das >Scheitern< jeder Philosophie . . . . . ... ..
6.3. Der >Wille zum System« Heideggers Kritik an

Schellings >Scheitern< hinsichtlich der »Seyns<-Frage .
Heideggers Auseinandersetzung mit Nietzsche: Von der
Aufwertung zur radikalen Kritik des Willensparadigmas .
7.1. Die Kontinuitit von Schelling zu Nietzsche:

Der >Wille zur Macht« als >Sein des Seienden< und

als >Ent-schlossenheitc . . . . . . . ... ... ...
7.2. Kritik des Willens: Die Verleugnung des

>zeithaften Wesens« des Seins in der >Bestiandigkeit

und Anwesenheitc . . . .. Lo oL
Riickfall in die >sMetaphysik der Subjektivitétc:
Heideggers Schelling-Kritik 1941 . . . . . . .. . .. ..
8.1. Vom sexistenziellen< zum >existenzialen< Existenz-

und Todesbegriff: Heideggers Kierkegaard-Referat

vonl1941 . . . ... Lo oo
8.2. »>Sein ist Wollen«: Die Freiheitsschrift als >Gipfel

der Metaphysik des deutschen Idealismusc . . . . .
»Der lautere Wille, der weder will noch nicht will«:
Heideggers »Spite Bemerkungen und Aufzeichnungen«
zu Schelling im Spiegel seines Gelassenheitsdenkens . . .
AbschlieSende systematische Uberlegungen:
Das Potenzial und die Grenzen von Heideggers und
Schellings Willensdiskursen . . . . .. ... ... ...

X1V

398

402

404

409

414

415

423

430



Inhalt

Literatur . . . . . . . . . ... ... oL 439
1. Primarliteratar . . . . ... ... 439
2. Forschungsliteratur . . . . . ... ... ... ... 447
Namensregister . . . . . . . ... .. ... . L. 463
Sachregister . . . . . ... ... 467

XV






Einleitung

1. Die unbeachtete Vielschichtigkeit von Schellings
Willensphilosophie: Zur Diskussionslage

Die Phinomene des Willens und Wollens konnen ohne Zweifel seit
der Spitantike und insbesondere seit Augustinus, wenn nicht sogar
schon frither, zu den Hauptgegenstinden philosophischen Forschens
gerechnet werden.! Gleichwohl bildet sich die Auffassung des Willens
und Wollens als eines einheitlichen und eigenstindigen Vermogens
erst allmihlich heraus. Unter dem Phinomen des Willens werden so
nicht allein derart unterschiedliche Aspekte wie »rationales Streben,
»Dezisionsvermdgen« sowie ein »psychisches Antriebspotential« zu-
sammengefasst, vielmehr wird das Willensvermogen gleichzeitig
hiufig einem anderen Vermdgen wie Verstand und Vernunft unter-
geordnet oder — so etwa bei Kant und Hegel — mit ihm gar in eins
gesetzt.? Weit davon entfernt, dass der Wille und das Wollen schlicht
die Fihigkeit meinen, bewusst und mit Uberlegung gesteckte Ziele zu
verfolgen und als Urheber des damit in Gang gesetzten Strebens gel-
ten zu konnen, erweist sich das Voluntative bei genauerem Hinsehen
vielmehr als ein Phidnomenbereich, der unscharfe Grenzen besitzt
und nur angemessen begriffen werden kann, sofern diese Grenzen

1 Vgl. etwa die Bemerkung M. Heideggers an H. Arendt, 19. November 1973, Hei-
degger/Arendt 1999, 246: »Fiir die schwierige Frage nach dem >Willen« gibt immer
noch das III. Buch von De anima des Aristoteles die erste Erleuchtung, von der die
ganze nachfolgende Metaphysik zehrt.« Vgl. zu einer dhnlichen Position, allerdings
mit Blick auf die Nikomachische Ethik, 111, Ricceur 1970; auflerdem Seebaf3 2004 u.
Heiden/Schneider 2007, die fiir die Beantwortung der Frage nach der Willensfreiheit
bis zu Platon und Aristoteles zuriickgehen. — Augustinus’ bedeutende Rolle in Bezug
auf die >Entdeckung< des Willens betonen hingegen etwa Arendt 1978, 84-110 u.
Noller 2015, 63-71.

2 Vgl. zu einem historischen Uberblick Horn/Ramelow/Hiihn/Gabriel/Schlotter/
Roughley 2001, Zitat 763.



Einleitung

und >Rander«als fiir diesen Phinomenbereich ebenso konstitutiv mit-
reflektiert werden.

Umso mehr erstaunt es, dass mafdgebliche Arbeiten zu diesen Pha-
nomenen — wie beispielsweise die Untersuchungen von Paul Ricceur,
Hannah Arendt oder auch Gottfried Seebaf3* — zum einen nicht in
gleicher Weise derartige >Rand«-Phinomene wie das Nicht(s)-Wollen,
das >Lassens< oder die Gelassenheit in den Blick nehmen, welche mit
dem Wollen traditionell in Gegensatz stehen. Die zuletzt genannten
Phédnomene werden, haufig vom Wollen losgeldst, zumeist in ande-
ren Bereichen behandelt — so etwa insbesondere im Rahmen medi-
dvistisch-theologischer Forschungen,* der Medizinethik® sowie einer,
um mit Pierre Hadot zu sprechen, >Philosophie als Lebensform< oder
gerade auch im Kontext einer explizit rnegativen Ethik<.” Dabei wird
meist nur am Rande reflektiert, dass der Begriff der Gelassenheit seit
seiner erstmaligen Verwendung bei Meister Eckhart® und dann auch
spater bei Schelling sowie in dessen Nachfolge bei Schopenhauer und
schliefllich bei Heidegger als Gegenbegriff zum Wollen etabliert wird
— wenn er nicht gar, wie gerade bei Schelling, als voluntatives Grenz-
phanomen in Form eines »>nicht(s) wollenden,? >gelassenen Willens«
(vgl. z.B. WA T, 15f,; WA II, 132-134; WA III, 217) noch zum Bereich
des Voluntativen selbst gerechnet wird.

Zum anderen steht der Phinomenbereich des Willentlichen in ge-
genwirtigen Debatten fast ausschliefSlich unter einem bestimmten
Gesichtspunkt zur Diskussion: nimlich dem der Willensfreiheit.!

3 Vgl. Ricceur 1950, 1960 u. 1970; Arendt 1978; Seebaf3 1993.

* So ist ja der etymologische Ursprung des Begriffs sGelassenheit« auf das Mittelalter,
genauer auf Meister Eckharts Erfurter Reden der unterscheidunge (zwischen 1294 u.
1298), zuriickzufiihren (vgl. die erstmalige Verwendung des Abstraktums >geldzen-
heit< in Eckhart 1993, Bd. 2, 412; vgl. zur Datierung Eckhart 1993, Bd. 2, 790). Vgl.
hierzu etwa Hasebrink/Bernhardt/Friih 2012; aulerdem Voigt/Meck 2005.

5 Vgl. etwa Rehbock 2005, 76103 sowie gerade mit Blick auf die Palliativmedizin z. B.
Begemann/Berthold/Hillmann 2013; Maio 2014, 173-194.

6 Vgl. neben der Philosophie der antiken Stoa ist hier unter neueren Ansitzen etwa
zu verweisen auf Spaemann 1982; Kambartel 1989; Schmid 2014.

7 Vgl. Ottmann 2014.

8 Vgl. Eckhart 1993, Bd. 2, bes. 338-343 u. 412 {. Vgl. auch Eckhart 1993, Bd. 1, 150f.
° Zu Schellings Differenzierung zwischen einem das duflere Korrelat verneinenden
>Nichts-Wollen< und einem >Nicht-Wollen, das den voluntatien Charakter selbst ne-
giert, vgl. unten, Teil II, Kap. 2.1 Anm. 134.

10 Vgl. exemplarisch bes. Kane 2005; auflerdem Pothast 1978 u. Hermanni/Koslowski
2004. Vgl. auch die Stanford Encyclopedia of Philosophy, die bezeichnenderweise nur
einen Artikel zu »Free Will« beinhaltet (O’Connor 2010). Eine Ausnahme bildet

2



Zur Diskussionslage

Man muss, um den tendenziell selektiven Blickwinkel dieser Debat-
ten zu bemerken, keineswegs so weit wie Heidegger gehen und be-
haupten, dass »Freiheit [...] mit dem Willen nichts zu tun [hat] und
umgekehrt« (HGA 73.1, 731; vgl. dazu auch HGA 42, 14{. u. 26). So
formuliert Heidegger diese Notiz doch primér mit Blick auf eine
Form von Freiheit, die nicht mehr auf den Willensbegriff rekurriert,
um diesen gleichzeitig generell zuriickzuweisen. Es geniigt, sich klar-
zumachen, dass Freiheit zum einen sowie Wille und Wollen zum an-
deren nicht deckungsgleiche Phanomenbereiche bezeichnen — und
zwar nicht allein insofern es auch einen unfreien, tragischen Willen
geben und Freiheit auch im >Ablassen< vom Wollen angetroffen wer-
den kann, sondern gerade auch insofern der Wille zugleich als Ope-
rationsfigur in anderen Bereichen der Philosophie jenseits der Frei-
heitsdebatte fruchtbar gemacht wird. So wird unter Bezugnahme auf
den Willensbegriff die Frage nicht nur nach dem »obersten Prinzip
[...] der Moralitit« (GMS, AB XV), sondern sogar nach dem Aus-
gangspunkt und Prinzip aller Teilbereiche der Philosophie ausgehan-
delt — namlich sowohl der praktischen als auch der theoretischen Phi-
losophie sowie der Natur- und Geistesphilosophie.

Drittens wird schlie8lich in den Arbeiten, die den Phinomenen
von Wille und Wollen unter systematischen Gesichtspunkten gewid-
met sind, gerade ein Autor mehr oder weniger ausgespart oder nur in
kritischer Absicht in den Blick genommen, der, wie die vorliegende
Untersuchung zu zeigen unternimmt, sich in seinen Strukturana-
lysen des Willens und Wollens gerade in dem besagten Spannungs-
feld zwischen Wollen und >Lassen< bewegt, und der dariiber hinaus im
Gegenzug zu dem Gedanken eines unbedingten Willensprimats im
idealistischen Kontext eine fiir das 19. und 20. Jahrhundert bedeut-
same >Wende< im Willensdenken einlédutet — namlich Friedrich Wil-
helm Joseph Schelling.™

Doch auch in der Forschung zu Schelling selbst wurde das Thema
des Willens und Wollens wie auch der Gelassenheit bisher eher selten
und lediglich mit Blick auf einzelne seiner Schriften behandelt. Allen

Bourke 1964, der allerdings Schelling nur am Rande und Heidegger gar nicht er-
wihnt.

' Eine Ausnahme bildet hier die allerdings dltere Arbeit von Knauer 1907, bes. 34—
37. Selbst der Schelling-Forscher Miklos Vet spart in seiner Untersuchung zum Be-
griff des Willens Schelling aus (vgl. Vets 2002), obgleich seine systematischen Uber-
legungen zum Willensbegriff eine deutliche Nihe zu Schelling erkennen lassen (Veto
2012, 327-437). Dazu Hofele 2016c.



Einleitung

voran standen dabei die Willensreflexionen in der Freiheitsschrift von
1809, aber auch — zusammen mit den Konzepten von >Lassen< und
Gelassenheit — in den Weltaltern sowie der Erlanger Vorlesung im
Zentrum der Aufmerksamkeit.’® Die Willensreflexionen der Friih-
philosophie, insbesondere in der Allgemeinen Uebersicht der neues-
ten philosophischen Litteratur von 1797/98, wurden dabei lediglich
im Blick etwa auf die Freiheitsschrift in den Blick genommen.! Eine
eingehende Betrachtung der spiten Ausfithrungen Schellings zum
Wollen in seiner zweiten Miinchener und seiner Berliner Zeit steht
nach wie vor aus — wenn man einmal von den nur kurzen Bemerkun-
gen Buchheims'® und der kritischen Perspektive Osterwalds absieht.
Augenscheinlich von Heidegger beeinflusst, interpretiert Letzterer
die spiten schellingschen Uberlegungen zum Wollen und die damit
einhergehende Zuriickweisung der »Vernunft als Ort der Anwesen-
heit des Wirklichen in seiner Wirklichkeit« als sVorstufe< des >Willens
zur Macht¢, der bei Nietzsche die Vernunft und den >wahrheitslosen
Schein« des von ihr Gewussten begriinde.'® Zwar ist es anerkennens-
wert, dass Osterwald derart gegeniiber Lowith den »Bruch im Den-
ken des 19.Jahrhunderts«,” wenn nicht zu iiberwinden, so doch
durch das Aufzeigen eines >Vermittlungsgliedes< in Schelling ver-
standlich zu machen sucht. Doch geht der Autor sicher im >Fahrwas-
ser< Heideggers zu weit mit seinem kritischen »Aufweis der ge-
schichtlichen Dimension der Willensmetaphysik, innerhalb deren
die Umkehrung der gesamten philosophischen Tradition durch Nietz-
sche als die geschichtliche Konsequenz der inneren Widerwendigkeit
der Willensmetaphysik selbst fiir uns heute verstandlich« werde.’® So
versammelt doch gerade der spéte Schelling, wie zu zeigen sein wird,
beinahe nochmals das gesamte, in sich plurale Willensdenken seiner
vorausgehenden Philosophie, sodass es zumindest problematisch ist,

2 Vgl. etwa Eidam 2007; Ferrer/Pedro 2012, bes. 145-173; Noller 2015, 293-344;
Egloff 2016.

3 Vgl. Hithn 1994a, 206-212 u. Hiihn 2006b; Oser 1999, bes. 189-191, 200-203 u.
209-212; Norman 2002; Bensussan 2015a, 91-98. Unter dem Aspekt des Willens
nimmt die gesamte >mittlere< Philosophie Schellings in den Blick lediglich Cattin 2010
[erneut abgedruckt in: Cattin 2012, 57-75].

4 Vgl. Peetz 1995, 193-202; Noller 2015, 300-309.

15 Vgl. Buchheim 1992, 149-160.

16 Osterwald 1972, 6.

7 Vgl. Lowith 1941.

18 Osterwald 1972, 9.



Zur Diskussionslage

von einer >geschichtlichen Konsequenz< von Schelling hin zu Nietz-
sche zu sprechen.

Es ist nicht verwunderlich, dass neben Untersuchungen zur Kon-
stellation >Schelling —Schopenhauer® insbesondere die Arbeiten
zum Verhiltnis >Schelling — Heidegger<® meist zugleich auch auf die
Interpretationen dieser Denker von Wille und Wollen sowie der Ge-
lassenheit zu sprechen kommen. Wihrend jedoch die erste grofSere
Monographie auf diesem Forschungsfeld von Ryosuke Ohashi bei
Schelling fast ausschlieBlich den Begriff der >Ekstase< beleuchtet und
die Pluralitdt der von Schelling aufgezeigten Willensformen aufSen
vor lisst,?! fokussieren zahlreiche andere Arbeiten zum Willensden-
ken bei Schelling und Heidegger beinahe ausschlieSlich auf die schel-
lingsche Schrift von 1809 — und folgen darin der fast ausnahmslos der
Freiheitsschrift geltenden Schelling-Rezeption Heideggers,? obgleich
sich auch eine Rezeption der Weltalter sowie der Erlanger Vorlesung
bei Heidegger in den vierziger und fiinfziger Jahren nachweisen
lisst.?? SchlieBSlich besteht bei den vorliegenden Arbeiten zu Schelling
und Heidegger zumeist die Problematik, dass sie sich bei der Inter-
pretation von Wollen und Lassen zu stark die Perspektive von Hei-
degger vorgeben lassen, sodass darin die gerade gegentiber Heidegger
zu betonende Vielschichtigkeit von Schellings Willensdenken unter-
belichtet bleibt.?*

Damit soll indessen die Fruchtbarkeit der heideggerschen Schel-
ling-Rezeption fiir ein besseres Verstindnis bestimmter Aspekte des
schellingschen Willensdenkens sowie seiner Aktualitit keineswegs
grundsitzlich bestritten, sondern lediglich die Gefahr einer >einseiti-

19 Vgl. die Beitrige zum Wollen sowie zur Willensverneinung bei Schelling und
Schopenhauer in Hithn 2006a, 149-221 u. 427-521 sowie Berg 2003 u. Kisner 2016,
300-373, die die Interpretation der schopenhauerschen sowie der idealistischen An-
sitze zu einer Willensmetaphysik mit einer Analyse der Ding-an-sich-Problematik
und -Kritik verkniipft.

2 Vgl. zur Forschungsliteratur zu Schelling und Heidegger insgesamt die Biblio-
graphie in Hithn/Jantzen 2010, 465-478.

21 Vgl. Ohashi 197, bes. 11-85 (zu Schelling).

2 Vgl. etwa Davis 2007, bes. 100-121 (zu Schelling); Friedrich 2009; Hiihn 2010 u.
2012; Sommer 2015, bes. 54-177 (zu Schelling); Hildebrandt 2015.

» Vgl. dazu Hofele 2015, 67-75.

* Dies gilt etwa auch fiir die vielschichtige und aspektreiche Arbeit von Gourdain
(2017), die sich dem voluntativen Aspekt nur auf wenig Raum und in kritischer Weise
zuwendet (vgl. Gourdain 2017, bes. 105-113 u. 149-164).



Einleitung

genc« Lesart betont werden, die sich allein von Heideggers Perspektive
aus auf Schelling zubewegt.?> Allein eine durch Nihe und Distanz
gegeniiber Heideggers Schelling-Interpretationen charakterisierte
Interpretationsperspektive vermag die Heidegger-kritischen Poten-
tiale Schellings angemessen als Alternativen zu ersterem zur Geltung
zu bringen — und damit den Phinomenbereich des Voluntativen in
seiner Vielschichtigkeit und unter Beriicksichtigung seiner ebenfalls
wesentlichen >Riander< und Grenzen adidquat zu erfassen.

2. Zwischen Aufwertung und Kritik des Willens:
Zu Thema und These der Untersuchung

Trotz aller hiufig nicht unberechtigten Kritik an Martin Heidegger
ist es dessen Verdienst, den Philosophen Friedrich Wilhelm Joseph
Schelling als zentralen Vertreter einer >Philosophie des Willens« ins
Gesprich gebracht zu haben. Bereits in seinem vermutlich ersten
Schelling-Seminar von 1927/28 sieht Heidegger in der Formulierung
»Wollen ist Urseyn« aus Schellings Freiheitsschrift von 1809 (AA
[,17, 123) den Ansatzpunkt fiir eine »Interpretation und Kritik des
Idealismus«.? Dies impliziert fiir Heidegger aber nicht nur, dass
man mit Schelling die denkerischen Ansitze des deutschen Idealis-
mus kritisch reflektieren kann, insofern er — so Heidegger in seiner
Vorlesung von 1936 — diesen »von innen her iiber seine eigene
Grundstellung hinaustreibt.« (HGA 42, 6) In Heideggers Vorlesun-
gen der folgenden Jahre zeigt sich vielmehr immer deutlicher, dass
diese von Heidegger artikulierte >Kritik des Idealismus< selbst vor
dem Idealisten Schelling nicht Halt macht und auch gegen diesen in
kritischer Absicht gewendet wird — als dem Vertreter einer >Meta-
physik des Willens< in der Vorlduferschaft zu Schopenhauer und ins-
besondere zu Nietzsches >Willen zur Macht«. In all diesen Willens-
konzeptionen werde, so Heideggers Kritik, »das Seiende als ein
solches in das Offene von Bestindigkeit und Anwesenheit« gebracht
(HGA 6.2, 7), mit der Konsequenz, dass in der Neuzeit »das Seiende
im Ganzen entdeckt, verfiighar und beherrschbar gemacht« werde

2 Heidegger betont 1936 denn auch selbst die »Ein-seitigkeit« seiner Interpretation
der Freiheitsschrift, die auf »die Sammlung aller Fragen auf die Seynsfrage« hin aus-
gerichtet sei (HGA 42, 185).

2% Heidegger 1927/28, 322 / HGA 86, 52.

6



Zu Thema und These der Untersuchung

(HGA 6.2, 152), ohne noch nach der unverfiighbaren Zeithaftigkeit
und Kontingenz desselben zu fragen.

Angesichts dieser kritischen Perspektive Heideggers auf Schelling
soll in der vorliegenden Untersuchung zunichst einmal der Versuch
unternommen werden, >Schelling ohne Heidegger« zu lesen und da-
mit Heideggers einseitige Lesart zu korrigieren.?” Gleichwohl schlief3t
sich die hier entfaltete Interpretationsperspektive zugleich Heidegger
insofern an, als sie den Uberlegungen zum Willen und Wollen wie
auch zu dem damit einhergehenden >Lassen< vom Wollen in Schel-
lings Denken nicht allein eine ausgezeichnete Bedeutung fiir ein
mogliches Verstindnis des schellingschen Philosophierens als einer
Kontinuitdt zuspricht, sondern zugleich auch als wegbereitend fiir
das auf den Willensbegriff rekurrierende nachidealistische Philo-
sophieren ansieht. In der vorliegenden Untersuchung ist infolgedes-
sen eine doppelte These zu entfalten: Einerseits soll gezeigt werden,
dass in Schellings Philosophie das Willensparadigma durchaus eine
zentrale Rolle spielt und in entscheidender Weise gegeniiber der kan-
tisch-fichteschen Tradition weiterentwickelt und ausdifferenziert
wird. Andererseits muss aber ebenso hervorgehoben werden, dass
Schelling gleichzeitig auf die kritischen Potentiale des Willenspara-
digmas reflektiert und gleichsam als dessen Korrektiv dieses flankie-
rende und relativierende Motive geltend macht — wie Liebe, >Nicht(s)-
Wollen< und Gelassenheit. Hierbei leistet Schelling, um eine Diffe-
renzierung Paul Ricceurs heranzuziehen,? nicht nur einen Beitrag
zu einer >Phinomenologie« verschiedener Willensfomen sowie darauf
aufbauend zu einem >Diskurs sinnhafter Handlungen« oder rational
geleiteter Tatigkeiten, sondern bietet zugleich auch einen Ansatz-
punkt fiir einen gleichsam >hermeneutischen Diskurs, der das Wol-
len als eine mogliche, damit aber zugleich zuriickweisbare, kontin-
gente Auslegung des Seins in seiner Gesamtheit begreift, ohne
damit bereits ginzlich die heideggersche Konzeption einer »>Seins-
geschichte« oder auch die ricceursche Annahme einer »Tiefen-
geschichte der Erscheinungsweisen von Sein (depth history of modes

77 Vgl. hierzu, mit Blick allerdings nur auf die Freiheitsschrift, bereits Zoller 2012.

% Vgl. Ricceur 1970, worin dieser infolge einer >Unzufriedenheit< (dissatisfaction)
mit seiner eigenen rein phinomenologischen Willensanalyse in Ricceur 1950 drei
verschiedene, philosophiegeschichtlich nachweisbare Diskurse mit Blick auf den Wil-
len unterscheidet: namlich einen >phinomenologischen Diskurss, einen >Diskurs iiber
sinnhafte Handlungenc« (discourse about meaningful action) und einen shermeneuti-
schen Diskursc.



Einleitung

of being)«* zu antizipieren. Auch wenn Heidegger dies nicht einge-
steht, ist es gerade die von Schelling erstmals gegeniiber dem Friih-
idealismus in Stellung gebrachte Willenskritik, die Heidegger selbst
in gleichwohl verengter Form im zwanzigsten Jahrhundert im Zuge
seiner Metaphysikkritik aus der Perspektive einer »Seinsgeschichte«
aufnimmt und dabei sogar noch gegen Schelling selbst wendet.

Zwar ist es zweifellos richtig, dass Schelling auf das durch Kant
und Fichte etablierte Willensparadigma zuriickgreift, das schon bei
diesen nicht nur als Garant von Freiheit sowie als »oberste[s] Prinzip
[...] der Moralitit« (GMS, AB XV), sondern gerade bei Fichte auch
als Prinzip der Philosophie als ganzer fungiert, aus dem sich sowohl
praktische als auch theoretische Philosophie ableiten lassen sollen.*
Jedoch weitet erstmals Schelling das Willensparadigma in einer spezi-
fischen Weise aus, die auf Schopenhauer, wenn nicht sogar auf Nietz-
sche vorausweist. So ist bereits in Schellings Frithphilosophie eine
Uberbietung und Korrektur des kantisch-fichteschen Willensbegrif-
fes dahingehend zu beobachten, dass er nicht mehr lediglich fiir ver-
nunftbegabte Wesen reserviert wird. Indem namlich ein umfassen-
des, in sich plurales und dynamisches System etabliert werden soll,
wird fiir Schelling ein als Prinzip fungierender Willensbegriff nétig,
welcher zum einen nicht vermdgenstheoretisch auf den Menschen
beschrinkt werden kann und der zum anderen von vornherein jeder
statischen Substanzontologie vorbeugt, welche die innere Pluralitit
und Dynamik des Systems konterkarieren wiirde.

Spitestens seit der Freiheitsschrift lasst sich bei Schelling des Wei-
teren eine Problematisierung bestimmter Ausprigungen des Willens
beobachten, die jedoch im Gegensatz etwa zu Schopenhauer und vor
allem zu Heidegger zu keiner ginzlichen Desavouierung oder Ver-
abschiedung des Willensbegriffes fiihrt, wie gerade die schellingsche
Spitphilosophie zeigt. Vielmehr geht es Schelling nur um die Ver-
abschiedung eines sreinen, ginzlich iiberzeitlichen Willens, indem
er zum einen dessen wesenhaften Bezug zu Formen der >Neigung«
wie etwa der >Sehnsuchtc herausstellt und indem er zum anderen
dessen Zeitlichkeit unterstreicht. Schelling bietet dariiber hinaus
auch insofern eine erginzende Perspektive zu traditionellen wie teil-
weise auch gegenwiirtigen Diskussionen des Willensparadigmas,*! als

29 Ricceur 1970, 289.
% Vgl. dazu unten, Teil I, Kap. 1.
3 Vgl. hierzu unten Einleitung zu Teil II.

8



Zu Thema und These der Untersuchung

er nicht zuletzt auf die von seinen idealistischen Vorgingern und
Zeitgenossen grofSteils ausgeblendeten negativen Seiten von Wille
und Wollen aufmerksam macht und eine interne Differenzierung
und Flankierung dieses Phanomens vornimmt. Zum einen zeigt er
nimlich die tragischen Momente eines einseitig aufgefassten, monis-
tischen Willensbegriffes und stellt zum anderen gleichzeitig diesem
Willensbegriff erginzende oder korrigierende Momente von Nicht(s)-
Wollen und Gelassenheit gegeniiber, die er als das notwendige
Andere desselben vorstellig macht. Das Wollen, so die Einsicht des
smittleren< und spdten Schelling, ist in seiner Potentialitit nur im
Kontext und im Verbund mit einer durch es anzuerkennenden Un-
verfiigbarkeit oder Alteritit denkbar, die er etwa als rewige Vergan-
genheit¢, >Unvordenkliches< oder >unvordenkliches Sein< umschreibt.
Es ist das Anliegen der vorliegenden Untersuchung, diese Ausdiffe-
renzierung, Flankierung und Kontextualisierung des Willensparadig-
mas durch Phidnomene, die dieses ergénzen und gar fundieren, in der
Philosophie Schellings herauszustellen und dabei zugleich paradig-
matisch zu zeigen, wie diese Konzeption in gleichwohl verengter
Form im zwanzigsten Jahrhundert in Heideggers Kritik an der Meta-
physik und insbesondere an der >Willensmetaphysik« des 19. Jahr-
hunderts implizit Nachwirkungen zeitigt.

In methodischer Hinsicht verfihrt die Untersuchung zum einen
exegetisch-werkgeschichtlich sowie problemorientiert, indem sie die
Motive von Willen, Wollen und >Lassen< im Riickgriff auf eine exem-
plarische und zugleich reprisentative Textbasis des schellingschen
CEuvres aufzuzeigen sucht. Dabei liegt der Schwerpunkt auf der
smittleren< Philosophie Schellings, insofern dort das >Spezifikum«
des schellingschen Willensdenkens am deutlichsten greifbar ist.
Zum anderen verfolgt die Untersuchung zugleich ein doppeltes sys-
tematisches Interesse, insofern einerseits die mit jenen Motiven ein-
hergehende Frage nach der Grundlegung eines philosophischen Sys-
tems und somit eines philosophischen Begreifens des Seienden im
Ganzen aus einem einheitlichen Prinzip erortert und problematisiert
wird. Andererseits wird gleichzeitig dem systematischen Zusammen-
hang von Wille, Willenskritik und >Lassen vom Wollen< sowie den
damit verkniipften Figuren des Tragischen und der Alteritit nach-
gegangen. Gerade in der Hinsicht versteht sich diese Studie als Er-
gidnzung zu bereits vorliegenden Untersuchungen jener Phinomene,
die jedoch zumeist die Gegenkonzeptionen zu Wille und Wollen aus-
klammern oder als >Willensschwache« meinen abhandeln zu kénnen



Einleitung

und in der Herausstellung der Autonomie des Willens dessen Einher-
gehen mit Phanomenen der Andersheit und Alteritit sowie, damit
zusammenhingend, der Endlichkeit und Zeitlichkeit abblenden.
Schliellich und nur ausblicksartig verfahrt die Untersuchung rezep-
tionsgeschichtlich und konstellativ, indem sie auch zum Ziel hat, im
Riickgang auf Heideggers Metaphysik- und Willenskritik im All-
gemeinen und auf seine ab den 1930er Jahren zumeist kritischen
Bezugnahmen auf Schelling als zentralen Vertreter einer >Willens-
metaphysik< im Besonderen die ausdriicklichen wie impliziten Nach-
wirkungen des schellingschen Willens- und Gelassenheitsdenkens
aufzuzeigen.

Denn Heidegger selbst wird gerade im Zuge seiner Schelling-
Rezeption auf die Phinomene des Willens und Wollens aufmerksam,
wendet die dabei gewonnenen Erkenntnisse schlieflich aber gegen
den Idealismus und insbesondere gegen Schelling. So ist es denn
zum Verstindnis der heideggerschen >Interpretationsstrategie« un-
erldsslich, die rezeptionsgeschichtliche Perspektive auch im Falle Hei-
deggers Hand in Hand mit einer exegetisch-werkgeschichtlichen Per-
spektive gehen zu lassen: Greift Heidegger auf das Wollen Ende der
zwanziger und zu Beginn der dreifSiger Jahre noch affirmativ und in
eigener Sache zu einer Reformulierung der >Entschlossenheits«-Kon-
zeption aus Sein und Zeit zuriick, so wird er dhnlich wie Schelling in
den folgenden Jahren auch auf die negativen Seiten des Willenspara-
digmas sowie auf die Notwendigkeit einer Korrektur und gar Uber-
windungsbediirftigkeit desselben aufmerksam. In vergleichbarer
Weise wie Schelling sieht auch Heidegger in der Verabsolutierung
des Wollens die Gefahr einer Verleugnung der Endlichkeit und damit
einhergehend eines dem Wollen unverfiigbaren >AufSen, auf welches
das Wollen gleichzeitig immer als seine Erméglichungsbedingung an-
gewiesen bleibt. Das praktische Moment des Wollens ist mithin
grundsitzlich auf ein >theoretischesc Moment verwiesen, das jenes
relativiert und als etwas wesentlich Begrenztes begreifbar werden
ldsst. Beide Denker betonen denn auch gegeniiber einem gleichsam
in allem seine Spuren hinterlassenden verabsolutierten Willens-
paradigma gerade dessen Kontingenz, dass dieses, um mit Ricceur zu
sprechen, nur eine der >Erscheinungsweisen von Sein< ausmacht.

Wihrend sich mithin anhand von Schellings systematischer Nihe
zu Heidegger und dessen Modernekritik die Aktualitdt des ersteren
zur Geltung bringen lédsst, so kann man doch iiber diese Parallelitét
hinaus zugleich auch einen >Mehrwert< des schellingschen Willens-

10



Vorgehen und Aufbau der Untersuchung

denkens erkennen: Weist Heidegger im Zuge seiner Konzeption einer
>Seinsgeschichte« nicht allein das Willensdenken, sondern zugleich
auch jede Seinsauslegung als eine dieses Sein >verdeckende« grund-
sdtzlich zuriick, so ist es hingegen Schelling, der trotz der Einsicht in
die Kontingenz des auf den Willensbegriff rekurrierenden >herme-
neutischen Diskurses< an diesem festhilt und dabei allen drei der
von Ricceur angefiihrten Diskursebenen gerecht zu werden versucht.
Ist Heideggers Ansatz bestindig der Gefahr eines entdifferenzieren-
den Denkens des Seins ausgesetzt, entgeht Schelling, wie zu zeigen
sein wird, durch die in sich differenzierte voluntative Interpretation
von Sein im generellen Bewusstsein von deren bloflem Auslegungs-
charakter gerade dieser Problematik.

3. Vorgehen und Aufbau der Untersuchung

Die Arbeit ist in vier Teile gegliedert. Die ersten drei stellen die ver-
schiedenen Auspriagungen von Schellings Interpretation und Kritik
des Willens — einschliefSlich des damit einhergehenden Gelassen-
heitsdenkens — im systematischen Durchgang durch eine einschligige
Auswahl aus seinem Gesamtwerk dar. In einem vierten und letzten
Teil werden schliefSlich noch die Nachwirkungen der schellingschen
Willenskritik exemplarisch anhand der Schelling-Rezeption Heideg-
gers und seiner Kritik der Willensmetaphysik des 19. Jahrhunderts
untersucht.

Dass gegeniiber diesem abschlieenden, Heidegger gewidmeten
Teil die sich mit Schelling beschiftigenden Abschnitte der Arbeit in
drei Teile untergliedert sind, hat seinen Grund in Schellings zweima-
liger >Neujustierung« seiner Interpretation des Willensparadigmas:
Wihrend sich in seinem Frithwerk eine Ausweitung und Radikalisie-
rung des kantisch-fichteschen Willensbegriffes vom Anthropozentri-
schen zum Physiozentrischen hin — unter gleichzeitiger Kritik der
frithidealistischen Einseitigkeit desselben — bemerkbar macht, artiku-
liert Schelling spétestens seit 1809 eine vehemente Kritik am Wil-
lensparadigma, indem er es zugleich auszudifferenzieren beginnt.
Erst die Spitphilosophie wird jedoch im Zusammenhang mit der erst-
mals 1827 zu findenden Figur des >Herrn des Seins<*? wieder in aller

3 Schelling spricht zwar auch in Erlangen bereits von einem »Herr[n] von allem
Sein«, wie die Nachschrift Enderleins notiert (Schelling 1821, 121); diese Redeweise

11



Einleitung

Deutlichkeit einen positiv konnotierten Willensbegriff ins Zentrum
stellen, ohne dass allerdings die in der >mittleren< Philosophie gewon-
nenen Erkenntnisse hinsichtlich méglicher Deformationen im Willen
und Wollen ausgeklammert wiirden.

Um diese >Bewegungc sichtbar zu machen, geht die Untersuchung
in ihrem ersten Teil von dem durch Kant und Fichte geprigten Wil-
lensbegriff aus. Dass Schelling diesen aufgreift und zugleich trans-
formiert, tritt aufs deutlichste im Ubergang von Schellings Neuer
Deduction des Naturrechts von 1796/97 zu dessen 1797 veréffent-
lichter Allgemeiner Uebersicht der neuesten philosophischen Littera-
tur hervor. Ubernimmt Schelling in seinem Naturrechtsaufsatz noch
relativ ungebrochen die insbesondere mit Fichte verbundene prinzi-
pientheoretische Aufwertung des Willensparadigmas, so nimmt er in
der unmittelbar folgenden Uebersicht eine Ausweitung desselben
vor, welche die etwa noch von Heidegger unterstellte Verkniipfung
mit dem subjektivitdtstheoretischen Paradigma aufzulésen beginnt.
Schon friih in Schellings Denken, namlich bereits seit 1795, macht
sich im Zuge seiner Spinoza-Rezeption des Weiteren eine Skepsis
und Distanzierung gegeniiber dem Willensbegriff geltend. Auch
wenn dies, einhergehend mit dem Verlassen des subjektivitits-
theoretischen Paradigmas im Zuge der ab 1801 einsetzenden Identi-
tatsphilosophie, sogar zu einem kurzzeitigen Verschwinden aller
voluntativen Begrifflichkeiten fiihrt, bestitigt letztendlich auch die
identititsphilosophische Phase des schellingschen Denkweges jene
Ausweitung des Willensparadimas ohne Abstriche und verbindet sie
sogar — wie sich insbesondere 1806 zeigt — mit einem auf Schopen-
hauer vorausweisenden Willensmonismus, der alles menschlich-indi-
viduelle Wollen zu etwas blof3 Scheinhaftem degradiert.

Erst ab 1809 zeigt sich unverkennbar, wie der den Schwerpunkt
der Untersuchung ausmachende zweite Teil nachzuweisen unter-
nimmt, eine Ausdifferenzierung des Willensparadigmas, die eine
grundsatzliche und bruchlose Vorlauferschaft Schellings zu Schopen-
hauers Willensmonismus und zu Nietzsches >Willen zur Macht«—wie
Heidegger dies gleichwohl unterstellt — als zumindest fragwiirdig er-
scheinen ldsst. Denn mit dieser Binnendifferenzierung im Haushalt
des Wollens als einer in sich pluralen Struktur macht Schelling zum

ist 1821 allerdings weder konzeptualisiert, wie dann 1827 mit Bezug auf Gott, noch
primar als eine unverduferliche Eigenschaft der Potenz des >Seinkonnendenc« verstan-
den, auf die sie sich in Erlangen bezieht.

12



Vorgehen und Aufbau der Untersuchung

einen auf die negativen und sogar tragischen Facetten desselben auf-
merksam und flankiert es zum anderen durch die Momente von Lie-
be, Nicht(s)-Wollen und Gelassenheit. Wihrend die Freiheitsschrift
zumindest zwei aus dem >Ungrund«< hervorbrechende Willen geltend
macht, unterscheidet Schelling in den sich anschlieSenden Weltaltern
eine Mehrzahl von Willensmomenten in allem Lebendigen, die aller-
dings allesamt zu keiner gelingenden Existenzform zu fiihren ver-
mdogen und eine diese iiberwindende, gleichwohl aber noch voluntativ
strukturierte >Scheidung von sich< oder — so 1821 — eine allem wil-
lentlichen entsagende >Ekstase des Ich< auf den Plan rufen. Gerade mit
Blick auf diese Negativierung des Wollens im Kontext der Forderung
einer >Ekstase des Ich« legen sich dabei zwei Seitenblicke auf zu Schel-
ling mehr oder weniger zeitgendssische Denker nahe, die dieser mog-
licherweise in Erlangen sogar rezipiert hat: namlich zum einen auf
Georg Wilhelm Friedrich Hegel, dessen Philosophie des Rechts mit
ihrer einleitenden systematischen Exposition des Willensbegriffs bei
Beginn der Erlanger Vorlesung 1821 gerade frisch erschienen war,
sowie zum anderen auf Arthur Schopenhauer, dessen 1819 publizier-
tes Hauptwerk sich erstaunlicherweise sogar in Schellings Nachlass-
bibliothek findet.

Der dritte Teil der Untersuchung fithrt gegentiber dieser Schopen-
hauer-affinen Abwertung des Voluntativen aus, wie Schelling im
Ubergang zur Spitphilosophie ab 1827 mit der Figur eines >Herrn
des Seins< das Wollen an systematisch signifikanter Stelle wieder par-
tiell rehabilitiert. Zwar kritisiert Schelling im Kontext seiner spiten
snegativen Philosophie< nach wie vor vehement jedes sich aus sich
selbst generierende Wollen als bodenlos und fordert in der Figur einer
>Ekstase der Vernunft« eine radikale Absage hiervon. Indem Schelling
aber gleichzeitig die von Kant vorgegebene Verklammerung von Au-
tonomie und reinem Willen 16st, macht er auf ein essentielles hetero-
nomes Moment in allem wahrhaften Wollen aufmerksam, das es ihm
ermoglicht — deutlicher als in seiner >mittleren< Philosophie — auch
bestimmte Formen des Wollens, die diesem Moment Rechnung tra-
gen, zu honorieren. Gleichgiiltig ob man auf den Menschen oder so-
gar auf Gott selbst blickt, ist das Wollen Schelling zufolge als solches
niamlich nur méglich vor dem Hintergrund der Anerkennung eines
vorausgehenden gelassenen und >unvordenklichen< Seins. Dies ver-
setzt Schelling im Gegensatz zu Heidegger denn auch in die Lage,
das wahrhafte Wollen noch iiber die Unentschiedenheit einer ur-
spriinglichen Gelassenheit zu setzen.

13



Einleitung

Wenn der vierte und letzte Teil der Untersuchung sich abschlie-
3end noch Martin Heidegger zuwendet, so geschieht dies nicht allein,
um die Bedeutsamkeit der schellingschen Willensphilosophie durch
ein zweifellos zentrales Beispiel ihrer Rezeptionsgeschichte im
20. Jahrhundert zu belegen, sondern vielmehr um von Heideggers
bisweilen einseitiger Perspektive aus nochmals einen biindelnden
Riickblick auf Schellings vielgestaltiges und differenziertes Willens-
denken zu werfen. Indem namlich Heidegger Schelling einerseits als
einen der zentralen Initiatoren der Willensmetaphysik des 19. Jahr-
hunderts geltend macht und derart sich im Voraus gegeniiber dem
von Lowith behaupteten »Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts«3
positioniert, verkennt er doch andererseits, dass Schelling gleichzeitig
gewissermaf3en noch als deren >Uberwinder< anzusehen ist, indem er
den Willensbegriff in sich ausdifferenziert und bestimmte Deforma-
tionen desselben vor dem Hintergrund der Motive von Nicht(s)-Wol-
len, Liebe und Gelassenheit einer vehementen Kritik unterzieht. In-
sofern vermag die Einbeziehung des heideggerschen Willensdenkens
als zentrales Zeugnis fiir eine Rezeptionsgeschichte des schelling-
schen Ansatzes im 20. Jahrhundert zugleich auch nochmals das sys-
tematische Potential der schellingschen Willensphilosophie in ihrem
Mehrwert gerade gegeniiber Heideggers Verstandnis von Wille und
Wollen herauszustellen.

Bereits die ersten Zeugnisse von Heideggers Schelling-Rezeption
- nimlich die Seminarnotizen und -protokolle des im Wintersemes-
ter 1927/28 in Marburg veranstalteten Schelling-Seminars — legen
einen Akzent auf die Konzeptionen von Wollen und Lassen in Schel-
lings Freiheitsschrift. Heideggers Interpretation des Willensparadig-
mas wandelt sich erst allmihlich im Laufe dieser Rezeption, unter
anderem angeregt durch Schellings Freiheitsschrift, zum Ausgangs-
punkt fiir eine Kritik der Moderne insgesamt. Auch wenn Heidegger
bereits im Sommersemester 1928% anhand von Leibniz’ Monado-
logie die Hauptmomente seines spiateren Willensbegriffes entwickelt
— niamlich in Gestalt der Einheit von appetitus und perceptio —, so
greift Heidegger doch zuniichst Anfang der dreifSiger Jahre affirmativ
auf den Willensbegriff zuriick. Nach 1933 — und vor allem im Kontext
seiner Schelling-Vorlesungen — geht diese Aufwertung des Willens-
paradigmas in Heideggers Philosophieren schlieSlich jedoch sowohl

» Vgl. Lowith 1941.
* Vgl. HGA 9, 79-101 u. HGA 26, 86-123.

14



Vorgehen und Aufbau der Untersuchung

mit einer Selbstkritik seiner eigenen Philosophie bis 1933 als auch
mit einer Distanzierung und entschiedenen Kritik nicht nur des deut-
schen Idealismus und insbesondere Schellings einher, welcher doch
gerade einer der Stichwortgeber fiir diese Kritik war. Vielmehr wird
auch noch die Willensmetaphysik des 19. Jahrhunderts, allen voran
Schopenhauers und Nietzsches, als Verlingerung des schellingschen
Willensdenkens zum einen und als Vorlauferfigur zur modernen
Technik zum anderen kritisiert, die ebenfalls durch einen >Willen
zum Willen< gekennzeichnet sei. Heidegger selbst sucht daher — als
erster, wie er zu Unrecht beansprucht — das Denken eines zweiten,
durch Gelassenheit gekennzeichneten Anfangs als Alternative zu der
diagnostizierten Verabsolutierung des Willens in der Moderne zu
entwickeln. Lediglich in den frithen und spdten Zeugnissen seiner
Schelling-Rezeption, die uns in Form von Seminarnotizen und pri-
vaten Aufzeichnungen vorliegen und die bereits von der literarischen
Gattung her einen anderen Status als die zu einer Selbstpositionie-
rung genutzten Vorlesungen in Heideggers Denken haben, wird Hei-
degger ansatzweise auf die willenskritischen Motive im Denken des
smittleren< Schelling aufmerksam. So gesteht Heidegger hier Schel-
ling in viel héherem Mafle ein Denken des >Lassens< sowie des sich
Entziehenden und damit auch eine Vorlduferschaft zu seinem eigenen
Denken des randeren Anfangs« zu, als dies in den Vorlesungen nach-
zuweisen ist. Indem aber Heidegger in seinem eigenen Denken des
>Lassens< insbesondere der fiinfziger Jahre eine strikte Opposition
zwischen Wollen und >Lassenc« sieht, muss er, wie abschlief3end aus-
zufiithren sein wird, beinahe notwendigerweise die Differenziertheit
des Willensdenkens bei Schelling verkennen. Im Gegensatz zu Hei-
degger findet Letzterer hierbei trotz aller Kritik bestimmter Defor-
mationen des Wollens gerade in seiner Spitphilosophie wieder zu
einem positiv konnotierten Willensbegriff zuriick, indem er diesen
aber nur als eine, um mit Ricceur zu sprechen, geschichtlich kontin-
gente >Erscheinungsweise von Seinc< versteht und damit auch dem
heideggerschen Vorwurf einer >seinsgeschichtlichen< Verabsolutie-
rung des Willens gewissermafSen immer schon zuvorkommt.

15






