
 



11 

Einleitung  
 
 
 
 

 

Bald siebzig Jahre nach dem Tod der Dichterin Gertrud Kolmar ist ihr Werk nur 
einem kleinen Kreis von Interessierten geläufig. Die Diskrepanz zwischen  
Gertrud Kolmars Unbekanntheit und ihrem literarischen Rang scheint sich durch 
mehrere Faktoren – wie denen des gleichermaßen komplexen und intellektuell 
fordernden Werkes selbst, des äußerlich unspektakulären Lebens der Dichterin 
und ihrem fürchterlichen Ende mit der Deportation nach Auschwitz, wo sich die 
Spur der gerade 38-jährigen verliert – erklären zu lassen; auch ist ein bis heute 
primär wissenschaftsgebundener Publikationsstand nicht gerade dazu angetan, 
den Mangel leicht erreichbarer Textausgaben des Gesamtwerks zu beheben. 
Letzteres irritiert angesichts einer Dichtung, für die sich von Beginn an namhafte 
Fürsprecher und Förderer einsetzten, so Gertrud Kolmars Cousin Walter  
Benjamin, der Verleger Victor Otto Stomps oder, neben anderen Autor_innen, 
Elisabeth Langgässer.  

Schon Jacob Picard, auch er ein früher Bewunderer der Lyrik Gertrud 
Kolmars und Herausgeber der ersten Werk-Ausgabe von 1955, stellt die Unbe-
kanntheit Gertrud Kolmars in Kontrast zu ihrer Bedeutung als Dichterin fest. 
„Wir können sie […] neben die wenigen unsterblichen Fräuleins stellen, die an 
der Spitze der lyrischen Dichtung der westlichen Welt stehen, neben Annette von 
Droste-Hülshoff, die Französin Marcelline Desbordes-Valmore, neben Emily 
Dickinson und Christina Rosetti.“1 Mit dieser Reihung rücken ähnliche biogra-
phische Muster und künstlerische Singularität gleichauf in den Blick; Parallelen 
zu der hohen Sprach- und Formbeherrschung in Gertrud Kolmars Lyrik datiert 
Picard bis Hölderlin zurück, vergleicht daneben ihr Schaffen mit dem von No-
valis, Rilke und Yeats.2 Unwillentlich führt die literarhistorische Versicherung 
Picards jedoch das Moment mit sich, die Dichtung Gertrud Kolmars aus jenem 
geschichtlichen Kontext herauszustellen, der als zeitgeschichtlicher Hintergrund 
untrennbar mit der Werkgenese – auch für Picard – verbunden ist. So suggeriert 
die Einreihung von Gertrud Kolmar in die Dichtungstradition eine Kontinuität, 
die aber notgedrungen dort ihre Aufkündigung erfährt, wo zuletzt die Poetologie 
                                                           
1  Kolmar, Gertrud: Das Lyrische Werk. Veröffentlichungen der Deutschen Akademie für Sprache 

und Dichtung Darmstadt. Heidelberg, Darmstadt 1955. Darin: Nachwort von Jacob Picard. 
S. 339–344, S. 341. 

2  Kolmar 1955, S. 342. 



12 

Gertrud Kolmars aus einer Selbstbehauptung hervorgeht, welche sich als Zeugnis 
der Erinnerung versteht. Und so zeigt sich schon mit dieser Annäherung in der 
Frühphase der Rezeption eine spezifische Problematik bei der Sicht auf Gertrud 
Kolmars Werk – und nicht nur des lyrischen Werks – in Verbindung mit ihrer 
Biographie, die tiefer zu ergründen nicht nur hinsichtlich eines Privatimen, son-
dern auch des Sozialen und Politischen von Bedeutung ist. 

Dichten wider die Unzeit, so die Überschreibung des vorliegenden Bandes, 
versteht sich somit als Hinführung zu den hier enthaltenen Beiträgen, die aus 
Sicht unterschiedlicher Disziplinen in das Geflecht von Werk, Zeit und Leben 
der Gertrud Kolmar vordringen. ‚Unzeit‘ lässt sich begreifen im Sinne einer 
ungemäßen Zeit, was sowohl auf Gertrud Kolmars avantgardistische Dichtungs-
konzepte als auch auf die entmenschlichte Zeit des Nationalsozialismus und 
dessen Vorfeld, in der sie in Teilen entstanden, beziehbar ist. Der daraus und 
damit erwachsende künstlerisch artikulierte Widerstand Gertrud Kolmars, der 
sich seit 1933 im Werk parallel zu aktuellem Geschehen entfaltet, sucht in seiner 
Politisierung und eindeutigen Parteinahme für die Verfolgten und Verschleppten, 
die Gefolterten und Ermordeten in der deutschsprachigen Literatur seinesglei-
chen, sowohl die Drastik der Darstellung als auch die Botschaft tiefer Empathie 
und Solidarität betreffend. Insofern sind die Poetik der Gertrud Kolmar, die darin 
enthaltenen Umbrüche und Wandel hinsichtlich ihrer Themen und Motive, ihrer 
Formen und Gattungen auf monströse Weise verbunden mit der Zeit und dem 
nationalsozialistischen Terror, dem sie ihre Dichtung entgegenstellte: So setzt die 
Lyrikerin Gertrud Kolmar dem Schaffen in der ihr intimsten Gattung zwar 1937 
mit dem Zyklus Welten einen fulminanten Schlussakkord, in der letzten dieser 
Welten, der Kunst, die Apotheose der Dichterin vollziehend. Doch verstummte 
sie hernach nicht, wandte sich vielmehr anderen Gattungen und Stoffen zu, die 
ihr das Weiterschreiben unter der Zwangsarbeit überhaupt noch ermöglichten. 

Ausgesprochenes Ziel der vorausgegangenen Tagung in Weimar 2010 war es, 
methodisch verschiedene, möglichst neue und interdisziplinäre Zugänge zu Le-
ben und Werk Gertrud Kolmars herauszuarbeiten. Neben Interpretationen zur 
Lyrik, Prosa und Dramatik bildete die Erforschung der Biographie der Dichterin, 
ihres sozialen und künstlerisch-kulturellen Umfeldes, ihres jüdischen Hinter-
grundes wie ihres schon assimilierten jüdischen Lebens, ihrer Inhalte und Ideen, 
religiöser Momente trotz ihres ansonsten säkularen Judentums, thematische 
Schwerpunkte.  

Die besondere Bedeutung der geistesgeschichtlichen Dimension für Gertrud 
Kolmars Werk spiegelt sich im Plenarvortrag von Jochanan Trilse-Finkelstein. 
Sein Beitrag Anders und fremd – Fremd und anders. Gertrud Kolmar: Ein „un-
gesichertes jüdisches Leben“ für Gerechtigkeit, dessen Schriftfassung vorliegen-



13 

de Aufsatzsammlung eröffnet, spannt einen Bogen von biographischen Aspekten 
in Gertrud Kolmars Werk zum großen kultur- und geistesgeschichtlichen Be-
zugsrahmen jüdischen Lebens in Deutschland zu Beginn des 20. Jahrhunderts 
und dem historischen Kontext der Verfolgung der Europäischen Juden und des 
Holocaust. Ausgehend von der Fragestellung, warum Gertrud Kolmar die am 
wenigsten bekannte der großen Lyrikerinnen geblieben sei, untersucht Hubert 
Speidel in seiner Studie die Familien-Konstellation der Chodziesners aufgrund 
der überlieferten Quellen und nachzeichenbaren Verhaltensmuster innerhalb der 
Familie aus psychoanalytischer Sicht und liefert damit einen grundlegenden 
Beitrag zur Biographie-Forschung über Gertrud Kolmar.  

Ilse Nagelschmidt identifiziert in ihrem bio-bibliographisch angelegten Auf-
satz die Frau und Dichterin Gertrud Kolmar als eine Grenzgängerin, deren Leben 
sich Zwischen Fluch und Erwähltsein bewegte. Indem Ilse Nagelschmidt hierzu 
sowohl textinterpretatorische Methoden als auch Gender- und Frauenliteratur-
forschung anwendet, werden verschiedene Lebens- und Werk-Stationen – unter 
besonderer Berücksichtigung der Erzählung Die jüdische Mutter – zueinander in 
Beziehung gesetzt. Mireille Tabah analysiert in ihrem Aufsatz mit besonderem 
Blick auf die Entwicklung von 1933 bis 1937 das jüdische Bewusstsein in Ger-
trud Kolmars Lyrik, dessen Entwicklung sie mit ihrem dichterischen Nieder-
schlag in drei Entwicklungsstadien unterteilt, von der Neubelebung jüdischer 
Tradition über die Phase des ausgesprochenen politischen Widerstands im Zyklus 
Wort der Stummen bis hin zu Utopie-Entwürfen jüdischer Prägung in den Welten.  

Der Beitrag von Axel Schalk wendet sich dem dramatischen Werk Gertrud 
Kolmars zu. Hierin verbindet er eine dramentheoretische Reflexion im Hinblick 
auf Historien-Stücke mit einer Übersicht der Dramenliteratur über die Französi-
sche Revolution von Georg Büchner bis Peter Weiss. Durch vergleichende Lek-
türe der Referenzliteratur kann Axel Schalk nachweisen, dass Gertrud Kolmars 
Stück Cécile Renault auf formaler wie thematisch-stofflicher Ebene hierbei ein 
besonderer Status zukommt. Almut Constanze Nickels Aufsatz über das Gedicht 
Die Kröte ist ein close reading unter Verfolg eines motivgeschichtlichen Ansat-
zes, um zu einer weitergehenden Interpretation dieses Schlüssel-Gedichts hin-
sichtlich des darin artikulierten dichterischen Selbstverständnisses zu gelangen 
und seine Bedeutung für den Zyklus Wort der Stummen zu bestimmen. Mutter-
Motive bei Gertrud Kolmar untersucht Eva Brunner in ihrem Aufsatz anhand der 
Texte Die jüdische Mutter und Mein Kind, deren theoriebasierte Lektüre eine 
Identitätspoetik offenbart, die – unabhängig von autobiographischer Deutung – 
durch ihre Prozess- und Konflikthaftigkeit als neuartig im Kontext zeitgenös-
sischer Identitätsmuster verstanden werden kann.  

Claudia Steinkämper unterzieht Gertrud Kolmars Erzählung Die jüdische 
Mutter einer weiterführenden Analyse, und zwar im Kontext des kriminal-



14 

pathologischen Diskurses der Weimarer Republik und dessen Spiegel in der 
zeitgenössischen Presse, wobei hier dem Lustmord-Motiv als populärem Sujet 
des Boulevards der 1920er Jahre eine besondere Bedeutung zukommt. Über die 
Dialogizität des Monologs referiert schließlich Annette Bühler-Dietrich, indem 
sie Gertrud Kolmars Monodrama Möblierte Dame (mit Küchenbenutzung) gegen 
Haushaltshilfe mit einer dramatischen Annäherung an das Leben Gertrud 
Kolmars der Autorin Gerlind Reinshagen von 2007 vergleichend liest. 

Im Anschluss an die wissenschaftlichen Beiträge folgt die dichterische Hom-
mage an Gertrud Kolmar von Rolf Hochhuth, dessen künstlerische Leitthemen 
unverbrüchlich mit der Zeitgeschichte und deutscher Geschichtsverantwortung 
verbunden sind. Neben anderen thematisch verwandten Texten kamen in Rolf 
Hochhuths Lesung am 20. März 2010 in Weimar die Gertrud Kolmar-Elegien, 
außerdem Hitler und Jahrhunderte zum Vortrag. Den Schluss der Tagung bildete 
das Podiumsgespräch unter der Beteiligung von Wissenschaftler_innen und den 
Nachfahren Gertrud Kolmars am 21. März 2010. Hier bot sich die einmalige 
Gelegenheit, auch der Familie der ermordeten Dichterin Podium und Stimme zu 
geben: Neben den weiterführenden Aussagen zu Forschungsstand und -perspek-
tiven dokumentiert das Transkript die zeitgeschichtlich-familienbiographisch 
wichtigen Redebeiträge der Angehörigen. 

 
Almut Constanze Nickel 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

15 

Anders und fremd – Fremd und anders.  
Gertrud Kolmar: Ein „ungesichertes jüdisches Leben“  

für Gerechtigkeit 

Jochanan Trilse-Finkelstein 
 

Es war am trüb-kalten Morgen des 27. Februar 1943, als Einheiten jener Todes-
schwadronen mit ihren Runen des Unheils auf den Uniformspiegeln Berliner 
Fabriken, in denen Juden arbeiten mussten (und noch durften), ganze Stadtviertel 
durchsuchten, um Tausende Juden zu verhaften – Frauen und Männer sowie 
mehr als eintausend sogenannte Mischlinge und durch ,Mischehen‘ mit 
,arischen‘ Frauen geschützte Männer. Diese waren nach einer Protestdemonstra-
tion ihrer Frauen am 28. Februar vor dem Zwischenlager in der Rosenstraße 
freigelassen worden. Die Aktion ist in die Geschichte unter dem Namen „Fabrik-
aktion“ eingegangen. Man bedenke: Eine mutige Tat von circa tausend deutschen 
Frauen gegen eine Macht, welche Gestapo und SS geheißen hat – und dies in der 
innenpolitisch aufgeregten Situation nach der dritten, diesmal welthistorischen 
Niederlage der damals noch als unbesiegbar geltenden deutschen Armeen an der 
Wolga. 

Was hätten möglicherweise eine Million solcher namenlosen Heldinnen aus 
Liebe auslösen, gar verhindern können – aber sie taten es nicht! 

Als Gründungs- und langjähriges Leitungsmitglied des Jüdischen Kulturver-
eins Berlin (1989–2009) habe ich häufig am Eingedenken an jenen Tag durch 
unsere Mitglieder in der Großen Hamburger Straße von Berlin-Mitte teilgenom-
men. 

Gertrud Käthe Kolmar, die große jüdische Dichterin unter den Verhafteten der 
Lichtenberger Fabrik, zählte nicht zu den Befreiten. Sie musste mit dem 
32. Osttransport am 2. März auf die Schiene nach Auschwitz und alsogleich in 
eine jener Höllenkammern, aus denen man nur als Leiche und in Asche verwan-
delt wieder herauskam. 

Beginnen wir Kolmars Todesgeschichte mit Poesie und den traurig-trotzigen 
Worten des Gedichts Die Jüdin:  

Ich bin fremd. 

Weil sich die Menschen nicht zu mir wagen, 
Will ich mit Türmen gegürtet sein, 
Die steile, steingraue Mützen tragen 
In Wolken hinein. 



 

16 

Ihr findet den erzenen Schlüssel nicht 
Der dumpfen Treppe. 
[...] 
Riesig zerstürzende Windsäulen wehn, 
Grün wie Nephrit, rot wie Korallen, 
Über die Türme. Gott läßt sie verfallen 
Und noch Jahrtausende stehn.1  

Und in Die Fremde heißt es: 
Mir weisen Häuser schroffe Wand 
Mit selbstgerechtem: ,Hierzuland...‘; 
Des kleinen Ladens Glasgesicht, 
Verschließt sich scheu: ‚Ich rief dich nicht!‘ 
[...] 
Der Mond zuckt rötlich wie ein Mord 
Ob fernem Leibe, irrem Wort, 
Wenn nachts an meiner Brust zerschellt 
Der Atem einer fremden Welt.2 

Das Gedicht ermöglicht einen Rückblick auf die Geschichte ihres, des jüdischen 
Volkes und seine Verfolgung, seinen Widerstand, seine Leistung für eine 
Menschheit, die für Kolmar immer fremd bleiben sollte. 

Dieses prägsame Eigenschaftswort findet Anwendung auf Gertrud Kolmar, 
die eigentlich Gertrud Chodziesner hieß, einer Berliner jüdischen Familie des 
Westends entstammte, sehr früh zu dichten anfing, sich den Kunstnamen Kolmar 
(nach dem polnischen, aber polnisch-deutsch besiedelten Ort Chodzie� bei  
Pozna�, mit dem seinerzeitigen deutschen Namen Kolmar, damals bei Posen ge-
legen) zueignete, doch lediglich drei kleinere Bände mit Gedichten zu ihren 
Lebzeiten herausbringen konnte – trotz etlicher Empfehlungen; die dem NS-
Faschismus im Land trotzen und nicht hinausgehen wollte. Die Texte sind in der 
NS-Zeit, als die Endlösung (letztlich auf der „Wannsee-Konferenz“, 20. Januar 
1942) noch nicht beschlossen war, erschienen, und sie sind geschichtlich noch 
wirksam geworden. Sie heißen: Gedichte (Berlin 1917), Preußische Wappen 
(Berlin 1934; Urtitel und spätere Edition Das preußische Wappenbuch), Die Frau 
und die Tiere. Gedichte (wieder unter ihrem eigentlichen Namen Gertrud  
Chodziesner und im Jüdischen Buchverlag Erwin Löwe erschienen, Berlin 
1938). 

Einige ihrer Gedichte aus den vorgenannten Bänden seien hier beleuchtet, und 
es soll versucht werden, sie ästhetisch-kulturwissenschaftlich zu deuten. Wie tief 
drücken sich Judentum und sogenannte Jüdischkeit im Einzeltext aus, wenn 

                                                           
1  Kolmar 2003, Bd. 2, S. 91f. 
2  Kolmar 2003, Bd. 2, S. 94. 



 

17 

diese Begriffe zweifach verstanden werden können: Zum einen im Verwenden 
und Nutzen jüdischer Motive und Zeichen, zum anderen indirekter – im Vermit-
teln jüdischer Situationen und Haltungen oder Denkweisen. 

Ich finde bereits an einer zunächst gar nicht vermuteten Stelle, nämlich im 
Preußischen Wappenbuch, genauer im Gedicht Wappen von Tapiau, worin frei-
lich auch Kolmars Verbundenheit zur deutsch empfundenen Heimat ausgedrückt 
ist, sehr unmittelbar passende Zeilen: 
 

Im Blau die goldene Sonne, die in hebräischer 
Schrift den Gottesnamen trägt, darunter, aus 
silbernen Wolken dringend, ein nackter Arm mit 
aufwärts gehaltenem Schwerte. [Vorspruch, kursiv original] 

 
[...] Ihr seid. Und waret. Des Großen Nachfolge ist euer, 
Auch rief in Aufruhr des Juda Makkabi Schrei, 
Mohammeds Schwert schwanget ihr und faßtet sein Feuer, 
Als sie in Thermopylä festhielten, wart ihr dabei 
Und überlegtet zuweilen nur nächtlich am Steuer, 
Ob nicht ein Tor euer Führer Columbus sei.3 

Das waren Motto und zweite Strophe. Es sind kämpferische Töne unter  
hebräisch-goldener Sonne, symbolhaft vereinend kämpferische Gestalten der 
jüdischen, arabischen und griechisch-antiken Geschichte: Judas Makkabäus, 
Mohammed und Leonidas, geführt vom wegweisenden Columbus. Dieser  
Columbus war vermutlich – wie neuere Forschungen annehmen – jüdisch, nur 
hatte er es verborgen gehalten. Er konnte erst 1492 Spanien mit einer Mann-
schaft aus etlichen Juden aus Genua verlassen – zum Höhepunkt des aragonisch-
kastilischen Blutrausches –, um Westindien zu suchen, was später Amerika  
heißen sollte. Dieser Columbus des Gedichts führt allerdings in das Palästina der 
1920er Jahre, der Zeit der frühen Alijot und des Aufbaus: 

Den Staat habt ihr aufgetürmt, Heime werdet ihr bauen, 
Drin Polsterschwüle nicht schwächt noch Kerkerumklammerung euch beugt, [...]4 

... mit dem noch fernen Ziel eines Erez Israel, des erträumten und nun im Entste-
hen begriffenen Staates der Juden. Hier haben wir es nicht nur mit einer enorm 
politischen, sondern bereits mit einer zionistischen Sicht zu tun. 

Diese ist auch in anderen Texten bzw. Versen zu finden. Lesen wir das leicht 
balladesk-irisierende Gedicht Judith, bestehend aus 13 Vierzeilern im ABBA-
Reimschema: Judith steht vor der Leiche des Holofernes und reflektiert: Die Tat 
ist bereits geschehen, es gibt keine Handlung (daher keine echte Ballade, die eine 

                                                           
3  Kolmar 2003, S. 20. 
4  Kolmar 2003, S. 21. 



 

18 

Handlung erzählt), sondern nur Reflexion, also handelt es sich eher um eine Art 
Rollengedicht (zitiert ab Strophe 5): 
 

Und Drohung ist über mir. 
Die Drohung wird über Israel lagern 
Gleich Flügeln von Raben, krächzenden, magern, 
Und plump vor ihm stehn als ein horniger Stier. 

 
Das Haupt wird wieder und wieder sein. 
Mit greisen Flüchen, 
in roten Jahren, 
Wird es Haß und Zerstörung gen meine Städte spein. 

 
Vom Mute zerschlagen, in Erde versteckt, 
Soll es sich wieder und wieder heben. 
Ich schüttle den Beutel; da ist kein Leben, 
Mein Grauen hat es erweckt. 
[...] 

 
Schau rückwärts! Kniet vor eurem Lager dein Land 
Mit dem weinenden Flehn von Müttern und Greisen, 
Dem rechtlos geängsteten Staunen der Waisen 
Und schüttet Dank aus zerfetztem Gewand? 

 
Es folgte dir kindhaft in stillem Vertraun. 
Es hüllte sich ein und hat dich verlassen, 
Um nicht dein Lächeln der Wollust zu fassen, 
Nicht die Lästerung deiner glänzenden Lende zu schaun. 

 
Und ob du gepflanzt mit dem Schwerte bist, 
Dir sind schon die Wurzeln im Erdreich gerissen: 

 
Du magst einmal wandern und nicht mehr wissen, 
Wo dein Vaterland ist.5 

... sogar ganz eigentlich ein Rollengedicht: Die Dichterin stellt sich hinter oder 
vielmehr in die Figur oder Rolle der antiken jüdischen Heldin; geängstigt von 
der Drohung über Israel, rechtfertigt sie die Verteidigung ihrer Heimat Bethulien 
(steht für Israel als Volksbegriff – noch nicht für den erst 1948 gegründeten 
Staat) und sieht voraus, dass ihr eigenes Land vom einstigen, nun toten Helden 
Holofernes, dem Feldherrn des Nebukadnezar, abfällt: Sie wird kein Vaterland 
mehr haben. Das kann durchaus auch eine Vision der Dichterin sein, da die Mör-
der ihres Volkes selbst kein Volk mehr haben werden. 

Bevor ich mich dem Schlüsselgedicht dieses Zyklus zuwende, sind einige 
Sätze zum Kompositionsprinzip erforderlich: Kolmar arbeitete in der Tat zyk-
lisch, ordnete ihre einzelnen Texte in weitere Zusammenhänge, im konkreten 
                                                           
5  Kolmar 1987, S. 133f. 



 

19 

Fall in Texträume. Ihre Struktur verhält sich wie in einer Ausstellung, die in vier 
Räume gegliedert ist, in der eine Bilder-Serie Weibliches Bildnis aufgehängt ist: 
zwischen elf und 15 Bildern in einem Raum, insgesamt 51 Stück. Alle sind nach 
Gattungen benannt, keines hat einen Namen. Zwei wurden hier ausgewählt: 
Jüdische Frauen – unserem Thema gemäß. Es fällt übrigens auf, dass die Dichte-
rin mehrfach ihre Einzelstücke in solche Serien oder Zyklen gliedert. Die Lyrike-
rin erreicht damit einen Grad epischer Breite, der sie Weltzusammenhänge besser 
fassen lässt. Heine, dem sie – wenn auch selten im offenen Bezug – poetisch 
verpflichtet ist, hatte ebenfalls die meisten seiner Poesien in Zyklen geordnet, 
damit den Charakter des Poems erreicht, das er – wie seine Meisterwerke aus-
weisen – mit als höchste dichterische Gattung begriffen hatte. 

Als Schlüsselgedicht bezeichne ich das zweite, bereits genannte – Die Jüdin; 
ebenfalls in diesem Zyklus, ebenfalls in Vier-Vers-Strophen mit jambischen 
Vierhebern (wenn auch nicht sehr streng) geordnet, zwölf an der Zahl, diesmal 
im Reim-Schema eines paukenschlagartigen, dabei programmatischen Auftakts. 
Ich müsste es vortragen, das aber mit einer Vorbemerkung: Ich hatte mich wäh-
rend der vorbereitenden Studien derart in diese Poesien eingearbeitet – gedacht, 
gefühlt, gesprochen –, dass mir klar wurde: Dies sind eher Sprech- als Lesege-
dichte, wobei ich dem Lesen keinerlei Abbruch tun möchte. Dennoch: Diese 
Verse und Strophen müssen buchstäblich erklingen, denn sie sind vokalisch ge-
prägt (des „ü“); die Gedichte sind regelrecht komponiert und haben musikalische 
Qualitäten. Allerdings: Es sind ‚Frauen-Gedichte‘. Ich hätte für den Vortrag eine 
Sprecherin engagieren müssen, doch das ließ sich nicht mehr arrangieren:  
 

Die Jüdin 
 

Ich bin fremd. 
Weil sich die Menschen nicht zu mir wagen, 
Will ich mit Türmen gegürtet sein, 
Die steile, steingraue Mützen tragen 
In Wolken hinein. 

 
Ihr findet den erzenen Schlüssel nicht 
Der dumpfen Treppe. Sie rollt sich nach oben, 
Wie platten, schuppigen Kopf erhoben 
Ein Otter ins Licht. 

 
Ach, diese Mauer morscht schon wie Felsen, 
Den tausendjähriger Strom bespült; 
Die Vögel mit rohen, faltigen Hälsen 
Hocken, in Höhlen verwühlt. 

 




