
Leseprobe

Kleine, Christoph

Der Buddhismus des Reinen Landes 

Aus der chinesischen und der japanischen Tradition 

Aus dem Chinesischen und dem Japanischen übersetzt und herausgegeben von Christoph

Kleine

© Insel Verlag

978-3-458-70053-1 

Insel Verlag







DER BUDDHISMUS
DES REINEN LANDES

AUS DER
CHINESISCHEN UND
DER JAPANISCHEN

TRADITION
Aus dem Chinesischen und dem Japanischen

übersetzt und herausgegeben von Christoph Kleine

VERLAG DER
WELTRELIGIONEN



Gefördert durch die
Udo Keller Stiftung Forum Humanum

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet abrufbar.

http://dnb.d-nb.de

Erste Auflage 
© Verlag der Weltreligionen
im Insel Verlag Berlin 

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,
des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung

durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert

oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.
Einband: Hermann Michels und Regina Göllner

Satz: Satz-Offizin Hümmer GmbH, Waldbüttelbrunn
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim

Bindung: Conzella, Verlagsbuchbinderei
Printed in Germany

ISBN ----



DER BUDDHISMUS DES
REINEN LANDES





INHALT

Sūtras . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Foshuo Wouliangshou jing – Das vom Buddha Gepredigte
Sūtra [über den Buddha] des Unermeßlichen Lebens . . . . . . . 
Amituo jing – Das vom Buddha Gepredigte Amida-Sūtra . . 
Guan Wuliangshoufo jing – Sūtra über die Visualisierung des
Buddha des Unermeßlichen Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Foshuo Banzhou sanmei jing – Vom Buddha dargelegtes
Sūtra über die Geistessammlung der Gegenwart [aller Buddhas] 

Kommentare . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Hōnen, Sanbukyō tai’i – Die Grundgedanken der Drei
Sūtras [vom Reinen Land] . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Abhandlungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Hōnen, Jōdoshū ryakuyōmon – Kurze Zusammenfassung
der wesentlichen Textstellen für die Schule des Reinen Landes 
Shinran, Nyorai nishū ekō mon – Passagen über die zwei
Arten von [Verdienst-]Übertragung durch den So-Gekommenen 
Shinran, Jōdo sangyō ōjō monrui – Zusammenstellung von
Textpassagen zur Hingeburt gemäß den drei Sūtras vom
Reinen Land . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Briefe und Gelöbnisse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Hōnen, Ichimai kishōmon – Schriftliches Gelöbnis auf einem
Blatt Papier . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Shinran, Mattōshō – Auswahl der Laterne für die Endzeit
[des Dharma] . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Hagiographien, Legenden, Erfahrungsberichte . . . . . . . . . 
Hōnen, Sanmai hottoku ki – Aufzeichnung über die Er-
langung der Geistessammlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Tenjiku ōjō kenki – Wundersame Berichte über Hingeburten
in Indien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Praxisanleitungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Shandao, Guannian Amituofo xianghai sanmei gongde fa-





men – Dharma-Tor der Tugendverdienste der Visualisieren-
den Vergegenwärtigung des Erscheinungsmeeres des Buddha
Amida in einem Faszikel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Glossar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Siglen- und Abkürzungsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Inhaltsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 



SŪTRAS





FOSHUO WOULIANGSHOU J ING –

DAS VOM BUDDHA GEPREDIGTE SŪTRA
[ÜBER DEN BUDDHA]

DES UNERMESSL ICHEN LEBENS

Übersetzt in Cao-Wei vom [Meister des] Dreikorbs
Sam

˙
ghavarman aus Indien

So habe ich gehört. Einstmals weilte der Buddha auf dem
Geierberg [Gr

˙
dhrakūt

˙
a] der Stadt Königsresidenz [Rājagr

˙
ha],

begleitet von einer großen Gemeinde von zwölftausend Bet-
telmönchen. Alle waren sie große Heilige, die bereits über-
menschliche Fähigkeiten erlangt hatten. Ihre Namen waren
der Ehrwürdige Kenner der Ursprünglichen Umstände [Ājñā-
takaun

˙
d
˙
inya], der Ehrwürdige Rechtes Geloben [Aśvajit], der

Ehrwürdige Rechte Rede [Vās
˙
pa], der Ehrwürdige Großer

Name [Mahānāma], der Ehrwürdige Wohlwollende Tugend
[Bhadrajit], der Ehrwürdige Unbefleckter [Vimala], der Ehr-
würdige Ruhmreicher [Yas

˙
as/Yas

˙
odeva], der Ehrwürdige

Gute Wahrheit [Subāhu], der Ehrwürdige Vollkommener
[Pūrn

˙
aka], der Ehrwürdige Herr der Kühe [Gavām

˙
pati], der

Ehrwürdige Kāśyapa aus [dem Wald] Uruvilvā, der Ehrwürdi-
ge Kāśyapa aus [der Stadt] Gayā, der Ehrwürdige Kāśyapa
vom Fluß [nadī], der Ehrwürdige Mahākāśyapa, der Ehrwürdi-
ge Śāriputra, der Ehrwürdige Mahāmaudgalyāyana, der Ehr-
würdige Kapphina, der Ehrwürdige Großes Verweilen [Mahā-
kaust

˙
h
˙
ilya], der Ehrwürdige Große Lautere Absicht [Mahāka-

tyāyana], der Ehrwürdige Mahācunda, der Ehrwürdige Sohn
Vollständiger Gelübde [Purna-maitrāyan

˙
īputra], der Ehrwür-

dige Aniruddha, der Ehrwürdige Revata, der EhrwürdigeKim-
pila, der Ehrwürdige Gesichtskönig [Amogha-rāja], der Ehr-
würdige Frucht-Wagen [Pārāyan

˙
ika], der Ehrwürdige Wohl-

wollendes Wesen [Vakkula], der Ehrwürdige Glückseligkeit

5

10

15

20

25

30





[Nanda], der Ehrwürdige Gut Gekommener [Svāgata], der
Ehrwürdige Rāhula und der Ehrwürdige Ānanda. Alle waren
sie Ordensältere gleichen Ranges.

Außerdem wurde er begleitet von einer großen Schar von
Bodhisattvas des Großen Fahrzeugs [Mahāyāna], von sämt-
lichen Bodhisattvas dieses Glücklichen Äons [bhadrakalpa],
wie z.B. Bodhisattva Allumfassender Segen [Samantabhadra],
Bodhisattva Wunderbare Tugend [Mañjuśrī] und Bodhisattva
Herr Mitgefühl [Maitreya]. Außerdem waren da die sechzehn
Wahren Herren wie Bodhisattva Hüter der Klugheit, Bodhi-
sattva Gutes Denken, Bodhisattva Glaubensweisheit, Bodhi-
sattva Raum-Nichtigkeit, Bodhisattva Blüte Übermenschlicher
Kräfte, Bodhisattva Strahlender Held, Bodhisattva Überra-
gende Weisheit, Bodhisattva Banner des Wissens, Bodhisattva
Wurzel der Ruhe, Bodhisattva Gelübdeweisheit, Bodhisattva
Duftender Elefant, Bodhisattva Juwelenheld, Bodhisattva Im-
Zentrum-Verweilen, Bodhisattva Praxis der Beschränkung
und Bodhisattva Befreiung.

Jeder [dieser Bodhisattvas] folgt der Tugend des Großen
Herrn Allumfassender Segen [Samantabhadra] und ist ausge-
stattet mit den unermeßlichen Übungen und Gelübden von
Bodhisattvas. Er verweilt sicher in allen verdienstvollen Gege-
benheiten. Er wandert frei umher in den zehn Richtungen und
wendet machtvolle Heilsmittel [upāya] [zum Wohle der Füh-
lenden Wesen] an. Er tritt ein in den Dharma-Schatz des Bud-
dha und erreicht schließlich das andere Ufer. In den unzähli-
gen Welten verwirklicht er das Erwachen. Er verweilt im Tu-
s
˙
ita-Himmel und verbreitet dort den wahren Dharma. Er ver-
läßt den dortigen Himmelspalast und steigt herab in den Leib
einer göttlichen Mutter. Er wird aus ihrer rechten Seite gebo-
ren und geht sieben Schritte. Ein Lichtglanz erstrahlt hell und
erleuchtet die zahllosen Buddhaländer der zehn Richtungen
vollständig, und die Buddhaländer erbeben auf sechsfache
Weise. Er erhebt die Stimme und spricht: »In der Welt werde
ich der Verehrungswürdigste sein.« [Die Götter] Śākra und
Brahmā dienen ihm ehrerbietig, Götter und Menschen bekeh-
ren sich zu ihm. Er beweist sich in Mathematik, der Schreib-

5

10

15

20

25

30

35

 



kunst und dem Bogenschießen. Er ist umfassend vertraut mit
den magischen Künsten und belesen in allen Arten von Tex-
ten. Wenn er sich in den Gärten hinter dem Palast amüsiert,
trainiert er die Kriegskunst und erprobt seine Geschicklich-
keit. Wenn er sich im Palast sehen läßt, frönt er den Sinnes-
freuden. Er sieht Alter, Krankheit und Tod und erkennt die
Unbeständigkeit der Welt. Er gibt sein Reich, sein Vermögen
und seinen Rang auf, geht in die Berge und studiert den Weg.
Das Pferd, das ihm zum Reiten gedient hat, seine Juwelenkro-
ne und seinen Halsschmuck sendet er zurück [zum Palast]. Er
legt seine wertvollen, feinen Kleider ab und zieht sich ein As-
ketengewand an. Er schert sich Haare und Bart, setzt sich auf-
recht unter einen Baum, widmet sich sechs Jahre lang strenger
Askese und praktiziert so, wie es üblich ist. Da er in der Welt
der fünf Trübungen erschienen ist, folgt er den Gepflogenhei-
ten der Leute. Er erscheint schmutzig und badet in einem gol-
denen Fluß. Ein Gott biegt einen Ast, den er ergreifen und so
dem Naß entsteigen kann. Wundersame Vögel folgen ihm
zum Platz der Erleuchtung. Segensreiche Omina erscheinen
und bezeugen seine Erleuchtung. Gnädig nimmt er das ihm
dargebotene Gras an, breitet es unter dem Baum des Erwa-
chens aus und setzt sich im Lotussitz nieder. Einen großen
Lichtglanz ausstrahlend, setzt er Māra [über seine Erleuch-
tung] in Kenntnis. Māra kommt mit seinem Gefolge herbei,
attackiert und versucht ihn, doch er hält seine Weisheitskraft
unter Kontrolle und bezwingt sie alle. DenwunderbarenDhar-
ma erlangend, verwirklicht er das höchste, wahre Erwachen.
Śākra und Brahmā bitten ihn, das Rad der Lehre in Bewegung
zu setzen, und so reist der Buddha umher, läßt den Ruf des
Buddha erschallen, schlägt die Trommel des Dharma, bläst
die Klangmuschel des Dharma, hißt das Banner des Dharma,
bringt den Donner des Dharma hervor, läßt den Blitz des
Dharma strahlen, läßt den Regen des Dharma regnen und prä-
sentiert die Gabe des Dharma. Beständig erweckt er alle Wel-
ten mit dem Klang des Dharma, und sein Lichtglanz erleuch-
tet vollständig die zahllosen Buddhaländer. Sämtliche Welten
erbeben auf sechsfache Weise. Das Beben erfaßt das ganze

5

10

15

20

25

30

35

    



Reich Māras, es erschüttert Māras Palast, so daß Māra und sein
Gefolge in ihrer Panik gar nicht anders können, als sich zu un-
terwerfen. Er [der Buddha] zerschmettert das Netz der Falsch-
heit, er vernichtet die vielen [falschen] Ansichten, er zerstreut
die weltlichen Sorgen, er zerstört den Abgrund der Begierden.
Er schützt die Burg des Dharma und öffnet das Dharma-Tor.
Er beseitigt den Schmutz und offenbart klar die makellose
Reinheit. Indem er den Buddha-Dharma durchdringend zum
Erstrahlen bringt, verkündet er weithin die wahre Lehre. Er
betritt die Städte und bittet um Almosen. Reiche Speisengaben
annehmend, läßt er [die Spender] Verdienst anhäufen und of-
fenbart so ein Feld des Verdiensterwerbs. In demWunsch, den
Dharma zu verkünden, zeigt er ein vergnügtes Lächeln. Mittels
diverser Dharma-Medizin heilt er die drei Formen des Leidens.
Er zeigt, daß der Wille zur Meisterung des Weges unermeß-
liches Verdienst erbringt, und er prophezeit den Bodhisattvas
die Erlangung des wahren Erwachens.

Er zeigt die Merkmale des Verlöschens [Nirvān
˙
a], [und

doch] errettet er [Fühlende Wesen] ohne Grenze. Ihre Beflek-
kungen beseitigend, pflanzt er in ihnen viele Wurzeln des Ver-
dienstes. Die Gesamtheit der Verdienste ist wunderbar und
schwer zu ermessen. Er bereist alle Buddhaländer und offen-
bart die Lehre des Weges. Seine Praxis ist rein und makellos.
So wie ein Magier ganz unerwartet wundersame Gestalten von
Männern oder von Frauen erscheinen lassen kann, so handelt
er, der von Grund auf alles gelernt hat und vollkommen er-
leuchtet ist, ganz wie es ihm beliebt. Genauso verhält es sich
mit allen Bodhisattvas.

Sie haben sämtliche Lehrmethoden gelernt und beherr-
schen bis ins kleinste Detail die Methoden zur Befreiung der
Fühlenden Wesen. In gefestigter Wahrheit verweilend, gibt
es niemanden, den sie nicht bekehren könnten. Sie zeigen sich
überall in den zahllosen Buddhaländern, und niemals versagen
sie den FühlendenWesen ihrMitgefühl. Solcherlei Lehrmetho-
den haben sie sämtlich verwirklicht. Sie haben die wunder-
bare Essenz der Bodhisattva-Schriften vollkommen ergrün-
det. Ihr Ruhm gelangt überallhin, und sie führen [die Wesen]

5

10

15

20

25

30

35

 



in den zehn Richtungen. Die Buddhas schützen sie und den-
ken allesamt gemeinsam an sie. [Die Bodhisattvas] haben alle
bereits an den Aufenthaltsorten der Buddhas geweilt, und das,
was der Große Heilige vollbracht hat, haben sie auch alle be-
reits vollbracht. Jeder von ihnen vermag es, die Anleitungen
des So-Gekommenen weithin zu verbreiten, und handelt ge-
genüber anderen Bodhisattvas als großer Lehrmeister. Mittels
äußerst tiefer Meditation und Einsicht erleuchten sie die Men-
schen. Sie durchdringen die Natur aller Gegebenheiten und er-
fassen so die Erscheinungsweisen der Fühlenden Wesen. Sie
kennen alle Reiche und bringen allen Buddhas Opfergaben
dar. Sie lassen ihre Körper erscheinen wie Lichtblitze.

Sie erlernen gut die Furchtlosigkeit und verstehen klar und
deutlich die Unwirklichkeit der Gegebenheiten. Sie zerreißen
das Netz Māras und lösen alle Fesseln. Sie übersteigen die Stu-
fen der Hörer und der [durch Einsicht in die] Bedingungen
[des Daseins] Erwachten und erlangen die Geistessammlung
der Leerheit, der Merkmallosigkeit und der Wunschlosigkeit.
Auf geschickte Weise entwickeln sie Heilsmethoden und of-
fenbaren die Drei Fahrzeuge. Für die niederen unter diesen
[Fahrzeugen] demonstrieren sie ihr Verlöschen [im Nirvān

˙
a],

auch wenn [da in Wirklichkeit] nichts ist, was sie täten, und
nichts, was sie hätten. Es gibt kein Entstehen und kein Ver-
gehen, und [darum wissend,] erfassen sie die Gegebenheit
der vollkommenen Gleichheit [aller Dinge]. Sie haben unzäh-
lige Zauberformeln, hunderttausend Geistessammlungen, alle
guten Anlagen sowie Weisheit vollständig verwirklicht. Mit ih-
rer allumfassenden Konzentration der Ruhe dringen sie tief in
den Dharma-Schatz der Bodhisattvas ein. Die Geistessamm-
lung des Buddha-Blütenschmucks erlangend, verkünden und
erklären sie sämtliche Schriften. Sie verweilen im Tor der tie-
fen meditativen Konzentration und sehen all die zahllosen
Buddhas der Gegenwart. Es gibt keinen [Ort, an dem ein Bud-
dha weilt], den sie nicht innerhalb eines Gedankenmomentes
erreichen würden.

Sie befreien diejenigen mit ernsthaften Schwierigkeiten und
diejenigen, die Muße haben, ebenso wie diejenigen, die keine

5

10

15

20

25

30

35

    



Muße haben. Sie legen ihnen auf jeweils unterschiedliche Wei-
se die Grenzen der Wirklichkeit dar. Sie haben die Weisheit der
Eloquenz aller So-Gekommenen erlangt und sind so in alle
Sprachen eingedrungen, wodurch sie allen die Augen öffnen
und sie bekehren [können]. Sie übersteigen alle Dinge, die in
der Welt existieren, und ihr stets wahrhaftiger Geist verweilt
auf dem Weg der Weltüberwindung. Inmitten aller Existenz
verweilen sie nach Belieben in vollkommener Autonomie. Un-
gefragt werden sie zu Freunden aller Arten von Fühlenden
Wesen. Auf ihren Schultern tragen sie die Bürden aller Wesen.
Sie akzeptieren und bewahren den äußerst tiefgründigenDhar-
ma-Schatz der So-Gekommenen und bewahren die Keime der
Buddhaschaft, um sie ewig gedeihen und nie vergehen zu las-
sen. Sie kultivieren ihr großes Mitgefühl und bemitleiden die
Fühlenden Wesen. Aus Mitleid erörtern sie [ihnen den Dhar-
ma] und übertragen auf sie das Dharma-Auge. Sie verschlie-
ßen die drei [üblen] Schicksalspfade und öffnen das Tor zum
Guten. Ohne darum gebeten zu werden, geben sie den Dhar-
ma allen Menschen, so wie treue Kinder ihre Eltern lieben und
achten. Alle Fühlenden Wesen betrachten sie, als wären sie sie
selbst. Mit sämtlichen guten Anlagen ausgestattet, setzen sie
alle über ans andere Ufer [der Befreiung]. Alle erlangen sie glei-
chermaßen die unermeßlichen Tugendverdienste aller Bud-
dhas. Ihre Weisheit und ihre heilige Klarheit sind unvorstell-
bar. Solcherlei Bodhisattvas Mahāsattvas versammelten sich
zur gleichen Zeit in unaussprechlicher Zahl.

Zu dieser Zeit erfreuten sich alle Sinne des Weltverehrten.
Seine schöne Gestalt war rein und sein strahlendes Gesicht
überaus erhaben. Nachdem der Ehrwürdige Ānanda den hei-
ligen Fingerzeig des Buddha wahrgenommen hatte, erhob er
sich unverzüglich von seinem Sitz, entblößte seine rechte
Schulter, streckte sich lang [vor dem Buddha] hin, legte die
Handflächen zusammen und sprach zum Buddha: »In diesem
Augenblick erfreuen sich alle Sinne des Weltverehrten. Seine
schöne Gestalt ist rein, sein strahlendes Gesicht überaus erha-
ben. Es gleicht einem klaren Spiegel, dessen makellose Refle-
xion ungehindert nach außen und nach innen strahlt. Seine

5

10

15

20

25

30

35

 



ehrfurchtgebietende Erscheinung ist unübertrefflich und un-
ermeßlich. Noch nie habe ich ihn so außergewöhnlich wun-
derbar gesehen wie jetzt. Bei allem Respekt, Großer Heiliger,
folgender Gedanke kam mir: ›Heute weilt der Weltverehrte in
einem außergewöhnlichen Dharma. Heute weilt der Welten-
held dort, wo die Buddhas weilen. Heute weilt das Weltenauge
in der Praxis des Unterweisers. Heute weilt der Weltenheros
in der unübertrefflichen Erleuchtung. Heute wandelt der
Himmelsverehrte in der Tugend des So-Gekommenen. Die
Buddhas der Vergangenheit, der Zukunft und der Gegenwart
vergegenwärtigen sich gegenseitig. Sollte der Buddha der
Gegenwart sich da etwa nicht die anderen Buddhas vergegen-
wärtigen? Was ist der Grund dafür, daß der Buddha in die-
sem Ausmaß ehrfurchtgebietendes und göttliches Licht aus-
strahlt?‹«

Da sprach der Weltverehrte zu Ānanda: »Sag, Ānanda, ha-
ben dich die Götter angewiesen, zum Buddha zu kommen
und ihn zu befragen, oder hast du von dir aus aufgrund deines
weisen Blicks nach dem ehrfurchtgebietenden Antlitz ge-
fragt?« Ānanda sagte zum Buddha: »Es waren nicht die Göt-
ter, die mich angewiesen haben zu kommen. Ich habe von
mir aus nach der Bedeutung dessen gefragt, was ich gesehen
habe.« Der Buddha sprach: »Ausgezeichnet, Ānanda! Deine
Frage erfreut mich sehr. Du hast tiefe Einsicht und wahrhaft
wunderbare Eloquenz bewiesen, indem du diese weise und
bedeutsame Frage aus Mitleid für die Fühlenden Wesen ge-
stellt hast. In seinem unerschöpflichen Mitgefühl bedauert
der So-Gekommene die drei Daseinsbereiche. Aus diesem
Grund ist er in dieser Welt erschienen, um die Erleuchtungs-
lehre klar zu verkünden und die Massen überall vom wahren
Dharma profitieren zu lassen. Selbst im Laufe unzähliger
Myriaden von Weltzeitaltern ist es schwer, diesem zu begeg-
nen oder seiner ansichtig zu werden, schwerer noch, als das
Auftauchen derWunderblume [zu erleben].Deine Frage bringt
vielfachen Nutzen und belehrt sämtliche Götter und Men-
schen. Du mußt wissen, Ānanda, daß das wahre Erwachen
des Tathāgata, seine Weisheit unermeßlich ist und viele da-

5

10

15

20

25

30

35

    



durch angeleitet werden. Seine Weisheit und Einsicht sind un-
gehindert und können nicht aufgehalten werden.Mit der Ener-
gie von nur einer Mahlzeit kann er Myriaden von Weltzeit-
altern am Leben bleiben. Selbst nach Ablauf dieser Zeit sind
alle seine Sinne erfreut und haben keinen Schaden genommen.
Seine Gestalt strahlt beständig, und sein Gesicht zeigt keine
Veränderung. Was ist der Grund hierfür? Die Konzentration
und die Weisheit des So-Gekommenen sind alldurchdringend
und grenzenlos. Über sämtliche Gegebenheiten hat er Souve-
ränität erlangt. Hör genau zu,Ānanda: Ich werde dich jetzt be-
lehren.« [Ānanda] erwiderte: »Aber gewiß! Ich werde vertrau-
ensfroh zuhören.«

Der Buddha sprach zu Ānanda: »In der fernen Vergangen-
heit, vor unvorstellbar vielen, unermeßlichen Weltzeitaltern,
erschien der So-Gekommene Lichtverursacher [Dīpam

˙
kara]

in der Welt. Er belehrte und erlöste unzählige Fühlende We-
sen. Er ließ sie alle Erleuchtung erlangen und ging dann ins
Nirvān

˙
a ein. Als nächstes war da ein So-Gekommener namens

Fernleuchtend. Der nächste hieß Mondlicht. Der nächste hieß
Sandelduft. Der nächste hieß König Guter Berge. Der nächste
hieß Himmelskrone Sumerus. Der nächste hieß Mondfarbe.
Der nächste hieß Wahre Achtsamkeit. Der nächste hieß Frei
von Schmutz. Der nächste hieß Frei von Anhaftung. Der
nächste hieß Drachengott. Der nächste hieß Nachtlicht. Der
nächste hieß Friedlich Strahlender Scheitel. Der nächste hieß
Unerschütterlicher Grund. Der nächste hieß Wunderbare La-
pislazuli-Blume. Der nächste hieß Lapislazuli-Goldfarbe. Der
nächste hieß Goldschatz. Der nächste hieß Flammenlicht. Der
nächste hieß Flammenwurzel. Der nächste hieß Erdbeweger.
Der nächste hieß Mondgestalt. Der nächste hieß Sonnenton.
Der nächste hieß Erlösungsblume. Der nächste hieß Pracht-
voller Lichtglanz. Der nächste hieß Wundermacht der Ozean-
erweckung. Der nächste hieß Wasserglanz. Der nächste hieß
GroßerDuft.Der nächste hießFrei vonTrübung und Schmutz.
Der nächste hieß Ledig Aller Gedanken des Abscheus. Der
nächste hieß Juwelenflamme. Der nächste hieß Wunderbarer
Scheitel. Der nächste hieß Heldenstand. Der nächste hieß Ver-

5

10

15

20

25

30

35

 



dienstvoller Weisheitshalter. Der nächste hieß Zudecker von
Sonne und Mond. Der nächste hieß Lapislazuli-Glanz von
Sonne und Mond. Der nächste hieß Unübertrefflicher Lapis-
lazuli-Glanz. Der nächste hieß Höchstes Haupt. Der nächste
hieß Bodhi-Blume. Der nächste hieß Mondschein. Der näch-
ste hieß Sonnenlicht. Der nächste hieß König der Blumenfar-
be. Der nächste hieß Mondlicht auf dem Wasser. Der nächste
hieß Beseitiger des Dunkels der Unwissenheit. Der nächste
hieß Praxis der Hindernisbeseitigung. Der nächste hieß Reiner
Glaube. Der nächste hieß Ansammlung des Guten. Der näch-
ste hieß Majestätische Göttlichkeit. Der nächste hieß Dharma-
Weisheit. Der nächste hieß Phönixruf. Der nächste hieß Un-
übertrefflicher Löwenruf. Der nächste hieß Drachenruf. Der
nächste hieß In der Welt Wohnender. All diese Buddhas gehö-
ren gleichermaßen der Vergangenheit an.

Dann kam der nächste Buddha mit Namen König Welten-
herr [Lokeśvararāja], ein So-Gekommener, ein Gabenwürdi-
ger, ein Vollkommen Erwachter, ein Vollkommener im Weis-
heitswandel, ein Wohlgegangener, ein Kenner der Welt, ein
Unübertrefflicher Herr, ein Bändiger der Menschen, ein Leh-
rer der Götter und Menschen, ein Buddha, ein Weltverehrter.
Zu dieser Zeit gab es einen König, der die Predigt des Buddha
hörte und sich darüber von Herzen freute. Er entwickelte den
Wunsch nach dem unübertrefflichen wahren Erwachen und
gab sein Reich auf, trat als König zurück und wurde ein Asket.
Sein Name lautete Dharma-Schatz [Dharmākara]. Groß waren
seine Begabung, sein Mut und seine Klugheit und jenseits
weltlichen Maßes. Er suchte den Ort auf, an dem der So-Ge-
kommene KönigWeltenherr weilte, warf sich zu dessen Füßen
nieder[, stand wieder auf] und umwandelte ihn dreimal im
Uhrzeigersinn, kniete sich [dann] nieder, legte die Handflä-
chen zusammen und pries den Buddha in folgenden Versen:

Das Strahlen seines Gesichts ist erhaben; seine übernatür-
liche Würde ist grenzenlos.

5

10

15

20

25

30

    



Solch ein strahlender Glanz hat nicht seinesgleichen. Selbst
Sonne, Mond und Wunscherfüllendes Juwel [man

˙
i], strah-

lend, wie ihr Glanz auch ist, werden allesamt davon über-
schattet, als seien sie ein Haufen Stangentusche.

Die Erscheinung des So-Gekommenen übersteigt das welt-
liche Maß und hat nicht ihresgleichen.

Der große Klang seines Wahren Erwachens erklingt überall
in den zehn Richtungen.

Zucht, Gelehrsamkeit, Eifer, Konzentration, Weisheit so-
wie seine majestätische Tugend sind unvergleichlich; sie
sind unübertrefflich und außergewöhnlich.

Tief und sorgfältig vermag er sich die Dharma-Meere aller
Buddhas zu vergegenwärtigen.

Er ergründet ihre Tiefe und dringt in ihr Innerstes vor; er
erkundet ihre Ufer und ihren Grund.

Unwissen, Begierde und Haß sind beim Weltverehrten auf
ewig verschwunden.

Er ist ein Löwe unter den Menschen; seine übermensch-
lichen Fähigkeiten sind unermeßlich.

Seine Tugendverdienste sind weit und groß; seine Weisheit
ist tief und subtil.

Die majestätische Erscheinung seines Lichtglanzes erschüt-
tert die große Tausenderwelt.

Ich gelobe, ein Buddha zu werden, gleich dem König des
Heiligen Gesetzes,

5

10

15

20

25

 


