Insel Verlag

Leseprobe

Der Buddhismus
des Reinen Landes

Kleine, Christoph
Der Buddhismus des Reinen Landes

Aus der chinesischen und der japanischen Tradition
Aus dem Chinesischen und dem Japanischen {ibersetzt und herausgegeben von Christoph
Kleine

© Insel Verlag
978-3-458-70053-1









DER BUDDHISMUS
DES REINEN LANDES
AUS DER
CHINESISCHEN UND
DER JAPANISCHEN
TRADITION

Aus dem Chinesischen und dem Japanischen
tbersetzt und herausgegeben von Christoph Kleine

VERLAG DER
WELTRELIGIONEN



Gefordert durch die
Udo Keller Stiftung Forum Humanum

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet abrufbar.
http://dnb.d-nb.de

Erste Auflage 2015
© Verlag der Weltreligionen
im Insel Verlag Berlin 2015
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des offentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Einband: Hermann Michels und Regina Géllner
Satz: Satz-Offizin Himmer GmbH, Waldbtittelbrunn
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Bindung: Conzella, Verlagsbuchbinderei
Printed in Germany
ISBN 978-3-458-70053-1



DER BUDDHISMUS DES
REINEN LANDES






INHALT
STULIAS Lot 9
Foshuo Wouliangshou jing — Das vom Buddha Gepredigte
Stitra [iiber den Buddba] des UnermefSlichen Lebens .. . .. .. I1

Amituo jing — Das vom Buddha Gepredigte Amida-Siitra .. 93
Gutan Waliangshoufo jing — Siitra iiber die Visualisiernng des
Buddha des Unermeflichen Lebens ...................... 100
Foshuno Banzhon sanmei jing — Vom Buddba dargelegtes

Stitra iiber die Geistessammiung der Gegemwart [aller Buddhas] 133

Kommentare ... 165
Honen, Sanbukys tai’i — Die Grundgedanken der Drei
Stitras [vom Reinen Land] ............................. 167
Abhandlungen ... 195

Honen, Jodoshii ryakuyomon — Kurge Zusammenfassung

der wesentlichen Textstellen fiir die Schule des Reinen Landes 197
Shinran, Nyorai nish# eko mon — Passagen siber die zwei

Arten von [Verdienst-] Ubertragung durch den So-Gekommenen 215
Shinran, Jodo sangyo 6jo monrui — Zusammenstellung von
Textpassagen zur Hingeburt gemaff den drei Sitras vom

Reinen Land ................00.00. 00 i i 219
Briefe und Geldbnisse ........ooiiiiiiiiii 233

Honen, lchimai kishonon — Schriftliches Gelobnis anf einem

Blatt Papier ........... .. i 235

Shinran, Mattosho — Auswabl der Laterne fiir die Endzeit

[des Dharmal ......... ... . i 237
Hagiographien, Legenden, Erfahrungsberichte ......... 277

Honen, Sanmai hottokn ki — Aufzeichnung iiber die Er-

langung der Geistessammibung . .......................... 279

Tenjikn ofo kenki — Windersame Berichte jiber Hingeburten

i Indien ...l 283
Praxisanleitungen ... 289

Shandao, Guannian Amitnofo xianghai sanmei gongde fa-



8 INHALT

men — Dharma-Tor der Tugendverdienste der Visualisieren-
den Vergegenwartigung des Erscheinungsmeeres des Buddha

Amida in einem Fasgikel ........... ... 291
Kommentar ........... i 343
GlOSSAL .ottt 536
Siglen- und Abkiirzungsverzeichnis .................... 561
Literaturverzeichnis ......... ..ot 563

Inhaltsverzeichnis ............... ... 579



SUTRAS






2

2!

3

5

IT

FOSHUO WOULIANGSHOU JING —
DAS VOM BUDDHA GEPREDIGTE SUTRA
[UBER DEN BUDDHA]

DES UNERMESSLICHEN LEBENS

Ubersetzt in Cao-Wei vom [Meister des] Dreikorbs
Samghavarman aus Indien

So habe ich gehort. Einstmals weilte der Buddha auf dem
Geierberg [Grdhrakata] der Stadt Konigsresidenz [Rajagtha],
begleitet von einer grolen Gemeinde von zwolftausend Bet-
telmonchen. Alle waren sie grofie Heilige, die bereits tiber-
menschliche Fihigkeiten erlangt hatten. Thre Namen waren
der Ehrwiirdige Kenner der Urspriinglichen Umstinde [Ajfia-
takaundinya], der Ehrwiirdige Rechtes Geloben [A$vajit], der
Ehrwiirdige Rechte Rede [Vaspa], der Ehrwiirdige GroBer

s Name [Mahanama], der Ehrwiirdige Wohlwollende Tugend

[Bhadrajit], der Ehrwiirdige Unbefleckter [Vimala], der Ehr-
wiirdige Ruhmreicher [Yasas/Yasodeva], der Ehrwurdige
Gute Wahrheit [Subahu], der Ehrwiirdige Vollkommener
[Parnakal, der Ehrwiirdige Herr der Kithe [Gavampati|, der
Ehrwiirdige Kasyapa aus [dem Wald] Uruvilva, der Ehrwirdi-
ge Kasyapa aus [der Stadt] Gaya, der Ehrwirdige Kasyapa
vom FluB /nadi], der Ehrwiirdige Mahakasyapa, der Ehrwirdi-
ge Sariputra, der Ehrwiirdige Mahamaudgalyayana, der Eht-
wiirdige Kapphina, der Ehrwiirdige GroBes Verweilen [Maha-
kausthilya], der Ehrwiirdige Grofie Lautere Absicht [Mahaka-
tyayana|, der Ehrwiirdige Mahacunda, der Ehrwiirdige Sohn
Vollstindiger Geliibde [Purna-maitrayaniputra], der Ehrwiir-
dige Aniruddha, der Ehrwiirdige Revata, der Ehrwiirdige Kim-
pila, der Ehrwirdige Gesichtskonig [Amogha-raja], der Ehr-
wiirdige Frucht-Wagen [Parayanika], der Ehrwiirdige Wohl-
wollendes Wesen [Vakkula], der Ehrwiirdige Glickseligkeit



12 SUTRAS

[Nanda], der Ehrwirdige Gut Gekommener [Svagata], der
Ehrwiirdige Rahula und der Ehrwiirdige Ananda. Alle waren
sie Ordensiltere gleichen Ranges.

AuBlerdem wurde er begleitet von einer grof3en Schar von
Bodhisattvas des GroBlen Fahrzeugs [Mahayana], von simt- s
lichen Bodhisattvas dieses Gliicklichen Aons [bhadrakalpal,
wie z.B. Bodhisattva Allumfassender Segen [Samantabhadra],
Bodhisattva Wunderbare Tugend [Mafijusri] und Bodhisattva
Herr Mitgefiihl [Maitreya]. Aulerdem waren da die sechzehn
Wahren Herren wie Bodhisattva Huter der Klugheit, Bodhi-
sattva Gutes Denken, Bodhisattva Glaubensweisheit, Bodhi-
sattva Raum-Nichtigkeit, Bodhisattva Bliite Ubermenschlicher
Krifte, Bodhisattva Strahlender Held, Bodhisattva Uberra-
gende Weisheit, Bodhisattva Banner des Wissens, Bodhisattva
Whurzel der Ruhe, Bodhisattva Geliibdeweisheit, Bodhisattva
Duftender Elefant, Bodhisattva Juwelenheld, Bodhisattva Im-
Zentrum-Verweilen, Bodhisattva Praxis der Beschrinkung
und Bodhisattva Befreiung.

Jeder [dieser Bodhisattvas] folgt der Tugend des Grofien
Herrn Allumfassender Segen [Samantabhadra] und ist ausge-
stattet mit den unermeBlichen Ubungen und Geliibden von
Bodhisattvas. Er verweilt sicher in allen verdienstvollen Gege-
benheiten. Er wandert frei umher in den zehn Richtungen und
wendet machtvolle Heilsmittel /#pgya] [zum Wohle der Fih-
lenden Wesen] an. Er tritt ein in den Dharma-Schatz des Bud- 2
dha und erreicht schlieBlich das andere Ufer. In den unzihli-
gen Welten verwirklicht er das Erwachen. Er verweilt im Tu-
sita-Himmel und verbreitet dort den wahren Dharma. Er ver-
1i6t den dortigen Himmelspalast und steigt herab in den Leib
einer gottlichen Mutter. Er wird aus ihrer rechten Seite gebo- s
ren und geht sieben Schritte. Ein Lichtglanz erstrahlt hell und
erleuchtet die zahllosen Buddhalinder der zehn Richtungen
vollstindig, und die Buddhalinder erbeben auf sechsfache
Weise. Er erhebt die Stimme und spricht: »In der Welt werde
ich der Verehrungswiirdigste sein.« [Die Gétter] Sakra und »
Brahma dienen ihm ehrerbietig, Gotter und Menschen bekeh-
ren sich zu ihm. Er beweist sich in Mathematik, der Schreib-

0

5



o

o

2

2!

g

30

SUTRA DES UNERMESSLICHEN LEBENS 13

kunst und dem BogenschieBen. Er ist umfassend vertraut mit
den magischen Kiinsten und belesen in allen Arten von Tex-
ten. Wenn er sich in den Girten hinter dem Palast amiisiert,
trainiert er die Kriegskunst und erprobt seine Geschicklich-
keit. Wenn er sich im Palast sehen 1403t front er den Sinnes-
freuden. Er sieht Alter, Krankheit und Tod und erkennt die
Unbestindigkeit der Welt. Er gibt sein Reich, sein Vermogen
und seinen Rang auf, geht in die Berge und studiert den Weg.
Das Pferd, das ihm zum Reiten gedient hat, seine Juwelenkro-
ne und seinen Halsschmuck sendet er zurtick [zum Palast]. Ex
legt seine wertvollen, feinen Kleider ab und zieht sich ein As-
ketengewand an. Er schert sich Haare und Bart, setzt sich auf-
recht unter einen Baum, widmet sich sechs Jahre lang strenger
Askese und praktiziert so, wie es tiblich ist. Da er in der Welt

s der finf Tribungen erschienen ist, folgt er den Gepflogenhei-

ten der Leute. Er erscheint schmutzig und badet in einem gol-
denen FluB3. Ein Gott biegt einen Ast, den er ergreifen und so
dem Nal entsteigen kann. Wundersame Végel folgen ihm
zum Platz der Erleuchtung. Segensreiche Omina erscheinen
und bezeugen seine Erleuchtung. Gnidig nimmt er das ihm
dargebotene Gras an, breitet es unter dem Baum des Erwa-
chens aus und setzt sich im Lotussitz nieder. Einen grolen
Lichtglanz ausstrahlend, setzt er Mara [iiber seine Erleuch-
tung] in Kenntnis. Mara kommt mit seinem Gefolge herbei,
attackiert und versucht ihn, doch er hilt seine Weisheitskraft
unter Kontrolle und bezwingt sie alle. Den wunderbaren Dhat-
ma erlangend, verwirklicht er das hochste, wahre Erwachen.
Sakra und Brahma bitten ihn, das Rad der Lehte in Bewegung
zu setzen, und so reist der Buddha umbher, 148t den Ruf des
Buddha erschallen, schligt die Trommel des Dharma, blast
die Klangmuschel des Dharma, hi3t das Banner des Dharma,
bringt den Donner des Dharma hetvor, 1d8t den Blitz des
Dharma strahlen, 1it den Regen des Dharma regnen und pri-
sentiert die Gabe des Dharma. Bestindig erweckt er alle Wel-

s ten mit dem Klang des Dharma, und sein Lichtglanz erleuch-

tet vollstindig die zahllosen Buddhalinder. Simtliche Welten
erbeben auf sechsfache Weise. Das Beben erfal3t das ganze



14 SUTRAS

Reich Maras, es erschiittert Maras Palast, so dal3 Mara und sein
Gefolge in ihrer Panik gar nicht anders kénnen, als sich zu un-
terwerfen. Er [der Buddha] zerschmettert das Netz der Falsch-
heit, er vernichtet die vielen [falschen] Ansichten, et zerstreut
die weltlichen Sorgen, er zerstért den Abgrund der Begierden. s
Er schiitzt die Burg des Dharma und 6ffnet das Dharma-Tor.
Er beseitigt den Schmutz und offenbart klar die makellose
Reinheit. Indem er den Buddha-Dharma dutchdringend zum
Erstrahlen bringt, verkiindet er weithin die wahre Lehre. Er
betritt die Stidte und bittet um Almosen. Reiche Speisengaben
annehmend, i3t er [die Spender] Verdienst anhidufen und of-
fenbart so ein Feld des Verdiensterwerbs. In dem Wunsch, den
Dharma zu verkiinden, zeigt er ein vergniigtes Licheln. Mittels
diverser Dharma-Medizin heilt er die drei Formen des Leidens.
Er zeigt, daf} der Wille zur Meisterung des Weges unermef3-
liches Verdienst erbringt, und er prophezeit den Bodhisattvas
die Erlangung des wahren Erwachens.

Er zeigt die Merkmale des Verloschens [Nirvanal, [und
doch] errettet er [Fithlende Wesen] ohne Grenze. Thre Beflek-
kungen beseitigend, pflanzt er in ihnen viele Wurzeln des Ver- 2
dienstes. Die Gesamtheit der Verdienste ist wunderbar und
schwer zu ermessen. Er bereist alle Buddhalinder und offen-
bart die Lehre des Weges. Seine Praxis ist rein und makellos.
So wie ein Magier ganz unerwartet wundersame Gestalten von
Minnern oder von Frauen erscheinen lassen kann, so handelt 2
er, der von Grund auf alles gelernt hat und vollkommen et-
leuchtet ist, ganz wie es ihm beliebt. Genauso verhilt es sich
mit allen Bodhisattvas.

Sie haben simtliche Lehrmethoden gelernt und behert-
schen bis ins kleinste Detail die Methoden zur Befreiung der s
Fihlenden Wesen. In gefestigter Wahrheit verweilend, gibt
es niemanden, den sie nicht bekehren kénnten. Sie zeigen sich
tiberall in den zahllosen Buddhalindern, und niemals versagen
sie den Fihlenden Wesen ihr Mitgefthl. Solcherlei Lehrmetho-
den haben sie sdmtlich verwirklicht. Sie haben die wunder-
bare Essenz der Bodhisattva-Schriften vollkommen ergriin-
det. IThr Ruhm gelangt tiberallhin, und sie fihren [die Wesen)]

0

5

w

5



2

2!

3

o

S

b3

g

b

SUTRA DES UNERMESSLICHEN LEBENS 1S}

in den zehn Richtungen. Die Buddhas schiitzen sie und den-
ken allesamt gemeinsam an sie. [Die Bodhisattvas] haben alle
bereits an den Aufenthaltsorten der Buddhas geweilt, und das,
was der GroB3e Heilige vollbracht hat, haben sie auch alle be-
reits vollbracht. Jeder von ihnen vermag es, die Anleitungen
des So-Gekommenen weithin zu verbreiten, und handelt ge-
geniiber anderen Bodhisattvas als groBer Lehrmeister. Mittels
duBerst tiefer Meditation und Einsicht erleuchten sie die Men-
schen. Sie durchdringen die Natur aller Gegebenheiten und er-
fassen so die Erscheinungsweisen der Fihlenden Wesen. Sie
kennen alle Reiche und bringen allen Buddhas Opfergaben
dar. Sie lassen ihre Korper erscheinen wie Lichtblitze.

Sie eflernen gut die Furchtlosigkeit und verstehen klar und
deutlich die Unwirklichkeit der Gegebenheiten. Sie zerreilen
das Netz Maras und l6sen alle Fesseln. Sie tibersteigen die Stu-
fen der Horer und der [durch Einsicht in die] Bedingungen
[des Daseins] Erwachten und erlangen die Geistessammlung
der Leerheit, der Merkmallosigkeit und der Wunschlosigkeit.
Auf geschickte Weise entwickeln sie Heilsmethoden und of-
fenbaren die Drei Fahrzeuge. Fir die niederen unter diesen
[Fahrzeugen] demonstrieren sie ihr Verléschen [im Nirvanal,
auch wenn [da in Wirklichkeit] nichts ist, was sie titen, und
nichts, was sie hitten. Es gibt kein Entstehen und kein Ver-
gehen, und [darum wissend,| erfassen sie die Gegebenheit
der vollkommenen Gleichheit [aller Dinge]. Sie haben unzih-
lige Zauberformeln, hunderttausend Geistessammlungen, alle
guten Anlagen sowie Weisheit vollstindig verwirklicht. Mit ih-
rer allumfassenden Konzentration der Ruhe dringen sie tief in
den Dharma-Schatz der Bodhisattvas ein. Die Geistessamm-
lung des Buddha-Blitenschmucks erlangend, verkiinden und
erkliren sie simtliche Schriften. Sie verweilen im Tor der tie-
fen meditativen Konzentration und sehen all die zahllosen
Buddhas der Gegenwart. Es gibt keinen [Ort, an dem ein Bud-
dha weilt], den sie nicht innerhalb eines Gedankenmomentes
erreichen wirden.

Sie befreien diejenigen mit ernsthaften Schwierigkeiten und
diejenigen, die Muf3e haben, ebenso wie diejenigen, die keine



16 SUTRAS

MufBe haben. Sie legen ihnen auf jeweils unterschiedliche Wei-
se die Grenzen der Wirklichkeit dar. Sie haben die Weisheit der
Eloquenz aller So-Gekommenen erlangt und sind so in alle
Sprachen eingedrungen, wodurch sie allen die Augen 6ffnen

und sie bekehren [kénnen]. Sie tibersteigen alle Dinge, die in s

der Welt existieren, und ihr stets wahrhaftiger Geist verweilt
auf dem Weg der Weltiiberwindung. Inmitten aller Existenz
verweilen sie nach Belieben in vollkommener Autonomie. Un-
gefragt werden sie zu Freunden aller Arten von Fithlenden
Wesen. Auf ihren Schultern tragen sie die Biirden aller Wesen.
Sie akzeptieren und bewahren den du3erst tiefgriindigen Dhar-
ma-Schatz der So-Gekommenen und bewahren die Keime der
Buddhaschaft, um sie ewig gedeihen und nie vergehen zu las-
sen. Sie kultivieren ihr groBes Mitgefiithl und bemitleiden die
Fihlenden Wesen. Aus Mitleid er6rtern sie [ihnen den Dhar-
ma] und tbertragen auf sie das Dharma-Auge. Sie verschlie-
Ben die drei [tiblen] Schicksalspfade und 6ffnen das Tor zum
Guten. Ohne darum gebeten zu werden, geben sie den Dhar-
ma allen Menschen, so wie treue Kinder ihre Eltern lieben und
achten. Alle Fiihlenden Wesen betrachten sie, als wiren sie sie
selbst. Mit simtlichen guten Anlagen ausgestattet, setzen sie
alle tiber ans andere Ufer [der Befreiung]. Alle erlangen sie glei-
chermaflen die unermeflichen Tugendverdienste aller Bud-
dhas. Thre Weisheit und ihre heilige Klarheit sind unvorstell-

bar. Solchetlei Bodhisattvas Mahasattvas versammelten sich -

zur gleichen Zeit in unaussprechlicher Zahl.

Zu dieser Zeit erfreuten sich alle Sinne des Weltverehrten.
Seine schone Gestalt war rein und sein strahlendes Gesicht
tiberaus erhaben. Nachdem der Ehrwiirdige Ananda den hei-
ligen Fingerzeig des Buddha wahrgenommen hatte, ethob er
sich unverziiglich von seinem Sitz, entbl6fite seine rechte
Schulter, streckte sich lang [vor dem Buddha] hin, legte die
Handflichen zusammen und sprach zum Buddha: »In diesem
Augenblick erfreuen sich alle Sinne des Weltverehrten. Seine
schone Gestalt ist rein, sein strahlendes Gesicht tiberaus erha-
ben. Es gleicht einem klaren Spiegel, dessen makellose Refle-
xion ungehindert nach auflen und nach innen strahlt. Seine

0

o
g

w

0



SUTRA DES UNERMESSLICHEN LEBENS 17

ehrfurchtgebietende Erscheinung ist untibertrefflich und un-
ermeBlich. Noch nie habe ich ihn so aulergewohnlich wun-
derbar gesehen wie jetzt. Bei allem Respekt, GroB3er Heiliger,
folgender Gedanke kam mir: >Heute weilt der Weltverehrte in
einem auBergewohnlichen Dharma. Heute weilt der Welten-
held dort, wo die Buddhas weilen. Heute weilt das Weltenauge
in der Praxis des Unterweisers. Heute weilt der Weltenheros
in der uniibertrefflichen Erleuchtung. Heute wandelt der
Himmelsverehrte in der Tugend des So-Gekommenen. Die
10 Buddhas der Vergangenheit, der Zukunft und der Gegenwart

vergegenwirtigen sich gegenseitig. Sollte der Buddha der

Gegenwart sich da etwa nicht die anderen Buddhas vergegen-

wirtigen? Was ist der Grund dafir, daB3 der Buddha in die-

sem Ausmal} ehrfurchtgebietendes und gottliches Licht aus-
15 strahlt?

Da sprach der Weltverehrte zu Ananda: »Sag, Ananda, ha-
ben dich die Gotter angewiesen, zum Buddha zu kommen
und ihn zu befragen, oder hast du von dir aus aufgrund deines
weisen Blicks nach dem ehrfurchtgebietenden Antlitz ge-
fragt>« Ananda sagte zum Buddha: »Es waren nicht die Got-
ter, die mich angewiesen haben zu kommen. Ich habe von
mir aus nach der Bedeutung dessen gefragt, was ich gesehen
habe.« Der Buddha sprach: »Ausgezeichnet, Anandal Deine
Frage erfreut mich sehr. Du hast tiefe Finsicht und wahrhaft
»s wunderbare Eloquenz bewiesen, indem du diese weise und
bedeutsame Frage aus Mitleid fur die Fihlenden Wesen ge-
stellt hast. In seinem unerschopflichen Mitgefithl bedauert
der So-Gekommene die drei Daseinsbereiche. Aus diesem
Grund ist er in dieser Welt erschienen, um die Etleuchtungs-
lehre klar zu verkiinden und die Massen iiberall vom wahren
Dharma profitieren zu lassen. Selbst im Laufe unzihliger
Myriaden von Weltzeitaltern ist es schwer, diesem zu begeg-
nen oder seiner ansichtig zu werden, schwerer noch, als das
Auftauchen der Wunderblume [zu erleben]. Deine Frage bringt
s vielfachen Nutzen und belehrt simtliche Gotter und Men-

schen. Du muBt wissen, Ananda, da} das wahre Erwachen
des Tathagata, seine Weisheit unermeflich ist und viele da-

o

2

30

bt



18 SUTRAS

durch angeleitet werden. Seine Weisheit und Einsicht sind un-
gehindert und kénnen nicht aufgehalten werden. Mit der Ener-
gie von nur einer Mahlzeit kann er Myriaden von Weltzeit-
altern am Leben bleiben. Selbst nach Ablauf dieser Zeit sind
alle seine Sinne erfreut und haben keinen Schaden genommen. s
Seine Gestalt strahlt bestindig, und sein Gesicht zeigt keine
Verinderung. Was ist der Grund hierfir? Die Konzentration
und die Weisheit des So-Gekommenen sind alldurchdringend
und grenzenlos. Uber simtliche Gegebenheiten hat er Souve-
rinitit erlangt. Hor genau zu, Ananda: Ich werde dich jetzt be-
lehren.« [Ananda] erwiderte: »Aber gewiB3! Ich werde vertrau-
ensfroh zuhoéren.«

Der Buddha sprach zu Ananda: »In der fernen Vergangen-
heit, vor unvorstellbar vielen, unermel3lichen Weltzeitaltern,
erschien der So-Gekommene Lichtverursacher [Dipamkara]
in der Welt. Er belehrte und erléste unzihlige Fiithlende We-
sen. Er lieB sie alle Erleuchtung erlangen und ging dann ins
Nirvana ein. Als nichstes war da ein So-Gekommener namens
Fernleuchtend. Der nichste hie Mondlicht. Der nichste hief3
Sandelduft. Der nichste hiel Kénig Guter Berge. Der nichste »
hie Himmelskrone Sumerus. Der nichste hie3 Mondfarbe.
Der nichste hie Wahre Achtsamkeit. Der nichste hie3 Frei
von Schmutz. Der nichste hiel Frei von Anhaftung. Der
nichste hie Drachengott. Der nichste hiell Nachtlicht. Der
nichste hie3 Friedlich Strahlender Scheitel. Der nichste hiel3
Unerschiitterlicher Grund. Der nichste hie3 Wunderbare La-
pislazuli-Blume. Der nichste hie3 Lapislazuli-Goldfarbe. Der
nichste hiefl Goldschatz. Der nichste hiel3 Flammenlicht. Der
nichste hie§ Flammenwurzel. Der nichste hiel3 Erdbeweger.
Der nichste hie Mondgestalt. Der nichste hie3 Sonnenton.
Der nichste hie3 Erl6sungsblume. Der nichste hiel3 Pracht-
voller Lichtglanz. Der nichste hieB Wundermacht der Ozean-
erweckung. Der nichste hief Wasserglanz. Der nichste hief3
GrofB3er Duft. Der nichste hief Frei von Triibung und Schmutz.
Der nichste hiel Ledig Aller Gedanken des Abscheus. Der 35
nichste hie} Juwelenflamme. Der nichste hie3 Wunderbarer
Scheitel. Der nichste hie3 Heldenstand. Der nichste hiel Ver-

0

5

N
g

w

0



2

2!

3

o

b3

g

SUTRA DES UNERMESSLICHEN LEBENS 19

dienstvoller Weisheitshalter. Der nichste hiel3 Zudecker von
Sonne und Mond. Der nichste hie Lapislazuli-Glanz von
Sonne und Mond. Der nichste hie3 Uniibertrefflicher Lapis-
lazuli-Glanz. Der nichste hiel Hochstes Haupt. Der nichste
hieB3 Bodhi-Blume. Der nichste hiel} Mondschein. Der nich-
ste hieB3 Sonnenlicht. Der nichste hiel Konig der Blumenfar-
be. Der nichste hie3 Mondlicht auf dem Wasser. Der nichste
hieB3 Beseitiger des Dunkels der Unwissenheit. Der nichste
hief3 Praxis der Hindernisbeseitigung. Der nichste hief3 Reiner
Glaube. Der nichste hief Ansammlung des Guten. Der nich-
ste hie3 Majestitische Gottlichkeit. Der nichste hie3 Dharma-
Weisheit. Der nichste hief Phonixruf. Der nichste hie3 Un-
ubertrefflicher Lowenruf. Der nichste hief Drachenruf. Der
nichste hie3 In der Welt Wohnender. All diese Buddhas geho-
ren gleichermafBen der Vergangenheit an.

Dann kam der nidchste Buddha mit Namen Konig Welten-
herr [Loke$vararaja], ein So-Gekommener, ein Gabenwiirdi-
ger, ein Vollkommen Erwachter, ein Vollkommener im Weis-
heitswandel, ein Wohlgegangener, ein Kenner der Welt, ein
Unitibertrefflicher Herr, ein Bindiger der Menschen, ein Leh-
rer der Gotter und Menschen, ein Buddha, ein Weltverehrter.
Zu dieser Zeit gab es einen Konig, der die Predigt des Buddha
horte und sich dartiiber von Herzen freute. Er entwickelte den
Wunsch nach dem uniibertrefflichen wahten Erwachen und
gab sein Reich auf, trat als Konig zuriick und wurde ein Asket.
Sein Name lautete Dharma-Schatz [Dharmakara]. Grol3 waren
seine Begabung, sein Mut und seine Klugheit und jenseits
weltlichen MaB3es. Er suchte den Ort auf, an dem der So-Ge-
kommene Konig Weltenherr weilte, watf sich zu dessen Fiilen
nieder|, stand wieder auf] und umwandelte ihn dreimal im
Uhrzeigersinn, kniete sich [dann] nieder, legte die Handfla-
chen zusammen und pries den Buddha in folgenden Versen:

Das Strahlen seines Gesichts ist erthaben; seine iibernatiir-
liche Wiirde ist grenzenlos.



20

SUTRAS

Solch ein strahlender Glanz hat nicht seinesgleichen. Selbst
Sonne, Mond und Wunschetfiillendes Juwel [mani], strah-
lend, wie iht Glanz auch ist, werden allesamt davon tber-
schattet, als seien sie ein Haufen Stangentusche.

Die Erscheinung des So-Gekommenen iibersteigt das welt- s

liche Maf3 und hat nicht ihresgleichen.

Der grofie Klang seines Wahren Erwachens erklingt tiberall
in den zehn Richtungen.

Zucht, Gelehrsamkeit, Eifer, Konzentration, Weisheit so-
wie seine majestitische Tugend sind unvergleichlich; sie
sind untibertrefflich und aulergewohnlich.

Tief und sorgfiltig vermag er sich die Dharma-Meere aller
Buddhas zu vergegenwiirtigen.

Er ergriindet ihre Tiefe und dringt in ihr Innerstes vor; er
erkundet ihre Ufer und ihren Grund.

Unwissen, Begierde und Haf sind beim Weltverehrten auf
ewig verschwunden.

Er ist ein Lowe unter den Menschen; seine tibermensch-
lichen Fahigkeiten sind unermeBlich.

Seine Tugendverdienste sind weit und grof3; seine Weisheit
ist tief und subtil.

Die majestitische Erscheinung seines Lichtglanzes erschiit-
tert die groBe Tausenderwelt.

Ich gelobe, ein Buddha zu werden, gleich dem Konig des
Heiligen Gesetzes,

0

15

153



