
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Colliot-Thélène, Catherine / François, Etienne / Gebauer, Gunter
Pierre Bourdieu: Deutsch-französische Perspektiven

Herausgegeben von Catherine Colliot-Thélène, Etienne François und Gunter Gebauer

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1752

978-3-518-29352-2



suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft 1752 



Schon zu Lebzeiten ein moderner Klassiker, hat Pierre Bourdieus Werk die 
französische und deutsche Soziologie nachhaltig beeinflußt. Obgleich kein 
Großtheoretiker im deutschen Sinne, haben seine Konzepte und Theoreme 
rasch Eingang in Philosophie, Geschichts- , Kultur- und Sozialwissenschaf­
ten gefunden. Seine zahlreichen empirischen Studien gelten als Paradigma 
soziologischer Analyse diesseits und jenseits des Rheins. Wie kaum ein fran­
zösischer Soziologe vor ihm hat er immer wieder das Schnittfeld von Philo­
sophie und Soziologie problematisiert, wie auch als Intellektueller das Ver­
hältnis von Wissenschaft und Politik reflektiert. Anläßlich seines 75· Ge­
burtstages setzen sich renommierte Philosophen und Sozialwissenschaftler 
aus Frankreich und Deutschland mit diesem facettenreichen Werk ausein­
ander. 



Pierre Bourdieu: 
Deutsch-französische 

Perspektiven 
Herausgegeben von 

Catherine Colliot-Thelene, 
Etienne Franc;:ois 

und Gunter Gebauer 

Suhrkamp 



Bibliografi sche Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 

in der Deutschen Nationalbibliografi e; 
detaillierte bibliografi sche Daten sind im Internet über

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

2. Aufl age 2015

Erste Aufl age 2005
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1752

© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2005
Suhrkamp Taschenbuch Verlag

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung, 
des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung 

durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografi e, Mikrofi lm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert

oder unter Verwendung elektronischer Systeme 
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Printed in Germany
Umschlag nach Entwürfen von

Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
ISBN 978-3-518-29352-2



Inhalt 

Catherine Colliot- The/ene, Etienne Franrois, Gunter Gebauer 
Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7 

I. Der theoretische Rahmen 

Hans-Peter Müller 
Handeln und Struktur. Pierre Bourdieus Praxeologie 2 1  
Cornelia Bohn 
Eine Welt-Gesellschaft. Operative Gesellschaftskonrepte in 
den Sozialtheorien Luhmanns und Bourdieus . . . . . .  . .  . .  . . . . .  43 
Beate Krais 
Die moderne Gesellschaft und ihre Klassen - Bourdieus 
Konstrukt des sozialen Raums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79 
Catherine Colliot-Thelene 
Die deutschen Wurreln der Theorie Bourdieus 106 
Gunter Gebauer 
Praktischer Sinn und Sprache 137 

I I .  Einblicke in die Rezeption Bourdieus 
in den Sozial- und Geschichtswissenschaften 

Christian Baudelot 
Das Bildungswesen, ein neues wissenschaftliches Objekt, 
ein Feld neuer Kämpfe . . . . . . . . . . .  . .  . .  . . . . . . .  . .  . . . . . .  . .  . . .  . . . . . . . 165 
!ngrid Gilcher-Holtey 
Gegen Strukturalismus, Pansymbolismus und Pansemiologie: 
Pierre Bourdieu und die Geschichtswissenschaft . . . . . . . . . . . . 179 
Olivier Christin 
Geschichtswissenschaften und Bourdieu 195  
Gerard Mauger 
Über symbolische Gewalt 208 
Franroise Thebaud 
Pierre Bourdieus >Die männliche Herrschaft< - Ansichten 
einer Historikerin 2 3 1  

 . . . . . . . . . 

 . . . . . .  . .  . .  . . . . .  

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

. . . . . . . . . . .  . .  . .  . . . . . . .  . .  . . . . . .  . .  . . .  . . . . . . . 

 . . . . . . . . . . . . 

 . . . . . . . . . . . .  . . . . . . . . . . . . 

 . . . . . . . . . . . . 

 . . . . . . . . . . . . 



III. Pierre Bourdieu: 
Der Wissenschaftler und der Politiker 

Michael Hartmann 
Eliten und das Feld der Macht 
Yves Sintomer 
Intellektuelle Kritik zwischen Korporatismus des Universellen 

255 

und Öffentlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 276 
]acques Bouveresse 
Pierre Bourdieu: Wissenschafder und Politiker 299  . . . . . . . . . . . . 



Catherine Colliot- Thelene, 

Etienne Franfois, Gunter Gebauer 

Einleitung 

Theorie und Praxis, ihre vielfältigen Verbindungen und wechsel­
seitigen Verweise aufeinander, bilden das große Thema nicht nur 
von Pierre Bourdieus Schriften, sondern auch seines Lebens. Der 
Wärmeaustausch zwischen der Kammer der Theorie und dem Feld 
der Praxis ist von ihm bis in die kleinsten Strömungen hinein be­
schrieben und gelebt worden. Seine Herkunft verband ihn mit den 
archaischen Praktiken eines traditionellen bäuerlichen Milieus, sei­
ne Schul- und Berufskarriere mit den besten Köpfen der Metropole 
Paris .  

Als brillanter Absolvent der Ecole Normale Superieure und Dok­
torand der Philosophie ging Bourdieu, während des Algerienkriegs, 
in das Feld der Ethnologie. Er wurde zu einem Wissenschaftler, der 
beschreibt, wie die traditionelle Auffassung von Arbeit, Gabe und 
Gegengabe die algerischen Bauern gegenüber der modernen Wirt­
schaftsauffassung verschließt. In diesen ersten Berufsjahren nach 
seiner Ausbildung zum Theoretiker wurde sich Bourdieu der Be­
deutung der sozialen Praxis bewußt: der Praktiken und Strategien, 
der Beharrlichkeit der Verhältnisse, eingeschrieben in die gesell­
schaftlichen Beziehungen, Institutionen, in den Habitus und den 
Körper. Bei seinen Beobachtungen fand er ein Denken und Argu­
mentieren, das, obwohl es mit der europäischen Rationalität nicht 
übereinstimmte, dennoch rational war. 

Der Ethnologe, der er geworden war, hatte allen Grund, auf die 
Philosophie zurückzugreifen, freilich auf eine andere als die akade­
mische. Es ließ sich hier eine spezifische Handlungsrationalität ent­
decken - ein anderes Verhältnis von Denken und körperlichen Ak­
ten, eine andere Verschränkung von Subjekt und Welt -, die eine 
unmittelbare Erfaßbarkeit der Lebenswelt ermöglicht. Von einem 
erkennenden Geist kann deren unübersehbare Komplexität un­
möglich bedacht werden; dies nicht nur wegen der Wandelbark�it 
der Handlungspraxis, sondern auch aufgrund der Fülle ihrer Be­
sonderheiten, die dem begriffiichen Wissen entgeht. Bourdieu hat 
das menschliche Vermögen, das dieses Gewimmel der Erscheinun-

7 



gen bewältigt, als >>Habitus« in ein theoretisches Konzept gefaßt, 
dem er später eine Reihe anderer Konstrukte an die Seite stellte, 
>>praktischer Sinn«, >>Feld«, >>sozialer Raum«, >>kulturelles Kapirak 
Ihnen allen ist gemeinsam, daß sie anfänglich einer Reflexion über 
die Grundlagen der eigenen Arbeit entspringen, einer begonnenen, 
aber nicht vollendeten Epistemologie, sich dann aber in der For­
schungspraxis bewähren. 

Bourdieu interessierte sich als Soziologe, der er schließlich 
wurde, nicht für die Systematik seiner theoretischen Konstrukte; er 
errichtete kein Bauwerk von Begriffen, wie es ein Philosoph tun 
würde. Mit der Theorie ging er auf eine in jeder Hinsicht unortho­
doxe Weise um, die die Schulphilosophie als >> illegitim« kennzeich­
nen würde. Bei der Philosophiegeschichte machte er Anleihen bei 
Aristoteles, Thomas von Aquin, Leibniz, Kant, aber er entschied 
sich nicht für eine bestimmte philosophische Tradition. Die ent­
lehnten Gedanken wurden von ihm sogleich in die Praxis der so­
ziologischen Arbeit eingeführt; hier probierte er aus, ob sie ein rea­
les Potential der Beschreibung oder sogar der Erklärung besitzen. In 
dem Maße, wie es seine Forschungspraxis erforderte, modelte er 
sie um und paßte ihnen andere Konzepte an. Auf den ersten 
Blick wirkt dieses Vorgehen unsystematisch, eklektizistisch - >>ein 
genialer Bastler<< , sagt Wolf Lepenies in Abwandlung des Levi­
Straussschen Worts »bricolage<< . Daran stimmt, daß Bourdieu die 
meisten seiner Konzepte >auf hoher See< erfunden und daß er das 
Floß seiner Forschungen nicht nur über Wasser, sondern erstaun­
lich auf Kurs gehalten hat. Es ist diese Fahrt und ihre Richtung, die 
eine außergewöhnliche internationale Resonanz hervorgerufen ha­
ben. 

In einer vergleichenden Perspektive untersucht dieser Band die 
Rezeption des Bourdieuschen Werks in Frankreich und Deutsch­
land. Kein französischer Sozialwissenschaftler ist so schnell und so 
umfassend in Deutschland bekannt gemacht worden wie er, und 
dies ohne den Umweg über die USA. In die Perspektive des Wis­
senschaftsaustauschs zwischen Frankreich und Deutschland wurde 
auch die Verleihung der Ehrendoktorwürde an Pierre Bourdieu 
durch die Freie Universität Berlin im Jahre 1989 gestellt. Aus der 
deutschsprachigen Literatur schöpfte dieser eine Fülle von Anre­
gungen; man kann noch weitergehen und sagen: Ohne die Lektüre 
von Marx, Weber, Husserl und Wirtgenstein wäre sein Werk nicht 

8 



entstanden. An Bourdieu lassen sich die Verflechtungen des franzö­
sischen und deutschen Denkens exemplarisch aufzeigen. 

Aber die Rezeption Bourdieus in Deutschland geschah nicht 
kontinuierlich. Von seinem facettenreichen Werk wurden in erster 
Linie die Arbeiten aufgenommen, die von einer Woge der Aktualität 
getragen wurden, während die Titel, die sich gleichsam in den Wel­
lentälern befinden, kaum Beachtung fanden (darauf weisen Beate 
Krais und Michael Hartmann in ihren Beiträgen hin) . Mit der Ak­
tualität der Bildungsreform der 70er Jahre wurde Bourdieu dem 
deutschen Publikum durch seine, gemeinsam mit J . -C.  Passeron 
verfaßten, Schriften zur Bildungssoziologie bekannt. Was diesen 
vorherging, die Arbeiten über Algerien und die Kabylei sowie zur 
Soziologie der symbolischen Formen, und was ihnen folgte, der me­
thodologische und empirische Brückenschlag zwischen Ethnologie 
und Soziologie in >>Das Handwerk des Soziologen« und im »Ent­
wurf einer Theorie der Praxis«, wurde nur zögerlich aufgenommen, 
obwohl hier die wichtigsten, fur das spätere Werk folgenreichsten 
Konzepte entwickelt werden. 

Seit 1980, nach Veröffentlichung von »La Distinction«, wurde 
Bourdieu ein international zunehmend beachteter und einflußrei­
cher Autor. Das Interesse an diesem Werk wurde von einer intensi­
ven theoretischen Hinwendung zur Kultur getragen. Der auch in 
Deutschland heftig geführten Diskussion über die gesellschaftliche 
und politische Bedeutung des Besitzes von Kultur lieferte er mit 
dem »kulturellen Kapital<< das zündende Konzept. Sein Blick auf die 
unscheinbaren, vermeindich unwürdigen Dinge und Praktiken ent­
deckte eine neue Dimension des theoretischen Interesses an vielfäl­
tigen Alltagskulturen: Bekleidung, Theater- und Restaurantbesuch, 
Körperpflege, Sportpraktiken . . . Bourdieu fand mit seiner Be­
schreibung und Systematisierung von Lebensstilen ein Publikum, 
dem es nicht zuletzt darum ging, sich selber in einer aufstrebenden 
Gesellschaft zu verorten und zu deuten. Über diesem Interesse ge­
riet Bourdieus eigene Intention, die Produktion und insbesondere 
die Reproduktion von Ungleichheit in der Gesellschaft zu erfassen, 
in den Hintergrund. 

Der Philosoph Bourdieu blieb wenig rezipiert - seine Konzepti­
on des Geschmacks, seine Kritik an Heidegger, die »Meditations 
pascaliennes<< , der mit seinen Mitarbeitern verfaßte Sozialreport 
über die soziale Not in Frankreich, unter dem Titel »La Misere du 

9 



monde<< ein großer Bucherfolg in seinem Land, fand diesseits des 
Rheins, wo man noch von den ökonomischen Segnungen des Bör­
senbooms träumte, wenig Resonanz. Als politischer Autor und 
Handelnder wurde Bourdieu in Deutschland erst in seinen letzten 
Lebensjahren wahrgenommen, als sich wieder eine neue Strömung 
gebildet hatte, die Kritik an Globalisierung und Neoliberalismus, 
die seine öffentlichen Auftritte und publizistischen Aktivitäten zur 
Kenntnis nahm. 

Von Bourdieus praktischer und theoretischer Arbeit und seiner 
Rezeption in Deutschland handeln die drei großen Kapitel dieses 
Buchs: seiner Arbeit als soziologischer Theoretiker (Kapitel I), als 
Anreger von Fachdiskussionen in der Soziologie, Geschichtswissen­
schaft und Geschlechterforschung (Kapitel Il), als politischer Theo­
retiker und Praktiker, der das soziale Geschehen nicht nur beobach­
tet, sondern dieses als Intellektueller beeinflußt (Kapitel III). In den 
drei Abschnitten wird die enorme Spannbreite der Reflexionen, An­
regungen und Wirkungen von Bourdieus Arbeiten gezeigt. Die Au­
toren haben nicht einen Band in lobender Absicht geschrieben, son­
dern es geht ihnen um eine Auseinandersetzung mit dem Werk 
Bourdieus, so wie er es geliebt hätte: kritisch, fordernd, weiter­
führend. Wer sein Werk, seine Arbeits- und Denkweise schätzt, 
kann nicht bei ihm stehenbleiben. 

Bourdieu hat eine Sichtweise auf das soziale Geschehen ausgebil­
det, in der die Konstitution und Reproduktion sozialer Positionen 
erkennbar wird. Auf diese Weise entsteht eine Deutung gesell­
schaftlicher Prozesse und der darin hervorgebrachten Strukturen, 
der je für ein soziales Feld spezifischen Rationalität und der Kräfte, 
die das Handeln der Akteure ebenso wie Gewalt und Herrschaft 
hervorbringen. Im ersten Kapitel dieses Bandes werden die Struktur 
und Beschaffenheit seiner soziologischen Theorie und Konzepte im 
Detail dargestellt, ihre Herkunft untersucht, kritisch beleuchtet und 
im Kontext soziologischer und philosophischer Diskussionen veror­
tet. 

Das Kapitel wird eröffnet mit einer genauen Kennzeichnung und 
Verortung der Soziologie Bourdieus . Hans-Pecer Müller arbeitet in 
seinem Beitrag >>Handeln und Struktur. Pierre Bourdieus Praxeolo­
gie<< schrittweise deren Besonderheit in Abgrenzung von Hand­
lungs- und Systemtheorie heraus . Die Originalität seines Ansatzes 
liegt darin,  daß Bourdieu einerseits spezifische Handlungspraxen 

10 



untersucht und diese andererseits strukturell einbettet: Handeln ge­
schieht von feststellbaren Positionen des sozialen Raums aus, die 
durch ihre Relationen zueinander bestimmt werden. Strukturiert 
wird es durch drei Elemente: den Habitus der Handelnden, deren 
jeweilige Strategie und durch die Möglichkeiten, die der Besitz von 
ökonomischen und kulturellen Ressourcen verschafft. Auf diese 
Weise gelingt es Bourdieu, die >>unversöhnliche Opposition zwi­
schen Handlungs- und Systemtheorie<< zu überwinden. Seine Alter­
native kann >>praxeologisch<< insofern genannt werden, als er an­
nimmt, daß die Regeln und Strukturen der Gesellschaft in der so­
zialen Praxis hervorgebracht werden, in einem Handeln ,  das immer 
eigene Interessen durchzusetzen versucht und daher Macht und 
Herrschaft zur Geltung bringt. 

Eine weitere Kennzeichnung der Bourdieuschen Soziologie gibt 
Cornelia Bohn in ihrem Beitrag mit einem Vergleich der >>operati­
ven Gesellschaftskonzepte in den Sozialtheorien Luhmanns und 
Bourdieus<< . Beide Theorien analysieren den Prozeß der weltweiten 
Vergesellschaftung einschließlich dessen Fehlentwicklungen. Ge­
meinsamkeiten bestehen im wesentlichen in zwei wissenschafts­
theoretischen Grundannahmen. 1. In der Einsicht in die Selbstrefle­
xivität der soziologischen Theorie: Diese gehört selber zu dem Feld, 
das ihr Untersuchungsgegenstand ist, und erzeugt die Begriffe, die 
für eine Analyse dieses Feldes einschließlich ihrer selbst benötigt 
werden, insbesondere den Begriff >>Gesellschaft<< . 2. Die Gesellschaft 
wird als ein operativer Begriff entworfen. - Gleichwohl gibt es wich­
tige Unterschiede: Für Luhmann vollzieht sie sich in Kommunika­
tion und wird umfassend gedacht. In Bourdieus Sozialtheorie wird 
sie desaggregiert aufgefaßt, in verschiedene soziale Felder mit inter­
nen Machtkämpfen zerfallend. Es gibt aber Felder, die sich in Form 
von Netzwerken ins Weltweite zu transnationalen Gebilden genera­
lisieren, wie beispielsweise das Feld der Wissenschaft. - Wesentliche 
Unterschiede zwischen Luhmanns und Bourdieus Entwürfen beste­
hen in ihrem Verhältnis zu Macht und Herrschaft. Während die Sy­
stemtheorie Dominanzverhältnisse kaum wahrnimmt, mündet die 
Feldtheorie »in eine Herrschaftssoziologie<< ,  die im Staat den letzten 
Bezugspunkt sieht (M. Hartmann kommt in seinem Beitrag zu ei­
nem vergleichbaren Ergebnis) . Auf der Grundlage dieser Divergen­
zen nehmen beide Autoren entgegengesetzte politische Haltungen 
ein: Bourdieu ruft zum Widerstand gegen die globalen Herrschafts-

Il 



verhältnisse auf. Luhmann behauptet hingegen eine »vollständige 
Unkontrollierbarkeit intersystemischer Bezüge auch für die Weltge­
sellschaft « .  

Zu Beginn ihres Beitrags stellt Beate Krais die Rezeptionsge­
schichte des Bourdieuschen Werks in Deutschland dar: Es ist ein 
fragmentierter Bourdieu, der hier aufgenommen wurde. Wenn man 
den inneren Zusammenhang seines Denkens herstellen will, muß 
man die Aufmerksamkeit auf seine >>analytischen Werkzeuge« len­
ken.  Sein maßgebliches Konzept ist der Klassenbegriff; er läßt sich 
durch drei Annahmen kennzeichnen: 1. Gesellschaftliche Gliede­
rung kommt aufgrund von Eigentumsverhältnissen zustande. 
2. Der Begriff der sozialen Klasse zielt auf einen strukturierten 
Zusammenhang der gesamten Gesellschaft. 3· Er impliziert Herr­
schaftsverhältnisse zwischen den Klassen. Diese schon von Marx 
benannten Merkmale verbindet Bourdieu mit der von Weber her­
ausgestellten Bedeutung der Lebensführung für die soziale Diffe­
renzierung. Auf diese Weise erzeugt er einen neuen theoretischen 
Rahmen für einen modernisierten Klassenbegriff: Erst die sinnlich 
erfahrenen Unterschiede der Lebensführung machen eine bestimm­
te Klassenlage für die Akteure erkennbar. Die Abstände zwischen 
den sozialen Positionen bleiben keine abstrakten, nur mit Hilfe so­
ziologischer Artefakte erfaßbaren Unterschiede, sondern werden in 
der Lebensführung verwirklicht. Für die Bildung sozialer Differen­
zen ist der Habitus das vermittelnde Konzept - Habitus ist immer 
als Klassenhabitus zu denken. Auf diese Weise wird der deutschen 
Soziologie »der Zugang zum Klassenbegriff wieder eröffnet<< . In die­
ser Perspektive erhält der Geschmack eine wichtige Rolle für die 
Konstitution der Gesellschaft zugesprochen. Fraglich erscheint Be­
ate Krais Bourdieus Verwendung des Begriffs »kulturelles Kapital«. 
Um ein Kapital im engeren Sinn kann es sich hier nicht handeln, 
höchstens um eine Ressource. Bourdieu geht es offensichtlich dar­
um, ein >>Ungleichheit generierendes Prinzip<< auszuzeichnen, aber 
wie dieses zustande kommt und fähig ist, Differenzen zu erzeugen, 
wird von ihm letztlich nicht geklärt. 

Catherine Colliot-Thelene wendet sich den deutschen Wurzeln 
der Soziologie Pierre Bourdieus zu. In seinem Werk ist der Einfluß 
des deutschen Denkens unverkennbar; von seiner Aufnahme Max 
Webers ist schon im vorangehenden Beitrag die Rede. Von ent­
scheidender Bedeutung für seine Art des Fragens ist auch die Phä-

12 



nomenologie, insbesondere Husserls, aber auch Heideggers Philo­
sophie. Bevor sich Bourdieu der Ethnologie, dann der Soziologie zu­
wandte, hatte er Vorarbeiten zu einer Habilitationsschrift (these) 
über die gefühlsmäßige Erfahrung unternommen. Nachdem er die 
philosophische Laufbahn verlassen hatte, blieb gleichwohl die Fra­
ge nach der Zeitlichkeit von den ersten Arbeiten über Algerien 
(1963) bis zu den >>Meditations pascaliennes« (1997) im Zentrum sei­
ner Untersuchungen. Jedoch drängte die Betonung des Gegensatzes 
der Zeitlichkeit, die der Logik der Praxis immanent ist, und der auf­
gehobenen Zeit in der scholi das Projekt einer empirischen Erfor­
schung der Varianten einer Praxislogik in den Hintergrund. Dies 
führte dazu, daß Bourdieus Diskurs über die Zeitlichkeit, mit Aus­
nahme der Texte aus den 6oer Jahren über Algerien, verwirrende 
Ähnlichkeiten mit einer phänomenologischen Beschreibung an­
thropologischer Konstanten aufweist. 

Bei seiner Beschreibung der Beweglichkeit der sozialen Praxis 
greift Bourdieu aufWittgensteins Konzept des Sprachspiels zurück. 
Die Überschneidungen, die sich in den Werken beider Denker er­
geben, werden in Gunter Gebauers Beitrag aufgearbeitet. Bourdieus 
Praxeologie kann als eine Ausdeutung und Weiterführung des 
Sprachspiel-Denkens betrachtet werden; dies zeigt sich an der Deu­
tung des Regelfolgens, der Bevorzugung des Gebrauchs und prakti­
schen Handelns, an der Kritik einer >>feiernden Sprache« der schola­
stischen Situation und der Neigung zu ethnologischen Beispielen. 
Handeln und Denken beginnen für Wittgenstein mit der Überein­
stimmung in den Urteilen. Darüber, wie diese zustande kommt, 
gibt er allerdings wenig Auskunft. Nach Bourdieu wird diese mit 
Hilfe der Vermittlungsinstanz des Körpers hervorgebracht: In der 
körperlichen Praxis bildet das Subjekt einen Habitus, der ihn zu re­
gelhaftem Handeln befähigt, und einen praktischen Sinn, der die 
angelegten Strukturen in gegebenen Situationen aktualisiert. Beide 
Konzepte machen einsichtig, warum Handeln und Denken an eine 
bestimmte, unhintergehbare Lebensform gebunden sind. Gemein­
samkeit und Gleichheit von Handeln und Urteilen zwischen den 
Subjekten entsteht nicht durch kognitive Prozesse, sondern einer­
seits durch ein Festlegen von außen (Wittgensteins >>Dressur«) , an­
dererseits durch aktives, mimetisches Handeln, das seine Regeln in 
Übereinstimmung mit der Sprachgemeinschaft selber erzeugt. Auf 
diese Weise paßt sich der Handelnde in die gegebene Lebensform 

13 



ein . Nach Bourdieu läßt sich eine Korrespondenz zwischen den 
Strukturen des handelnden Subjekts und denen des sozialen Spiels 
konstatieren. 

In Kapitel li werden die vielfältigen Wirkungen dargestellt, die 
von Bourdieus empirischen Arbeiten auf die Sozial- und Ge­
schichtswissenschaften ausgegangen sind. Es wird ein exemplari­
scher Ausschnitt davon ausgewählt: die Bildungssoziologie, die 
ursprüngliche Domäne Bourdieus, die im Zeitalter der internatio­
nalen Vergleichsstudien neue Aktualität erhalten hat; die Ge­
schichtswissenschaft, in der Bourdieus Konzept eine unvermutet in­
tensive Rezeption erfahren hat; die Erforschung des Geschlechter­
verhältnisses, zu der Bourdieu einen ebenso markanten wie 
kontrovers diskutierten Beitrag geleistet hat, und die mit dieser aufs 
engste verbundenen Analyse der symbolischen Gewalt. 

Bourdieus soziologische Annahmen und empirische Arbeiten 
über das Bildungswesen stellt Christian Baudelot von ihren Anfan­
gen bis in die Gegenwart im Kontext der jeweiligen politischen Si­
tuation dar. In Frankreich, wo die Schule als Träger republikanischer 
Werte angesehen wird, wirkte der Nachweis eklatanter sozialer Un­
gleichheit der Bildungschancen, den Bourdieu gemeinsam mit 
Jean-Claude Passeron (zuerst 1964) erbracht hatte, wie ein Schock. 
Die Inegalität ließ sich nicht aus der Ungleichheit der Familienein­
kommen erklären, sondern aus jener des >>kulturellen Kapitals<< , wie 
Bourdieu später sagen wird. Damit war die Erzeugung von Un­
gleichheit per kultureller Herrschaft entdeckt. An dieser sind die 
Bildungsinstitutionen bis heute entscheidend beteiligt. Mit dieser 
Entdeckung erweiterte und modernisierte Bourdieu den damals 
kaum noch einsetzbaren Begriff der sozialen Klasse (siehe auch den 
Beitrag von Beate Krais) . Gegen alle Anstrengungen und Erwartun­
gen ist eine Änderung zum Besseren bis heute nicht eingetreten, im 
Gegenteil: Der gegenwärtige Schulalltag in Frankreich stellt >>den 
universellen Charakter der Schulkultur<< in einem nie gekannten 
Ausmaß in Frage. Zwischen den Schulen in den Trabantenstädten 
und denen in den historischen Stadtzentren sind >>neue Gräben<< 
aufgebrochen. Zwar sind seit den 6oer Jahren die Bildungsan­
sprüche der Familien aus den unteren sozialen Schichten gestiegen. 
Aber heute wird die früher übliche >>Transmission<< des Arbeiterbe­
rufs von den Vätern auf die Söhne abgelehnt; sie wird als entwertet 
wahrgenommen. Es gibt inzwischen >>eine ostentative Distanzie-

14 



rung<< von allen Merkmalen, die mit dem Arbeiterstatus assoziiert 
werden. Dennoch hat sich die »Gesamtkonzeption des Verhältnisses 
von Schule und Gesellschaft<< nicht verändert; sie ist nur kompli­
zierter geworden. Aufsteiger werden nicht integriert, sondern >> in­
tern ausgegrenzt<<. Mit dieser Analyse erhält der deutsche Leser eine 
Vorstellung von der Wirkung einer Elitebildung - sie geschieht um 
den Preis der Ausgrenzung der Angehörigen der unteren Klassen zu­
gunsten jener, die ohnehin am besten abschneiden. 

Bourdieus Beitrag zur Geschichtswissenschaft setzt, wie Ingrid 
Gilcher-Holtey in ihrem Beitrag zeigt, bei seiner Kritik des Gegen­
satzpaars von Strukturalismus und Subjektivismus ein. Auch die 
neuen Ansätze, die Kultur auf Text und soziale Beziehungen auf 
Kommunikation reduzieren, weist er zurück wie die >>Widerspiege­
lungstheorie<< , die Symbolsysteme und Sprechakte lediglich als Aus­
drucksformen sozio-ökonomischer Strukturen ansieht. Um die Fra­
ge zu beantworten, wie sich Subjekte zu Komplizen der Zwänge ma­
chen, die auf sie ausgeübt werden und dergestalt an ihrer eigenen 
Beherrschung mitwirken, unterscheidet Bourdieu zwischen objek­
tivierter und inkorporierter Geschichte. Er fordert die Historiker 
auf, >>relational zu denken<< , und entwickelt eine Reihe von Instru­
mentarien wie Habitus, Strategie, Feld und Praxis, die einen neuen 
Zugang zur Analyse sozialer Ungleichheit wie auch zur Analyse von 
Individuen, Gruppen und Klassen ermöglichen. In einem zweiten 
Schritt skizziert Ingrid Gilcher-Holtey in vergleichender Perspekti­
ve die Rezeption der kultursoziologischen Ansätze von Bourdieu 
durch die französische und deutsche Geschichtswissenschaft. Als 
Ergebnis hält sie fest, daß die Möglichkeiten, historische Sachver­
halte mit Hilfe der analytischen Kategorien Bourdieus zu proble­
matisieren und zu entfalten, bei weitem nicht ausgeschöpft sind. 
Dies zeigt sie am Beispiel der Perspektiven, die eine feldtheoretische 
Einbindung seiner Begriffe und Kategorien der Politikgeschichte 
eröffnen könnte. 

Zwischen Pierre Bourdieu und einer Reihe von Historikern in­
ner- und außerhalb Frankreichs entwickelte sich im Laufe der Jahre 
ein intensiver und oft kritischer Austausch. Mit diesem Dialog, der 
sich insbesondere in der von Bourdieu herausgegebenen Zeitschrift 
>>Actes de Ia recherche en sciences sociales<< abspielte, setzt sich der 
Beitrag von Olivier Christin auseinander. Grundgedanke dieses 
Austausches war, die künstlichen Querelen der Einzeldisziplinen zu-

1 5  



gunsten der Einheit der Sozialwissenschaften zu überwinden. Oli­
vier Christin thematisiert beispielhaft die von vielen Historikern 
vorgebrachte Kritik am operativen Charakter der Konzepte und An­
sätze, die Bourdieu für die historische Forschung entwickelt hatte. 
Er weist nach, daß diese in den meisten Fällen auf Mißverständnis­
sen beruhen. Am Beispiel konkreter Forschungen zeigt er schließ­
lich, wie sich eine erfolgreiche Zirkulation der Konzepte zwischen 
kritischer Soziologie und historischer Praxis entwickeln kann, die zu 
einer Historisierung der Forschungskonzepte und zu einer kriti­
schen Reflexivität der Praxis der Geschichtswissenschaft beiträgt. 

Zu den wichtigen Instrumenten, die den >> theoretischen Werk­
zeugkasten« von Pierre Bourdieu ausmachen, gehört der Begriff der 
symbolischen Gewalt. Dieses Konzept ist aus seinen ethnologischen 
Arbeiten über die Kabylen wie auch aus seinen Untersuchungen 
zum Bildungssystem entstanden; es unterscheidet sich deutlich von 
den Gewaltkonzepten bei Marx, Durkheim und Weber. Für Bour­
dieu ist das kennzeichnende Merkmal symbolischer Gewalt, dag sie 
mit der - meist nicht bewußten - Zustimmung der Beherrschten zu 
der ihnen auferlegten Herrschaft zustande kommt. Als einverleibte 
Struktur und »somatisierte Sozialbeziehung<< macht sie auf die Mit­
wirkung der Beherrschten an der über sie ausgeübten Herrschaft 
aufmerksam. Sie entfaltet ihre Wirksamkeit nicht in der Vernunft 
des erkennenden Bewußtseins, sondern in den dunklen Dispositio­
nen des Habitus. Die kritische Soziologie kann zu ihrer Bewußnna­
chung beitragen, wenn sie die verborgenen Mechanismen der >>sanf­
ten<< Herrschaft sichtbar macht. Aber erst eine grundlegende �erän­
derung der tatsächlichen Herrschaftsverhältnisse, verbunden mit 
einem Prozeß des >>körperlichen Verlernens<< , ist fähig, symbolische 
Gewalt grundsätzlich in Frage zu stellen und zu überwinden. 

Mit der Rezeption des 1998 erschienenen Buches »La domination 
masculine<< (>>Die männliche Herrschaft<<) in der französischen Öf­
fentlichkeit befaßt sich der Beitrag von Franc;:oise Thebaud. Die Re­
sonanz dieses Buches in der Öffentlichkeit war außergewöhnlich: 
innerhalb weniger Jahre wurden über 100 ooo Exemplare verkauft. 
Dieser Erfolg kann als Zeichen dafür gewertet werden, daß der Band 
den latenten Erwartungen der französischen Öffentlichkeit ent­
sprach. In die gleiche Richtung weisen auch die überwiegend posi­
tiven Kommentare der Medien. Im Unterschied dazu war die Re­
zeption in der scientific community eher zurückhaltend; dies gilt ins-

16 



besondere für die mit der Frage der Geschlechtsunterschiede befaß­
ten Wissenschaftlerinnen. Während die einen in Bourdieus Buch 
wertvolle Anregungen entdeckten, wie z. B. die Forderung nach ei­
ner Untersuchung des bis dahin von der Forschung übersehenen 
Einverständnisses vieler Frauen mit ihrer eigenen Marginalisierung, 
bemängelte die Mehrzahl der Kritikerinnen, daß Bourdieu die Er­
gebnisse seiner französischen Kolleginnen aus der Soziologie, Eth­
nologie und Geschichtswissenschaft nicht zur Kenntnis genommen 
hatte. 

Bourdieus politisches Engagement, das in den Aufsätzen in Ka­
pitel III diskutiert wird, hat ihn in Deutschland einem breiten Pu­
blikum bekannt gemacht. Er wurde hier als jemand anerkannt, der 
sich gegen den Strom des ökonomistischen Denkens anstemmte. 
Einer kopflos und bedenkenfrei gewordenen Welt setzte er die 
Wahrheit der Wissenschaft und die Kraft des Nachdenkens entge­
gen. Seine Rolle als Intellektueller wurde auch in Frankreich, oft 
aber nur widerstrebend, anerkannt. Seine Konzeption des Politi­
schen und seine Vorschläge zur Lösung gegenwärtiger Probleme 
werden dort bis heute kontrovers diskutiert. 

Anders als seine Untersuchungen zur ungleichen Verteilung von 
kulturellem Kapital haben Bourdieus Analysen von Herrschafts­
und Klassenstrukturen in Deutschland lange Zeit nur geringe Be­
achtung erfahren .  Ein wichtiger Grund dafür ist, wie Michael Hart­
mann in seinem Beitrag zeigt, die unterschiedliche Beschaffenheit 
der deutschen und französischen Eliten. Bourdieus Eliteforschung, 
die sich durch sein gesamtes Werk hindurchzieht, richtet sich gegen 
die international dominierende funktionalistische Sichtweise. De­
ren Credo ist die Behauptung, Elitenrekrutierung geschehe heute 
nach Leistung, nicht wie früher nach Herkunft. Tatsächlich aber zei­
gen empirische Untersuchungen in Frankreich und Deutschland ei­
nen engen Zusammenhang zwischen sozialer Herkunft und Bil­
dungskarriere. Mit Bourdieu kann man diesen wie folgt erklären: 
Bei der Besetzung von Spitzenpositionen in Unternehmen wird Bil­
dung zunehmend wichtig, Bildung verstanden als ein in der Primär­
sozialisation erworbenes Vermögen, das Teil eines spezifischen Ha­
bitus ist. Neben der Familie ist das Bildungswesen die den Habitus 
entscheidend prägende Institution. Insbesondere die Grandes Eco­
les wählen aus den Bewerbern die prädisponierten Akteure aus, um 
eine gesellschaftlich anerkannte Elite zu bilden. Ihre hohe, fraglose 

17 



Legitimität erhalten sie nicht zuletzt dadurch, daß sie sich den Re­
geln des Bildungswesens unterwerfen. Aber ihre Anforderungen 
sind so beschaffen, daß Angehörige des hohen Bürgertums favori­
siert werden. - Die Präferenz der Bewerber aus dem >>richtigen« El­
ternhaus bei der Rekrutierung der französischen Eliten findet man 
auch bei den Spitzenmanagern in Deutschland: Der Einfluß des El­
ternhauses macht sich weniger durch den Erwerb hoher Bildungs­
abschlüsse bemerkbar als durch die Auswahlverfahren der Unter­
nehmen. Ausleseprozesse verlaufen in erster Linie über Persönlich­
keitsmerkmale, wie Auftreten, Kleidung, persönliche Souveränität 
und Allgemeinbildung. Dennoch sind die deutschen Eliten ver­
gleichsweise weniger homogen als die französischen: Anders als in 
Frankreich, wo Spitzenpolitiker und Topmanager von denselben 
Schulen kommen, verläuft eine Politikerkarriere in Deutschland -
aufgrund einer anderen Parteienstruktur - über die »Üchsentour« 
durch die Partei und erhöht auf diese Weise die Chancen für An­
gehörige des Kleinbürgertums und der Arbeiterschaft erheblich. -
In den späteren Arbeiten Bourdieus tritt der Begriff der herrschen­
den Klasse zugunsten der Macht des Staates zurück. Mit dieser 
Wendung läuft er Gefahr, wie Hartmann anmerkt, die Macht der 
großen Konzerne zu unterschätzen. 

Die Beziehungen zwischen wissenschaftlicher Tätigkeit und po­
litischem Engagement wurden in Bourdieus letzter Arbeitsphase 
immer wichtiger; mit ihnen setzt sich der Beitrag von Yves Sintomer 
kritisch auseinander. Nach Bourdieus Auffassung funktionieren die 
Spielregeln des wissenschaftlichen Feldes dergestalt, daß die auf der 
Grundlage von Wissenschaft argumentierenden Intellektuellen als 
Vertreter der Werte der Vernunft und der Menschheit anzusehen 
sind. Aus dieser Sicht ergibt sich die Konsequenz, daß die kritischen 
Intellektuellen nicht nur die Autonomie des wissenschaftlichen 
Felds entschieden verteidigen, sondern sich auch in sozialen Bewe­
gungen engagieren. Ihr Engagement besteht darin, daß sie den so­
zialen Bewegungen zusätzliche Argumente liefern, die auf der Basis 
der Vernunft und der universalen Werte entwickelt wurden. Von 
dieser Sichtweise, die Bourdieu insbesondere seit den 70er Jahren 
vertreten hat, distanziert sich Sintomer. Er wirft ihr vor, die Spielre­
geln der Wissenschaft zu idealisieren, kritisiert die Unterwerfung 
der Ethik unter die Wissenschaft und stellt die von Bourdieu impli­
zit aufgestellte These in Frage, die Intellektuellen hätten so etwas wie 

!8 



ein Monopol der universellen Werte und der Vernunft. Sein Ge­
genvorschlag ist, die spezifische Logik des demokratisch verfaßten 
öffentlichen Raums im Rückgriff auf Kant und Habermas aufzu­
werten. Er plädiert für die Durchsetzung einer authentischen kom­
munikativen Öffentlichkeit und einer Politik, die den Monopolan­
spruch von seiten der Intellektuellen auf das Universale aufheben 
würde. 

Ganz anders als Yves Sintomer schätzt Jacques Bouveresse, aus 
der Sicht des langjährigen Weggefährten und Kollegen, Bourdieus 
Wissenschafts- und Selbstverständnis ein. Beide waren durch ihr 
gemeinsames Interesse an der Philosophie Wittgensteins und auf­
grund ihrer politischen Ansichten eng miteinander verbunden. 
Bouveresse teilt mit Bourdieu die Einschätzung, daß »die Illusion 
des vollen Verstehens« kennzeichnend für die »scholastische Sicht<< 
ist. Verstehen ist immer, auch im wissenschaftlichen und philoso­
phischen Sinn, an die Position gebunden, die der Erkennende im 
wissenschaftlichen Feld einnimmt. Entscheidend für die Objekti­
vität seiner Erkenntnis ist, daß der Wissenschaftler seine Position 
selbst zum Gegenstand des Erkennens macht und sich auf diese 
Weise einen gewissen Freiheitsspielraum verschafft. Auf der Grund­
lage einer solchen - soziologischen - Selbsterkenntnis wirkte Bour­
dieu in zwei Richtungen: Er verteidigte die Wissenschaft gegen die 
Gefahren, die ihr aus einer politischen lndienstnahme entstehen, 
und er engagierte sich als Wissenschaftler im Feld der Politik. 

Bourdieus Verteidigung der Wissenschaft gegen die Ansprüche 
der Politik gründet in seinem Glauben an die Selbstregulierung der 
Wissenschaft: Aus früheren Kämpfen entstanden, bringt diese die 
Mechanismen der Universalisierung voll zur Geltung und darf in 
ihrem Funktionieren nicht gehemmt werden. Seine realistische So­
ziologie, die das Machtstreben der partikulären Interessen beobach­
tet, läßt sich, wie Bourdieu in seiner Abschiedsvorlesung zu zeigen 
versuchte, mit einer realistischen Erkenntnistheorie und Epistemo­
logie vereinbaren. Gerade weil sich Bourdieu für eine in letzter ln­
stanz interessenfreie Erkenntnis einsetzte, hielt er sich für verpflich­
tet, in das Feld der Politik einzugreifen, um dort seine wissenschaft­
lichen Erkenntnisse in praktischen Handlungen durchzusetzen.  Mit 
diesem neuartigen Entwurf des Verhältnisses von Wissenschaft und 
Politik ging er weit über Max Weber hinaus. Es bedurfte eines 
großen Muts, die >>Rehabilitierung einer Wissenschaftsphilosophie 

19 



und Erkenntnistheorie realistischer Prägung« zu betreiben. Bour­
dieu ist nicht vor den Mühen und Gefahren dieses Wegs zurückge­
schreckt. Er hat sich nicht nur intellektuellen Gegnerschaften, son­
dern auch persönlichen Feindschaften ausgesetzt. Es ging ihm dabei 
in letzter Hinsicht immer um die Erkenntnis, daß Wissenschaft 
nicht allein von Wünschen, Träumen, großen Ideen und guten Ab­
sichten hervorgebracht wird, sondern auch von widerstreitenden 
Interessen und Machtkämpfen, daß sie aber dabei nicht stehen­
bleibt, sondern daraus Interessenfreiheit und Universalisierung her­
vorbringt - Errungenschaften, die immer wieder von neuem zu ver­
teidigen sind. Mit diesem Entwurfhat Bourdieu einen >>realistischen 
Idealismus oder idealistischen Realismus<< (Bouveresse) umrissen, 
der seine Rolle als Intellektueller fest in seinen wissenschaftstheore­
tischen Überzeugungen verankert. 

Ein solches gemeinschaftliches und zweisprachiges Projekt wäre 
nicht ohne vielfältige Hilfen möglich gewesen. Daher möchten wir 
zum Schluß allen Personen und Institutionen danken, die zu seinem 
Gelingen maßgeblich beigetragen haben: Effi Böhlke, Sandra Ber­
nein und insbesondere Eva Lensing, die dieses Projekt vom Beginn 
an getragen und begleitet haben, Etienne Sur und Claudine Dei­
phis, die als Hochschulattaches eine vorbildliche Zusammenarbeit 
mit der Französischen Botschaft in Berlin ermöglich haben, Frau 
Colleu-Dumond, Leiterin der Kulturabteilung der Französischen 
Botschaft und nicht zuletzt die DVA-Stiftung (Stuttgart) , die 
großzügig die Übersetzungskosten übernommen hat. 

20 


	Inhalt
	Catherine Colliot- Thélène, Etienne Franrois, Gunter Gebauer: Einleitung

