Suhrkamp Verlag

Leseprobe

Pierre Bourdieu:
Deutsch-
franzosische
Perspektiven

Herausgegeben von
Catherine Colliot-Théléne,
Etienne Francois und
Gunter Gebaver
suhrkamp taschenbuch
wissenschaft

Colliot-Théléne, Catherine / Francois, Etienne / Gebauer, Gunter
Pierre Bourdieu: Deutsch-franzosische Perspektiven

Herausgegeben von Catherine Colliot-Théléne, Etienne Frangois und Gunter Gebauer

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1752
978-3-518-29352-2



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 1752



Schon zu Lebzeiten ein moderner Klassiker, hat Pierre Bourdieus Werk die
franzésische und deutsche Soziologie nachhaltig beeinfluflt. Obgleich kein
Grofitheoretiker im deutschen Sinne, haben seine Konzepte und Theoreme
rasch Eingang in Philosophie, Geschichts-, Kultur- und Sozialwissenschaf-
ten gefunden. Seine zahlreichen empirischen Studien gelten als Paradigma
soziologischer Analyse diesseits und jenseits des Rheins. Wie kaum ein fran-
zdsischer Soziologe vor ihm hat er immer wieder das Schnittfeld von Philo-
sophie und Soziologie problematisiert, wie auch als Intellektueller das Ver-
hiltnis von Wissenschaft und Politik reflektiert. Anliflich seines 75. Ge-
burtstages setzen sich renommierte Philosophen und Sozialwissenschaftler
aus Frankreich und Deutschland mit diesem facettenreichen Werk ausein-
ander.



Pierre Bourdieu:
Deutsch-franzosische
Perspektiven

Herausgegeben von
Catherine Colliot-Théléne,
Etienne Frangois
und Gunter Gebauer

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.
2. Auflage 2015

Erste Auflage 2005
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1752
© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2005
Suhrkamp Taschenbuch Verlag
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des 6ffentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfaltigt oder verbreitet werden.
Printed in Germany
Umschlag nach Entwiirfen von
Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
ISBN 978-3-518-29352-2



Inhalt

Catherine Colliot-Théléne, Etienne Frangois, Gunter Gebauer
Einleitung ... 7

I. Der theoretische Rahmen

Hans-Peter Miiller

Handeln und Strukeur. Pierre Bourdieus Praxeologie ......... 21
Cornelia Bobn

Eine Welt-Gesellschaft. Operative Gesellschaftskonzepte in

den Sozialtheorien Luhmanns und Bourdieus ............... 43
Beate Krais

Die moderne Gesellschaft und ihre Klassen — Bourdieus

Konstrukt des sozialen Raums .......................c.oll 79
Catberine Colliot-Thélene

Die deutschen Wurzeln der Theorie Bourdieus ............... 106
Gunter Gebauer

Praktischer Sinn und Sprache .......................l 137

I1. Einblicke in die Rezeption Bourdieus
in den Sozial- und Geschichtswissenschaften

Christian Baudelot

Das Bildungswesen, ein neues wissenschaftliches Objekt,

ein Feld neuer Kdmpfe .....................l 165
Ingrid Gilcher-Holtey

Gegen Strukturalismus, Pansymbolismus und Pansemiologie:
Pierre Bourdieu und die Geschichtswissenschaft ............ 179
Olivier Christin

Geschichtswissenschaften und Bourdieu........................ 195
Gérard Mauger

Uber symbolische Gewalt  ...........ccccovveiiiinniiiinnn.e. 208
Frangoise Thébaud

Pierre Bourdieus »Die minnliche Herrschaft« — Ansichten

einer Historikerin = ... ... ... i 231



I1I. Pierre Bourdieu:
Der Wissenschaftler und der Politiker

Michael Hartmann

Eliten und das Feld der Macht ......................coeiii 255
Yves Sintomer

Intellekeuelle Kritik zwischen Korporatismus des Universellen

und Offentlichkeit  ......oooviviiiiiiiiii e, 276
Jacques Bouveresse

Pierre Bourdieu: Wissenschaftler und Politiker — ............ 299



Catherine Colliot-Thélene,
Etienne Frangois, Gunter Gebauer
Einleitung

Theorie und Praxis, ihre vielfiltigen Verbindungen und wechsel-
seitigen Verweise aufeinander, bilden das grofle Thema nicht nur
von Pierre Bourdieus Schriften, sondern auch seines Lebens. Der
Wirmeaustausch zwischen der Kammer der Theorie und dem Feld
der Praxis ist von ihm bis in die kleinsten Strémungen hinein be-
schrieben und gelebt worden. Seine Herkunft verband ihn mit den
archaischen Praktiken eines traditionellen biuerlichen Milieus, sei-
ne Schul- und Berufskarriere mit den besten Képfen der Metropole
Paris.

Als brillanter Absolvent der Ecole Normale Supérieure und Dok-
torand der Philosophie ging Bourdieu, wihrend des Algerienkriegs,
in das Feld der Ethnologie. Er wurde zu einem Wissenschaftler, der
beschreibt, wie die traditionelle Auffassung von Arbeit, Gabe und
Gegengabe die algerischen Bauern gegeniiber der modernen Wirt-
schaftsauffassung verschliefSt. In diesen ersten Berufsjahren nach
seiner Ausbildung zum Theoretiker wurde sich Bourdieu der Be-
deutung der sozialen Praxis bewufit: der Praktiken und Strategien,
der Beharrlichkeit der Verhiltnisse, eingeschrieben in die gesell-
schaftlichen Beziehungen, Institutionen, in den Habitus und den
Korper. Bei seinen Beobachtungen fand er ein Denken und Argu-
mentieren, das, obwohl es mit der europdischen Rationalitit nicht
iibereinstimmte, dennoch rational war.

Der Ethnologe, der er geworden war, hatte allen Grund, auf die
Philosophie zuriickzugreifen, freilich auf eine andere als die akade-
mische. Es lief§ sich hier eine spezifische Handlungsrationalitit ent-
decken — ein anderes Verhiltnis von Denken und kérperlichen Ak-
ten, eine andere Verschrinkung von Subjekt und Welt —, die eine
unmittelbare Erfafibarkeit der Lebenswelt erméglicht. Von einem
erkennenden Geist kann deren uniibersehbare Komplexitit un-
méglich bedacht werden; dies nicht nur wegen der Wandelbarkeit
der Handlungspraxis, sondern auch aufgrund der Fiille ihrer Be-
sonderheiten, die dem begrifflichen Wissen entgeht. Bourdieu hat
das menschliche Vermdgen, das dieses Gewimmel der Erscheinun-

7



gen bewiltigt, als »Habitus« in ein theoretisches Konzept gefafit,
dem er spiter eine Reihe anderer Konstrukte an die Seite stellte,
»praktischer Sinne, »Feld«, »sozialer Raumg, »kulturelles Kapital«.
Ihnen allen ist gemeinsam, daf} sie anfinglich einer Reflexion iiber
die Grundlagen der eigenen Arbeit entspringen, einer begonnenen,
aber nicht vollendeten Epistemologie, sich dann aber in der For-
schungspraxis bewihren.

Bourdieu interessierte sich als Soziologe, der er schliefflich
wurde, nicht fiir die Systematik seiner theoretischen Konstrukte; er
errichtete kein Bauwerk von Begriffen, wie es ein Philosoph tun
wiirde. Mit der Theorie ging er auf eine in jeder Hinsicht unortho-
doxe Weise um, die die Schulphilosophie als »illegitim« kennzeich-
nen wiirde. Bei der Philosophiegeschichte machte er Anleihen bei
Aristoteles, Thomas von Aquin, Leibniz, Kant, aber er entschied
sich nicht fiir eine bestimmte philosophische Tradition. Die ent-
lehnten Gedanken wurden von ihm sogleich in die Praxis der so-
ziologischen Arbeit eingefiihrt; hier probierte er aus, ob sie ein rea-
les Potential der Beschreibung oder sogar der Erklirung besitzen. In
dem Mafle, wie es seine Forschungspraxis erforderte, modelte er
sie um und pafite ihnen andere Konzepte an. Auf den ersten
Blick wirkt dieses Vorgehen unsystematisch, eklektizistisch — »ein
genialer Bastler«, sagt Wolf Lepenies in Abwandlung des Lévi-
Straussschen Worts »bricolage«. Daran stimmt, dafl Bourdieu die
meisten seiner Konzepte »auf hoher Seec erfunden und daf§ er das
Flof§ seiner Forschungen nicht nur iiber Wasser, sondern erstaun-
lich auf Kurs gehalten hat. Es ist diese Fahrt und ihre Richtung, die
eine auflergewdhnliche internationale Resonanz hervorgerufen ha-
ben.

In einer vergleichenden Perspektive untersucht dieser Band die
Rezeption des Bourdieuschen Werks in Frankreich und Deutsch-
land. Kein franzésischer Sozialwissenschaftler ist so schnell und so
umfassend in Deutschland bekannt gemacht worden wie er, und
dies ohne den Umweg iiber die USA. In die Perspektive des Wis-
senschaftsaustauschs zwischen Frankreich und Deutschland wurde
auch die Verleihung der Ehrendoktorwiirde an Pierre Bourdieu
durch die Freie Universitit Berlin im Jahre 1989 gestellt. Aus der
deutschsprachigen Literatur schépfte dieser eine Fiille von Anre-
gungen; man kann noch weitergehen und sagen: Ohne die Lektiire
von Marx, Weber, Husserl und Wittgenstein wire sein Werk nicht

8



entstanden. An Bourdieu lassen sich die Verflechtungen des franzs-
sischen und deutschen Denkens exemplarisch aufzeigen.

Aber die Rezeption Bourdieus in Deutschland geschah niche
kontinuierlich. Von seinem facettenreichen Werk wurden in erster
Linie die Arbeiten aufgenommen, die von einer Woge der Aktualitit
getragen wurden, wihrend die Titel, die sich gleichsam in den Wel-
lentilern befinden, kaum Beachtung fanden (darauf weisen Beate
Krais und Michael Hartmann in ihren Beitrdgen hin). Mit der Ak-
tualitit der Bildungsreform der 70er Jahre wurde Bourdieu dem
deutschen Publikum durch seine, gemeinsam mit J.-C. Passeron
verfafiten, Schriften zur Bildungssoziologie bekannt. Was diesen
vorherging, die Arbeiten iiber Algerien und die Kabylei sowie zur
Soziologie der symbolischen Formen, und was ihnen folgte, der me-
thodologische und empirische Briickenschlag zwischen Ethnologie
und Soziologie in »Das Handwerk des Soziologen« und im »Ent-
waurf einer Theorie der Praxis«, wurde nur zégerlich aufgenommen,
obwohl hier die wichtigsten, fiir das spitere Werk folgenreichsten
Konzepte entwickelt werden.

Seit 1980, nach Versffentlichung von »La Distinction«, wurde
Bourdieu ein international zunehmend beachteter und einflufirei-
cher Autor. Das Interesse an diesem Werk wurde von einer intensi-
ven theoretischen Hinwendung zur Kultur getragen. Der auch in
Deutschland heftig gefiihrten Diskussion iiber die gesellschaftliche
und politische Bedeutung des Besitzes von Kultur lieferte er mit
dem »kulturellen Kapital« dasziindende Konzept. Sein Blick aufdie
unscheinbaren, vermeintlich unwiirdigen Dinge und Praktiken ent-
deckte eine neue Dimension des theoretischen Interesses an vielfil-
tigen Alltagskulturen: Bekleidung, Theater- und Restaurantbesuch,
Kérperpflege, Sportpraktiken ... Bourdieu fand mit seiner Be-
schreibung und Systematisierung von Lebensstilen ein Publikum,
dem es nicht zuletzt darum ging, sich selber in einer aufstrebenden
Gesellschaft zu verorten und zu deuten. Uber diesem Interesse ge-
riet Bourdieus eigene Intention, die Produktion und insbesondere
die Reproduktion von Ungleichheit in der Gesellschaft zu erfassen,
in den Hintergrund.

Der Philosoph Bourdieu blieb wenig rezipiert — seine Konzepti-
on des Geschmacks, seine Kritik an Heidegger, die »Méditations
pascaliennes«, der mit seinen Mitarbeitern verfaflte Sozialreport
iiber die soziale Not in Frankreich, unter dem Titel »La Misere du

9



monde« ein grofler Bucherfolg in seinem Land, fand diesseits des
Rheins, wo man noch von den 6konomischen Segnungen des Bér-
senbooms triumte, wenig Resonanz. Als politischer Autor und
Handelnder wurde Bourdieu in Deutschland erst in seinen letzten
Lebensjahren wahrgenommen, als sich wieder eine neue Strémung
gebildet hatte, die Kritik an Globalisierung und Neoliberalismus,
die seine 6ffentlichen Auftritte und publizistischen Aktivititen zur
Kenntnis nahm.

Von Bourdieus praktischer und theoretischer Arbeit und seiner
Rezeption in Deutschland handeln die drei grofien Kapitel dieses
Buchs: seiner Arbeit als soziologischer Theoretiker (Kapitel I), als
Anreger von Fachdiskussionen in der Soziologie, Geschichtswissen-
schaft und Geschlechterforschung (Kapitel 1), als politischer Theo-
retiker und Praktiker, der das soziale Geschehen nicht nur beobach-
tet, sondern dieses als Intellektueller beeinfluflt (Kapitel III). In den
drei Abschnitten wird die enorme Spannbreite der Reflexionen, An-
regungen und Wirkungen von Bourdieus Arbeiten gezeigt. Die Au-
toren haben nicht einen Band in lobender Absicht geschrieben, son-
dern es geht ihnen um eine Auseinandersetzung mit dem Werk
Bourdieus, so wie er es geliebt hitte: kritisch, fordernd, weiter-
filhrend. Wer sein Werk, seine Arbeits- und Denkweise schitzt,
kann nicht bei ihm stehenbleiben.

Bourdieu hat eine Sichtweise auf dassoziale Geschehen ausgebil-
det, in der die Konstitution und Reproduktion sozialer Positionen
erkennbar wird. Auf diese Weise entsteht eine Deutung gesell-
schaftlicher Prozesse und der darin hervorgebrachten Strukturen,
der je fiir ein soziales Feld spezifischen Rationalitit und der Krifte,
die das Handeln der Akteure ebenso wie Gewalt und Herrschaft
hervorbringen. Im ersten Kapitel dieses Bandes werden die Strukeur
und Beschaffenheit seiner soziologischen Theorie und Konzepte im
Detail dargestellt, ihre Herkunft untersucht, kritisch beleuchtet und
im Kontext soziologischer und philosophischer Diskussionen veror-
tet.

Das Kapitel wird eréff net mit einer genauen Kennzeichnung und
Verortung der Soziologie Bourdieus. Hans-Peter Miiller arbeitet in
seinem Beitrag »Handeln und Struktur. Pierre Bourdieus Praxeolo-
gie« schrittweise deren Besonderheit in Abgrenzung von Hand-
lungs- und Systemtheorie heraus. Die Originalitit seines Ansatzes
liegt darin, dafl Bourdieu einerseits spezifische Handlungspraxen

I0



untersucht und diese andererseits strukturell einbettet: Handeln ge-
schieht von feststellbaren Positionen des sozialen Raums aus, die
durch ihre Relationen zueinander bestimmt werden. Strukcuriert
wird es durch drei Elemente: den Habitus der Handelnden, deren
jeweilige Strategie und durch die Mglichkeiten, die der Besitz von
o6konomischen und kulturellen Ressourcen verschafft. Auf diese
Weise gelingt es Bourdieu, die »unversshnliche Opposition zwi-
schen Handlungs- und Systemtheorie« zu iiberwinden. Seine Alter-
native kann »praxeologisch« insofern genannt werden, als er an-
nimmt, dafl die Regeln und Strukturen der Gesellschaft in der so-
zialen Praxis hervorgebracht werden, in einem Handeln, das immer
eigene Interessen durchzusetzen versucht und daher Macht und
Herrschaft zur Geltung bringt.

Eine weitere Kennzeichnung der Bourdieuschen Soziologie gibt
Cornelia Bohn in ihrem Beitrag mit einem Vergleich der »operati-
ven Gesellschaftskonzepte in den Sozialtheorien Luhmanns und
Bourdieus«. Beide Theorien analysieren den Prozef§ der weltweiten
Vergesellschaftung einschliefSlich dessen Fehlentwicklungen. Ge-
meinsamkeiten bestehen im wesentlichen in zwei wissenschafts-
theoretischen Grundannahmen. 1. In der Einsicht in die Selbstrefle-
xivitit der soziologischen Theorie: Diese gehort selber zu dem Feld,
das ihr Untersuchungsgegenstand ist, und erzeugt die Begriffe, die
fiir eine Analyse dieses Feldes einschlieflich ihrer selbst benétigt
werden, insbesondere den Begriff »Gesellschaft«. 2. Die Gesellschaft
wird als ein operativer Begriff entworfen. — Gleichwohl gibt es wich-
tige Unterschiede: Fiir Luhmann vollzieht sie sich in Kommunika-
tion und wird umfassend gedacht. In Bourdieus Sozialtheorie wird
sie desaggregiert auf gefaflt, in verschiedene soziale Felder mit inter-
nen Machtkimpfen zerfallend. Es gibt aber Felder, die sich in Form
von Netzwerken ins Weltweite zu transnationalen Gebilden genera-
lisieren, wie beispielsweise das Feld der Wissenschaft. — Wesentliche
Unterschiedezwischen Luhmanns und Bourdieus Entwiirfen beste-
hen in ihrem Verhiltnis zu Macht und Herrschaft. Wihrend die Sy-
stemtheorie Dominanzverhilenisse kaum wahrnimmt, miindet die
Feldtheorie »in eine Herrschaftssoziologies, die im Staat den letzten
Bezugspunkt sieht (M. Hartmann kommt in seinem Beitrag zu ei-
nem vergleichbaren Ergebnis). Auf der Grundlage dieser Divergen-
zen nehmen beide Autoren entgegengesetzte politische Haltungen
ein: Bourdieu ruft zum Widerstand gegen die globalen Herrschafts-

II



verhiltnisse auf. Luhmann behauptet hingegen eine »vollstindige
Unkontrollierbarkeit intersystemischer Beziige auch fiir die Weltge-
sellschaft«.

Zu Beginn ihres Beitrags stellt Beate Krais die Rezeptionsge-
schichte des Bourdieuschen Werks in Deutschland dar: Es ist ein
fragmentierter Bourdieu, der hier aufgenommen wurde. Wenn man
den inneren Zusammenhang seines Denkens herstellen will, muf}
man die Aufmerksamkeit auf seine »analytischen Werkzeuge« len-
ken. Sein mafigebliches Konzept ist der Klassenbegriff; er lif3t sich
durch drei Annahmen kennzeichnen: 1. Gesellschaftliche Gliede-
rung kommt aufgrund von Eigentumsverhiltnissen zustande.
2. Der Begriff der sozialen Klasse zielt auf einen strukturierten
Zusammenhang der gesamten Gesellschaft. 3. Er impliziert Herr-
schaftsverhilenisse zwischen den Klassen. Diese schon von Marx
benannten Merkmale verbindet Bourdieu mit der von Weber her-
ausgestellten Bedeutung der Lebensfiihrung fiir die soziale Diffe-
renzierung. Auf diese Weise erzeugt er einen neuen theoretischen
Rahmen fiir einen modernisierten Klassenbegriff: Erst die sinnlich
erfahrenen Unterschiede der Lebensfiihrung machen eine bestimm-
te Klassenlage fiir die Akteure erkennbar. Die Abstinde zwischen
den sozialen Positionen bleiben keine abstrakten, nur mit Hilfe so-
ziologischer Artefakte erfaflbaren Unterschiede, sondern werden in
der Lebensfithrung verwirklicht. Fiir die Bildung sozialer Differen-
zen ist der Habitus das vermittelnde Konzept — Habitus ist immer
als Klassenhabitus zu denken. Auf diese Weise wird der deutschen
Soziologie »der Zugang zum Klassenbegriff wieder ersffnet«. In die-
ser Perspektive erhilt der Geschmack eine wichtige Rolle fiir die
Konstitution der Gesellschaft zugesprochen. Fraglich erscheint Be-
ate Krais Bourdieus Verwendung des Begriffs »kulturelles Kapital«.
Um ein Kapital im engeren Sinn kann es sich hier nicht handeln,
héchstens um eine Ressource. Bourdieu geht es offensichtlich dar-
um, ein »Ungleichheit generierendes Prinzip« auszuzeichnen, aber
wie dieses zustande kommt und fihig ist, Differenzen zu erzeugen,
wird von ihm letztlich nicht geklrt.

Catherine Colliot-Théléne wendet sich den deutschen Wurzeln
der Soziologie Pierre Bourdieus zu. In seinem Werk ist der Einfluf}
des deutschen Denkens unverkennbar; von seiner Aufnahme Max
Webers ist schon im vorangehenden Beitrag die Rede. Von ent-
scheidender Bedeutung fiir seine Art des Fragens ist auch die Phi-

12



nomenologie, insbesondere Husserls, aber auch Heideggers Philo-
sophie. Bevor sich Bourdieu der Ethnologie, dann der Soziologie zu-
wandte, hatte er Vorarbeiten zu einer Habilitationsschrift (¢/ése)
iiber die gefiihlsmiflige Erfahrung unternommen. Nachdem er die
philosophische Laufbahn verlassen hatte, blieb gleichwohl die Fra-
ge nach der Zeitlichkeit von den ersten Arbeiten iiber Algerien
(1963) bis zu den »Méditations pascaliennes« (1997) im Zentrum sei-
ner Untersuchungen. Jedoch dringte die Betonung des Gegensatzes
der Zeitlichkeit, die der Logik der Praxis immanent ist, und der auf-
gehobenen Zeit in der scholé das Projeke einer empirischen Erfor-
schung der Varianten einer Praxislogik in den Hintergrund. Dies
fithrte dazu, dafl Bourdieus Diskurs iiber die Zeitlichkeit, mit Aus-
nahme der Texte aus den 6oer Jahren iiber Algerien, verwirrende
Ahnlichkeiten mit einer phinomenologischen Beschreibung an-
thropologischer Konstanten aufweist.

Bei seiner Beschreibung der Beweglichkeit der sozialen Praxis
greift Bourdieu auf Wittgensteins Konzept des Sprachspiels zuriick.
Die Uberschncidungcn, die sich in den Werken beider Denker er-
geben, werden in Gunter Gebauers Beitrag aufgearbeitet. Bourdieus
Praxeologie kann als eine Ausdeutung und Weiterfithrung des
Sprachspiel-Denkens betrachtet werden; dies zeigt sich an der Deu-
tung des Regelfolgens, der Bevorzugung des Gebrauchs und prakti-
schen Handelns, an der Kritik einer »feiernden Sprache« der schola-
stischen Situation und der Neigung zu ethnologischen Beispielen.
Handeln und Denken beginnen fiir Wittgenstein mit der Uberein-
stimmung in den Urteilen. Dariiber, wie diese zustande kommt,
gibt er allerdings wenig Auskunft. Nach Bourdieu wird diese mit
Hilfe der Vermittlungsinstanz des Kérpers hervorgebracht: In der
korperlichen Praxis bildet das Subjekt einen Habitus, der ihn zu re-
gelhaftem Handeln befihigt, und einen praktischen Sinn, der die
angelegten Strukturen in gegebenen Situationen aktualisiert. Beide
Konzepte machen einsichtig, warum Handeln und Denken an eine
bestimmte, unhintergehbare Lebensform gebunden sind. Gemein-
samkeit und Gleichheit von Handeln und Urteilen zwischen den
Subjekeen entsteht nicht durch kognitive Prozesse, sondern einer-
seits durch ein Festlegen von auflen (Wittgensteins »Dressur«), an-
dererseits durch aktives, mimetisches Handeln, das seine Regeln in
Ubereinstimmung mit der Sprachgemeinschaft selber erzeugt. Auf

diese Weise paflt sich der Handelnde in die gegebene Lebensform
13



ein. Nach Bourdieu lifit sich eine Korrespondenz zwischen den
Strukturen des handelnden Subjekts und denen des sozialen Spiels
konstatieren.

In Kapitel II werden die vielfiltigen Wirkungen dargestellt, die
von Bourdieus empirischen Arbeiten auf die Sozial- und Ge-
schichtswissenschaften ausgegangen sind. Es wird ein exemplari-
scher Ausschnitt davon ausgewihlt: die Bildungssoziologie, die
urspriingliche Domine Bourdieus, die im Zeitalter der internatio-
nalen Vergleichsstudien neue Aktualitit erhalten hay die Ge-
schichtswissenschaft, in der Bourdieus Konzept eine unvermutetin-
tensive Rezeption erfahren hag; die Erforschung des Geschlechter-
verhiltnisses, zu der Bourdieu einen ebenso markanten wie
kontrovers diskutierten Beitrag geleistet hat, und die mit dieser aufs
engste verbundenen Analyse der symbolischen Gewalt.

Bourdieus soziologische Annahmen und empirische Arbeiten
iiber das Bildungswesen stellt Christian Baudelot von ihren Anfin-
gen bis in die Gegenwart im Kontext der jeweiligen politischen Si-
tuation dar. In Frankreich, wo die Schuleals Triger republikanischer
Werte angesehen wird, wirkte der Nachweis eklatanter sozialer Un-
gleichheit der Bildungschancen, den Bourdieu gemeinsam mit
Jean-Claude Passeron (zuerst 1964) erbracht hatte, wie ein Schock.
Die Inegalitit lief§ sich nicht aus der Ungleichheit der Familienein-
kommen erkliren, sondern aus jener des »kulturellen Kapitals«, wie
Bourdieu spiter sagen wird. Damit war die Erzeugung von Un-
gleichheit per kultureller Herrschaft entdeckt. An dieser sind die
Bildungsinstitutionen bis heute entscheidend beteiligt. Mit dieser
Entdeckung erweiterte und modernisierte Bourdieu den damals
kaum noch einsetzbaren Begriff der sozialen Klasse (siehe auch den
Beltrag von Beate Krais). Gegen alle Anstrengungen und Erwartun-
gen ist eine Anderung zum Besseren bis heute nicht eingetreten, im
Gegenteil: Der gegenwiirtige Schulalltag in Frankreich stellt »den
universellen Charakter der Schulkultur« in einem nie gekannten
Ausmaf in Frage. Zwischen den Schulen in den Trabantenstidten
und denen in den historischen Stadtzentren sind »neue Gribenc
aufgebrochen. Zwar sind seit den Goer Jahren die Bildungsan-
spriiche der Familien aus den unteren sozialen Schichten gestiegen.
Aber heute wird die friiher iibliche »Transmission« des Arbeiterbe-
rufs von den Vitern auf die S6hne abgelehnt; sie wird als entwertet
wahrgenommen. Es gibt inzwischen »eine ostentative Distanzie-

14



rung« von allen Merkmalen, die mit dem Arbeiterstatus assoziiert
werden. Dennoch hatsich die »Gesamtkonzeption des Verhiltnisses
von Schule und Gesellschaft« nicht verindert; sie ist nur kompli-
zierter geworden. Aufsteiger werden nicht integriert, sondern »in-
tern ausgegrenzt«. Mit dieser Analyse erhile der deutsche Leser eine
Vorstellung von der Wirkung einer Elitebildung — sie geschieht um
den Preis der Ausgrenzung der Angehérigen der unteren Klassen zu-
gunsten jener, die ohnehin am besten abschneiden.

Bourdieus Beitrag zur Geschichtswissenschaft setzt, wie Ingrid
Gilcher-Holtey in ihrem Beitrag zeigt, bei seiner Kritik des Gegen-
satzpaars von Strukturalismus und Subjektivismus ein. Auch die
neuen Ansitze, die Kultur auf Text und soziale Beziehungen auf
Kommunikation reduzieren, weist er zuriick wie die »Widerspiege-
lungstheorie«, die Symbolsysteme und Sprechakte lediglich als Aus-
drucksformen sozio-6konomischer Strukturen ansieht. Um die Fra-
ge zu beantworten, wie sich Subjekte zu Komplizen der Zwinge ma-
chen, die auf sie ausgeiibt werden und dergestalt an ihrer eigenen
Beherrschung mitwirken, unterscheidet Bourdieu zwischen objek-
tivierter und inkorporierter Geschichte. Er fordert die Historiker
auf, »relational zu denken«, und entwickelt eine Reihe von Instru-
mentarien wie Habitus, Strategie, Feld und Praxis, die einen neuen
Zugang zur Analyse sozialer Ungleichheit wie auch zur Analyse von
Individuen, Gruppen und Klassen ermdglichen. In einem zweiten
Schritt skizziert Ingrid Gilcher-Holtey in vergleichender Perspekti-
ve die Rezeption der kultursoziologischen Ansitze von Bourdieu
durch die franzésische und deutsche Geschichtswissenschaft. Als
Ergebnis hilt sie fest, daf§ die Méglichkeiten, historische Sachver-
halte mit Hilfe der analytischen Kategorien Bourdieus zu proble-
matisieren und zu entfalten, bei weitem nicht ausgeschépft sind.
Dies zeigt sie am Beispiel der Perspektiven, die eine feldtheoretische
Einbindung seiner Begriffe und Kategorien der Politikgeschichte
er6ffnen koénnte.

Zwischen Pierre Bourdieu und einer Reihe von Historikern in-
ner- und auflerhalb Frankreichs entwickelte sich im Laufe der Jahre
ein intensiver und oft kritischer Austausch. Mit diesem Dialog, der
sich insbesondere in der von Bourdieu herausgegebenen Zeitschrift
»Actes de la recherche en sciences sociales« abspielte, setzt sich der
Beitrag von Olivier Christin auseinander. Grundgedanke dieses
Austauscheswar, die kiinstlichen Querelen der Einzeldisziplinen zu-

15



gunsten der Einheit der Sozialwissenschaften zu iiberwinden. Oli-
vier Christin thematisiert beispielhaft die von vielen Historikern
vorgebrachte Kritik am operativen Charakter der Konzepte und An-
sitze, die Bourdieu fiir die historische Forschung entwickelt hatte.
Er weist nach, daf diese in den meisten Fillen auf Mif§verstindnis-
sen beruhen. Am Beispiel konkreter Forschungen zeigt er schlief3-
lich, wie sich eine erfolgreiche Zirkulation der Konzepte zwischen
kritischer Soziologie und historischer Praxis entwickeln kann, die zu
einer Historisierung der Forschungskonzepte und zu einer kriti-
schen Reflexivitdt der Praxis der Geschichtswissenschaft beitrigt.

Zu den wichtigen Instrumenten, die den »theoretischen Werk-
zeugkasten« von Pierre Bourdieu ausmachen, gehort der Begriff der
symbolischen Gewalt. Dieses Konzeptist aus seinen ethnologischen
Arbeiten iiber die Kabylen wie auch aus seinen Untersuchungen
zum Bildungssystem entstanden; es unterscheidet sich deutlich von
den Gewaltkonzepten bei Marx, Durkheim und Weber. Fiir Bour-
dieu ist das kennzeichnende Merkmal symbolischer Gewalt, dafd sie
mit der — meist nicht bewufiten — Zustimmung der Beherrschten zu
der ihnen auferlegten Herrschaft zustande kommt. Als einverleibte
Struktur und »somatisierte Sozialbeziehung« macht sie auf die Mit-
wirkung der Beherrschten an der iiber sie ausgeiibten Herrschaft
aufmerksam. Sie entfaltet ihre Wirksamkeit nicht in der Vernunft
des erkennenden BewufStseins, sondern in den dunklen Dispositio-
nen des Habitus. Die kritische Soziologie kann zu ihrer Bewuf$tma-
chung beitragen, wenn sie die verborgenen Mechanismen der »sanf-
ten« Herrschaft sichtbar macht. Aber erst eine grundlegende Verin-
derung der tatsichlichen Herrschaftsverhiltnisse, verbunden mit
einem Prozef des »kdrperlichen Verlernens, ist fihig, symbolische
Gewalt grundsitzlich in Frage zu stellen und zu iiberwinden.

Mit der Rezeption des 1998 erschienenen Buches »La domination
masculine« (»Die minnliche Herrschaft«) in der franzésischen Of-
fentlichkeit befafit sich der Beitrag von Fran¢oise Thébaud. Die Re-
sonanz dieses Buches in der Offentlichkeit war aufergewshnlich:
innerhalb weniger Jahre wurden iiber 100 ooo Exemplare verkauft.
Dieser Erfolg kannals Zeichen dafiir gewertet werden, daff der Band
den latenten Erwartungen der franzésischen Offentlichkeit ent-
sprach. In die gleiche Richtung weisen auch die iiberwiegend posi-
tiven Kommentare der Medien. Im Unterschied dazu war die Re-
zeption in der scientific community eher zuriickhaltend; dies gilt ins-

16



besondere fiir die mit der Frage der Geschlechtsunterschiede befaf3-
ten Wissenschaftlerinnen. Wihrend die einen in Bourdieus Buch
wertvolle Anregungen entdeckten, wie z. B. die Forderung nach ei-
ner Untersuchung des bis dahin von der Forschung iibersehenen
Einverstindnisses vieler Frauen mit ihrer eigenen Marginalisierung,
bemingelte die Mehrzahl der Kritikerinnen, daf§ Bourdieu die Er-
gebnisse seiner franzésischen Kolleginnen aus der Soziologie, Eth-
nologie und Geschichtswissenschaft nicht zur Kenntnis genommen
hatte.

Bourdieus politisches Engagement, das in den Aufsitzen in Ka-
pitel I1I diskutiert wird, hat ihn in Deutschland einem breiten Pu-
blikum bekannt gemacht. Er wurde hier als jemand anerkannt, der
sich gegen den Strom des 6konomistischen Denkens anstemmte.
Einer kopflos und bedenkenfrei gewordenen Welt setzte er die
Wahrheit der Wissenschaft und die Kraft des Nachdenkens entge-
gen. Seine Rolle als Intellektueller wurde auch in Frankreich, oft
aber nur widerstrebend, anerkannt. Seine Konzeption des Politi-
schen und seine Vorschlige zur Losung gegenwirtiger Probleme
werden dort bis heute kontrovers diskutiert.

Anders als seine Untersuchungen zur ungleichen Verteilung von
kulturellem Kapital haben Bourdieus Analysen von Herrschafts-
und Klassenstrukturen in Deutschland lange Zeit nur geringe Be-
achtung erfahren. Ein wichtiger Grund dafiir ist, wie Michael Hart-
mann in seinem Beitrag zeigt, die unterschiedliche Beschaffenheit
der deutschen und franzésischen Eliten. Bourdieus Eliteforschung,
die sich durch sein gesamtes Werk hindurchzieht, richtet sich gegen
die international dominierende funktionalistische Sichtweise. De-
ren Credo ist die Behauptung, Elitenrekrutierung geschehe heute
nach Leistung, nicht wie frither nach Herkunft. Tatsichlich aber zei-
gen empirische Untersuchungen in Frankreich und Deutschland ei-
nen engen Zusammenhang zwischen sozialer Herkunft und Bil-
dungskarriere. Mit Bourdieu kann man diesen wie folgt erkliren:
Bei der Besetzung von Spitzenpositionen in Unternehmen wird Bil-
dungzunehmendwichtig, Bildung verstanden als ein in der Primir-
sozialisation erworbenes Vermégen, das Teil eines spezifischen Ha-
bitus ist. Neben der Familie ist das Bildungswesen die den Habitus
entscheidend prigende Institution. Insbesondere die Grandes Eco-
les wihlen aus den Bewerbern die pridisponierten Akteure aus, um
eine gesellschaftlich anerkannte Elite zu bilden. Ihre hohe, fraglose

17



Legitimitit erhalten sie nicht zuletzt dadurch, dafl sie sich den Re-
geln des Bildungswesens unterwerfen. Aber ihre Anforderungen
sind so beschaffen, daf§ Angehdorige des hohen Biirgertums favori-
siert werden. — Die Priferenz der Bewerber aus dem »richtigen« El-
ternhaus bei der Rekrutierung der franzésischen Eliten findet man
auch bei den Spitzenmanagern in Deutschland: Der Einfluf§ des El-
ternhauses macht sich weniger durch den Erwerb hoher Bildungs-
abschliisse bemerkbar als durch die Auswahlverfahren der Unter-
nehmen. Ausleseprozesse verlaufen in erster Linie iiber Personlich-
keitsmerkmale, wie Auftreten, Kleidung, persénliche Souverinitit
und Allgemeinbildung. Dennoch sind die deutschen Eliten ver-
gleichsweise weniger homogen als die franzdsischen: Anders als in
Frankreich, wo Spitzenpolitiker und Topmanager von denselben
Schulen kommen, verliuft eine Politikerkarriere in Deutschland —
aufgrund einer anderen Parteienstrukeur — iiber die »Ochsentour«
durch die Partei und erhéht auf diese Weise die Chancen fiir An-
gehorige des Kleinbiirgertums und der Arbeiterschaft erheblich. —
In den spiteren Arbeiten Bourdieus tritt der Begriff der herrschen-
den Klasse zugunsten der Macht des Staates zuriick. Mit dieser
Wendung liuft er Gefahr, wie Hartmann anmerkt, die Macht der
groflen Konzerne zu unterschitzen.

Die Beziehungen zwischen wissenschaftlicher Titigkeit und po-
litischem Engagement wurden in Bourdieus letzter Arbeitsphase
immer wichtiger; mit ihnen setzt sich der Beitrag von Yves Sintomer
kritisch auseinander. Nach Bourdieus Auffassung funktionieren die
Spielregeln des wissenschaftlichen Feldes dergestalt, daf die auf der
Grundlage von Wissenschaft argumentierenden Intellektuellen als
Vertreter der Werte der Vernunft und der Menschheit anzusehen
sind. Aus dieser Sicht ergibt sich die Konsequenz, daf§ die kritischen
Intellektuellen nicht nur die Autonomie des wissenschaftlichen
Felds entschieden verteidigen, sondern sich auch in sozialen Bewe-
gungen engagieren. Ihr Engagement besteht darin, daf sie den so-
zialen Bewegungen zusitzliche Argumente liefern, die auf der Basis
der Vernunft und der universalen Werte entwickelt wurden. Von
dieser Sichtweise, die Bourdieu insbesondere seit den 7oer Jahren
vertreten hat, distanziert sich Sintomer. Er wirft ihr vor, die Spielre-
geln der Wissenschaft zu idealisieren, kritisiert die Unterwerfung
der Ethik unter die Wissenschaft und stellt die von Bourdieu impli-
zitaufgestellte Thesein Frage, die Intellektuellen hitten so etwas wie

18



ein Monopol der universellen Werte und der Vernunft. Sein Ge-
genvorschlag ist, die spezifische Logik des demokratisch verfaften
offentlichen Raums im Riickgriff auf Kant und Habermas aufzu-
werten. Er plidiert fiir die Durchsetzung einer authentischen kom-
munikativen Offentlichkeit und einer Politik, die den Monopolan-
spruch von seiten der Intellektuellen auf das Universale aufheben
wiirde.

Ganz anders als Yves Sintomer schitzt Jacques Bouveresse, aus
der Sicht des langjihrigen Weggefihrten und Kollegen, Bourdieus
Wissenschafts- und Selbstverstindnis ein. Beide waren durch ihr
gemeinsames Interesse an der Philosophie Wittgensteins und auf-
grund ihrer politischen Ansichten eng miteinander verbunden.
Bouveresse teilt mit Bourdieu die Einschitzung, daf§ »die Illusion
des vollen Verstehens« kennzeichnend fiir die »scholastische Sicht«
ist. Verstehen ist immer, auch im wissenschaftlichen und philoso-
phischen Sinn, an die Position gebunden, die der Erkennende im
wissenschaftlichen Feld einnimmt. Entscheidend fiir die Objekti-
vitdt seiner Erkenntnis ist, dafl der Wissenschaftler seine Position
selbst zum Gegenstand des Erkennens macht und sich auf diese
Weise einen gewissen Freiheitsspielraum verschafft. Auf der Grund-
lage einer solchen — soziologischen — Selbsterkenntnis wirkte Bour-
dieu in zwei Richtungen: Er verteidigte die Wissenschaft gegen die
Gefahren, die ihr aus einer politischen Indienstnahme entstehen,
und er engagierte sich als Wissenschaftler im Feld der Politik.

Bourdieus Verteidigung der Wissenschaft gegen die Anspriiche
der Politik griindet in seinem Glauben an die Selbstregulierung der
Wissenschaft: Aus fritheren Kimpfen entstanden, bringt diese die
Mechanismen der Universalisierung voll zur Geltung und darf in
ihrem Funktionieren nicht gehemmt werden. Seine realistische So-
ziologie, die das Machtstreben der partikuliren Interessen beobach-
tet, 14t sich, wie Bourdieu in seiner Abschiedsvorlesung zu zeigen
versuchte, mit einer realistischen Erkenntnistheorie und Epistemo-
logie vereinbaren. Gerade weil sich Bourdieu fiir eine in letzter In-
stanz interessenfreie Erkenntnis einsetzte, hielt er sich fiir verpflich-
tet, in das Feld der Politik einzugreifen, um dort seine wissenschaft-
lichen Erkenntnisse in praktischen Handlungen durchzusetzen. Mit
diesem neuartigen Entwurf des Verhilenisses von Wissenschaft und
Politik ging er weit iiber Max Weber hinaus. Es bedurfte eines
groflen Muts, die »Rehabilitierung einer Wissenschaftsphilosophie

19



und Erkenntnistheorie realistischer Prigung« zu betreiben. Bour-
dieu ist nicht vor den Miihen und Gefahren dieses Wegs zuriickge-
schreckt. Er hat sich nicht nur intellektuellen Gegnerschaften, son-
dern auch persénlichen Feindschaften ausgesetzt. Es ging ihm dabei
in letzter Hinsicht immer um die Erkenntnis, dafl Wissenschaft
nicht allein von Wiinschen, Triumen, groflen Ideen und guten Ab-
sichten hervorgebracht wird, sondern auch von widerstreitenden
Interessen und Machtkimpfen, daf sie aber dabei nicht stehen-
bleibt, sondern daraus Interessenfreiheit und Universalisierung her-
vorbringt — Errungenschaften, die immer wieder von neuem zu ver-
teidigen sind. Mit diesem Entwurfhat Bourdieu einen »realistischen
Idealismus oder idealistischen Realismus« (Bouveresse) umrissen,
der seine Rolle als Intellektueller fest in seinen wissenschaftstheore-
tischen Uberzeugungen verankert.

Ein solches gemeinschaftliches und zweisprachiges Projekt wiire
nicht ohne vielfiltige Hilfen méglich gewesen. Daher méchten wir
zum Schluf} allen Personen und Institutionen danken, die zu seinem
Gelingen mafigeblich beigetragen haben: Effi Bohlke, Sandra Ber-
nein und insbesondere Eva Lensing, die dieses Projekt vom Beginn
an getragen und begleitet haben, Etienne Sur und Claudine Del-
phis, die als Hochschulattachés eine vorbildliche Zusammenarbeit
mit der Franzésischen Botschaft in Berlin ermdglich haben, Frau
Colleu-Dumond, Leiterin der Kulturabteilung der Franzsischen
Botschaft und nicht zuletzt die DVA-Stiftung (Stuttgart), die
groflziigig die Ubersetzungskosten iibernommen hat.

20



	Inhalt
	Catherine Colliot- Thélène, Etienne Franrois, Gunter Gebauer: Einleitung

