Burkhard Liebsch

Einander ausgesetzt —
Der Andere und
das Soziale

Band II
Elemente einer Topographie
des Zusammenlebens

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



Burkhard Liebsch
Exposed to Each Other — The Other and Sociality

Volume II: Elements of a Topography of Communal Living

We are »social beings« only thanks to others, but our everyday lives
easily let us forget that. This often leads us to assume that we do not
need others. This forgetfulness can take the form of an ascetic exis-
tence or the form of an abundant wealth that allows one to keep
others at bay. All forms of distancing, however, presuppose a prior
exposition of one’s own self to others and make the self dependent
on them. This exposedness and dependence on others forces the self
to accept inherent political demands, even if this implies a certain
violence that threatens to ruin human ways of life and the often ap-
praised »openness.« From a historical perspective Liebsch” two-vo-
lume project »Exposed to Each Other« outlines a theory of the social.
Liebsch assumes a thick notion of unsublatable alterity which he
combines with a complex topography of human ways of living,
whereby he tries to make explicit in how far we are from birth on-
wards exposed to each other and how we are therefore always already
within the horizons of vulnerability. Liebsch also considers in great
detail how new wars factor into that. Thus his project works toward
the »recognition of the actual« (Hegel) without which a critical and
sound »comprehension of the reasonable« is not possible. Liebsch at-
tempts to show what social philosophy today can and must deliver.

The Author:

Professor Dr Burkhard Liebsch teaches practical philosophy and social
philosophy at the University of Bochum. His most recent publica-
tions include: In der Zwischenzeit. Spielrdume menschlicher Gener-
ativitdt (In the Meantime: Leeways of Human Generativity) (2016);
Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit (Violence of Time and Time of Vio-
lence) (2017); as co-editor: Perspektiven europdischer Gastlichkeit
(Perspectives of European Hospitality) (2016); Der Andere in der
Geschichte (The Other in History) (2017).



Burkhard Liebsch

Einander ausgesetzt — Der Andere und das Soziale

Band II: Elemente einer Topographie des Zusammenlebens

»Sozial« leben wir nur dank Anderer, in einer Normalitit, die das
weitgehend in Vergessenheit geraten lisst, sodass man sich fragt, ob
man nicht auch ohne sie auskommen kann — sei es in Formen welt-
fliichtigen Daseins, sei es in einem Wohlstand, der sich die Anderen
vom Leib hilt. Alle Formen der Distanznahme setzen aber eine vor-
gingige Veranderung des eigenen Selbst voraus, die es Anderen aus-
setzt und auf sie angewiesen sein lasst. Dieses Ausgesetzt- und An-
gewiesensein zwingt dazu, die in ihm liegenden Herausforderungen
politisch anzunehmen — auch um den Preis einer Gewaltsamkeit, die
menschliche Lebensformen und ihre viel gelobte »Offenheit« zu rui-
nieren droht. Das zweibindige Projekt Einander ausgesetzt entwirft
in historischer Perspektive eine Theorie des Sozialen, die von einem
starken Begriff unaufhebbarer Alteritit ausgeht und diesen mit einer
komplexen Topografie menschlicher Lebensformen verschrinkt und
insofern deutlich macht, wie man einander ausgesetzt ist — von Ge-
burt an und in Horizonten der Verletzbarkeit, die bis hin zu neuen
Kriegen detailliert bedacht werden. So dient das Projekt der »Erfas-
sung des Wirklichen« (Hegel), ohne das es ein kritisches »Ergriinden
des Verniinftigen« nicht geben kann. Es handelt sich um den Versuch
zu zeigen, was Sozialphilosophie heute leisten kann und muss.

Der Autor:

Professor Dr. Burkhard Liebsch lehrt Praktische Philosophie und
Sozialphilosophie an der Universitit Bochum. Zuletzt hat er ver-
offentlicht: In der Zwischenzeit. Spielriume menschlicher Genera-
tivitdt (2016); Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit. Dimensionen verfehlter
Gegenwart (2017); als (Mit-)Hrsg.: Perspektiven europdischer Gast-
lichkeit. Geschichte — Kulturelle Praktiken — Kritik (2016); Der
Andere in der Geschichte. Sozialphilosophie im Zeichen des Krieges
(2017).



Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung des Forschungsinstituts fiir
Philosophie Hannover

®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

gﬁ% FSC® C083411

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2018
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49014-3



Inhalt Band |l

Elemente einer Topographie des
Zusammenlebens

Einflihrung
Zur >zwischenzeitlichen< Topografie des Sozialen . . . . . . . . 533

Teil D
Generativitat, Solidaritit, Gemeinschaft

Kapitel XV

Generativitit, Generationen und generative, intergenerationelle
Solidaritit

Leben nacheinander, auseinander und fiireinander in

unabsehbarer Geschichtlichkeit . . . . . . . ... ... ... 555

1. Das polemische Verhiltnis zwischen Generationen heute (556) -
2. Riickgang von der Generation auf die menschliche Generativitit (566) -
3. Menschliche Generativitit als Archetyp eines verantwortlichen/soli-
darischen Verhiltnisses zwischen Generationen? (577)

Kapitel XVI

Origindre Solidarisierung und politische Sensibilitat . . . . . . . 587
1. Rhetorik der Solidaritdt und Verlangen nach Solidarisierung (587) -
2. Solidaritit: Pseudo-Soliditdt vs. origindre Solidarisierung (590) -
3.Zur (De-)Politisierung der Solidaritit: Hannah Arendt (608) -
4. Apriorische Solidargemeinschaft? Fragen der Begriindung (614)

Kapitel XVII
Ausgesetzte Gemeinschaft — unter radikalem Vorbehalt
Zur Kritik jeglicher Vergemeinschaftung . . . . . . . . . . .. 624

1. Fehlende und verfehlte Gemeinschaft (624) - 2. Helmuth Plessners
Kritik der Gemeinschaft (633) - 3. Innere Grenzen jeglicher Vergemein-
schaftung (639) - 4. Gemeinschaft als oder aus >Mitsein<? (643) - 5. In-
differentes Mitsein, nicht-indifferente Gemeinschaft (647)

VI



Inhalt Band Il

Teil E
Subjektivierung, Dissens und Anderssein

Kapitel XVIII

Menschliche Subjektivitit in Praktiken politischer Subjektivierung:
Responsivitit, Dissens und die prekare Lebbarkeit menschlichen
Lebens . . . . . ..o 655
1. Subjekt sein oder subjektiviert werden (655) - 2. Immer schon oder
neuerdings subjektivierte Subjekte? (660) - 3. Von Theorien des Sub-
jekts zu Praktiken der Subjektivierung (668) - 4. Zur Ubermacht einer

ckonomistischen Subjektivierungsform (683) - 5. Perspektiven einer
politisierenden Subjektivierung (689)

Kapitel XIX

Perspektivitat, Pluralitit, geteilte Welt:

Asthetik, Politik und menschliche Sensibilisierbarkeit . . . . . . 704

1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit: Vom kompossi-
blen Universum zur unaufhebbaren Pluralitit einer politischen
Welt (705) - 2. Was heiflt »Aufteilung des Sinnlichen« bei Jacques
Ranciere? (709) - 3. Kunst und Politik — zwei »Sensorien«? (723) -
4. Kritischer Ausblick (731)

Kapitel XX
Demokratie, Dissens und Freimut — der Rede und des Zuhérens 738

1. Zur aktuellen Demokratietheorie (738) - 2. Das Geschehen originarer
Politisierung als Subjektivierung (748) - 3. Die Stimme und der Freimut
der Rede (parrhesia) (756) - 4. Macht und Freimut des Zuhérens (762)

Kapitel XXI

Von der Angst, »anders< zu sein, zur normalisierten

Verschiedenheit? Disability und diversity im Kontext einer Kultur

der Differenzsensibilitat . . . . . . .. ... ... L. 767
1. Verschiedenheit und Differenz politisch gesehen (767) - 2. Zur »Poli-
tik der Differenz« (773) - 3. Disability und diversity (780) - 4. Exkurs:
Fihigkeiten in ontogenetischer Perspektive (782) - 5. »Politik der Diffe-
renz« und in der Erfahrung von disability liegende Verschiedenheit (784)
- 6. Das »Recht auf Andersseing, tatsdchliche Lebenspraxis und das Ver-
sprechen der Inklusion (788)

VIII



Inhalt Band Il

Teil F
Vertrauen und Transparenz im Horizont des Politischen
Kapitel XXII
Ausgesetztes und sich aussetzendes Vertrauen —
in historischer Perspektive . . . . . . . . .. ... 799

1. Prekires Vertrauen — vor historischem Hintergrund (799) - 2. Ausset-
zen des Vertrauens (805) - 3. Vom personlichen Vertrauen zum System-

vertrauen: eine entmoralisierte Analyse (813) - 4. Vertrauen als
Gabe (821) - 5. Erneut sich aussetzendes Vertrauen (827)
Kapitel XXIII

Transparenz und/oder Vertrauen

Ideen offentlicher Sichtbarkeit in Zeiten gesellschaftlichen

Unfriedens . . . . . . ... ... ... .. ... ... ... 831
1. Offentliche Sichtbarkeit als Politikum (833) - 2. Zur metaphorischen
Rede von Transparenz (839) - 3. Forderungen nach Transparenz nach

ruiniertem Vertrauen (843) - 4. Vertrauen in Transparenz? (847) -
5. Was bedeutet sTransparenz« in politischer Hinsicht? (850)

Kapitel XXIV

Politisches Vertrauen in politische(n) Institutionen —

mit Blick auf die Geschichte und Gegenwart des Staates . . . . 860

1. Zum aktuellen historischen Kontext der Thematisierung von Vertrau-
en (863) - 2. Negativitit als Ausgangspunkt (869) - 3. Vertrauen stiften
— eine Art Investition? (876) - 4. Zur politisch-institutionellen Dimen-
sion des Vertrauens: Vertrauen in Vertrauen? (879)

Teil G
Schuld und Schulden

Kapitel XXV

Schuld — Schulden — Verdanken

Zur Revision des Verhiltnisses von Moral und Okonomie vor
aktuellem Hintergrund . . . . . . .. ..o 00000 L 887

1. Moral und Okonomie, Schuld und Schulden: urspriingliches, ausdiffe-
renziertes und iiberkreuztes Verhiltnis (887) - 2. Schuld als Schulden
(6konomisch) oder Schulden aus Schuld (ethisch)? Friedrich Nietzsche
und Emmanuel Levinas (892) - 3. Was heif$t >schuldig sein<? Zur Onto-

IX



Inhalt Band Il

logie der Schuld (901) - 4. Generative, soziale und geschichtliche Schuld
im Horizont der Moderne (905) - 5. Schuld als nachtriglich-responsive
Verantwortung (910)

Kapitel XXVI

De-moralisierte Gesellschaften — Zwischen Schuld und Schulden
Riickfragen nach einem urspriinglichen, wiederherzustellenden

oder neu zu etablierenden Verhiltnis von Moral und Gesellschaft 919
1. Gewaltsame Okonomisierung? (919) - 2. Gesellschaftliche Entmorali-
sierung und Demoralisierung (922) - 3. Ein negativistischer Ansatz (924)
- 4. Schuld versus Schulden, Moral versus Okonomie (929) - 5. Demo-
ralisierung und Remoralisierung (935) - 6. Bilanz/Ausblick (939)

Kapitel XXVII

Perspektiven gewaltsamer Okonomisierung

Schuld(en) zwischen Moralékonomie und Schuldknechtschaft . 947
1. Ausweglose Schuld(en)? (947) - 2. Schuld, moralisch (953) - 3. Ver-
gesellschaftung und Geld (957) - 4. Perspektiven der Schuldknecht-
schaft (962)

Teil H
Horizonte der Verletzbarkeit
Gewalt, Hass und Kriege heute

Kapitel XXVIII
»Der« Gewalt ausgesetzt
Zum Sinn der Sprache zwischen Ethik und Politik . . . . . . . . 971

1. Gewalt in und versus Sprache (971) - 2. Alter und neuartiger Gewalt
ausgesetzt — urspriinglich und unabsehbar? (975) - 3. Sprache als einzige
(vergebliche) Hoffnung? (981) - 4. Das >Wortc als Ausweg aus dem
Krieg? (984) - 5. Frieden als ethischer Sinn der Sprache? Eine Moral, die
uns nicht zum Narren hilt? (990) - 6. Resiimee (1000)

Kapitel XXIX

Andere hassen —

Im Horizont weltweiter Vergesellschaftung . . . . . . . . . .. 1005
1. Hass — eine Absurditit? (1005) - 2. Hass >im Schatten< weltweiter Ver-
gesellschaftung (1010) - 3. Hassen — sprachlich-phanomenologisch expli-
ziert (1014) - 4. Der >inkonsequente< Hass bleibt uns erhalten (1029)



Inhalt Band Il

Kapitel XXX

Dem ralten< Krieg und >neuen¢ Kriegen ausgesetzt

—im Zeichen des AuBersten.

Revision der menschlichen conditio historica im Lichte der neueren

1. Der Gewalt und dem Krieg ausgesetzt — wie seit je her? Riickfragen an
die conditio humana (1032) - 2.In der Nihe des Aufersten (1037) -
3.>Alter< Krieg — >neue< Kriege? (1048) - 4. Zur Revision der conditio
humana historica (1054)

Epilog . . . . . .. o 1067
Siglen . . . .. 1075
Nachweise . . . . . . .. . . ... . L . 1079
Literaturverzeichnis . . . . . . . . . ... ..o Lo 1087
Namenregister . . . . . . . . . . ... oo 1151
Sachregister . . . . . . . . ... 1163

XI






Einleitung
Zur »zwischenzeitlichen¢
Topografie des Sozialen

Die Philosophie bietet uns ihre Begriffe in einer zu starr
festgelegten Ordnung,

als daf wir uns, wie es der Phinomenologe tun muf,
unaufhorlich immer wieder

von neuem in eine Ausgangslage versetzen konnten.
Gaston Bachelard!

Ein philosophisches Problem hat die Form:
»Ich kenne mich nicht aus.«
Ludwig Wittgenstein?

Maps of history have always been less honest.

Terra cognita and terra incognita inhabit

exactly the same coordinates of time and space.

The closest we come to knowing

the location of what’s unknown is

when it melts through the map like a watermark, a stain
transparent as a drop of rain.

Anne Michaels?

Langst geht das Soziale nicht mehr in einer >georteten¢, klar nach
auflen abgegrenzten Lebensform (bios) auf, wie es sich manche Neo-
Aristoteliker gelegentlich noch unter Berufung auf den Stagiriten
anachronistisch vorstellen, der in seiner Politik allerdings gar nicht
vom Sozialen spricht. Die Begriffsgeschichte hat hinlinglich gezeigt,
wie bereits mit der lateinischen Ubersetzung des Attributs >politisch,
das zunidchst ganz und gar auf eine lokale Lebensform zugeschnitten
war, durch socialis eine Entgrenzung zur universalis civilitas humani
generis (Dante) einherging, insofern sie keinen Bezug auf eine
bestimmte politische Ordnung mehr zu implizieren schien. Hobbes’

1 G. Bachelard, Poetik des Raumes, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1975, S. 266.

? L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt/M. 1977, S.82
(N 123).

3 A. Michaels, Fugitive Pieces, London 1998, S. 137.

533



Einleitung

politische Theorie ldsst dieses Problem schonungslos offenbar wer-
den: Thr zufolge >gibt es« {iberhaupt keine soziale oder politische Ord-
nung, die nicht eigens eingerdumt, eingerichtet und aufrechterhalten
werden miisste. Hegel kniipfte daran an, wo er feststellte, dass die
moderne »Personlichkeit« im »heimischen Geist« einer lokalen poli-
tischen Ordnung (politeia) keine »sittliche Heimat« mehr finden
kann. Die angeblich »schone Sittlichkeit« der griechischen Antike
lasst sich nicht mehr wiederholen.* Seit dem Anbrechen der Moderne
miissen sich die Menschen insofern als politisch Heimatlose begrei-
fen, die allenfalls als solche noch im Rahmen partikularer, aber nie-
mals hermetisch abzuschliefender Lebensformen einen >Ort zum
Lebenc finden kénnen.>

Allerdings wollte sich Hegel damit nicht abfinden, sondern ent-
warf das grandiose Szenario einer den hobbesianischen Naturzustand
tiberwindenden und dariiber hinaus durch die »Arbeit des Negativen«
in der Auseinandersetzung mit ihren inneren Widerspriichen sich
nach und nach steigernden, in sozialer, politischer und rechtlicher
Hinsicht differenzierten® Vergesellschaftung, an deren finalem ver-
niinftigem Sinn ihn auch die »ungeheuersten Opfer« nicht zweifeln
liefSen, die die »Vernunft in der Geschichte« schon gekostet hatte und
seiner Erwartung nach gewiss auch weiterhin noch kosten wiirde.”
Daran halt bis heute im Wesentlichen ein gesellschaftskritisches Den-
ken fest, welches das hobbesianische Ordnungsproblem nur durch
eine an zukunftsweisenden Idealen einer von aller Gewalt befreiten
Vergesellschaftung glaubt iiberwinden zu kénnen. Manche gehen da-
bei so weit, sich das mit der Gesellschaft offenbar gleichgesetzte So-
ziale als »vollstindig normativ« regelbar vorzustellen.® Man gibt
zwar zu, dass das Soziale seit dem Anbruch der Moderne als riick-
haltlos verzeitlicht begriffen werden muss, ohne dass man sich noch

* Vgl. E Rosenzweig, Hegel und der Staat, Berlin 2010, S. 256 f.

> Mit Blick auf die politische Gegenwart habe ich das an anderer Stelle ausfiihrlich zu
zeigen versucht; Vf., »Heimat fiir Heimatlose? Politische Uberlegungen zur Literatur
der Verlassenheit, in: U. Hemel, ]. Manemann (Hg.), Heimat finden — Heimat erfin-
den. Politisch-philosophische Perspektiven, Paderborn 2017, S. 113-132.

6 Vgl. M. Riedel, Studien zu Hegels Rechtsphilosophie, Frankfurt/M. 1969, S. 81ff.,
98f.

7 G.W.E Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. 1. Die
Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, S. 80.

8 A. Ferrara, »Das Gold im Gestein. Verdinglichung und Anerkennungg, in: R. Forst,
M. Hartmann, R. Jaeggi, M. Saar (Hg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt/M.
2009, S. 40-63, hier: S. 40.

534



Zur »zwischenzeitlichen< Topografie des Sozialen

auf eine der Zeit entzogene archiologisch-teleologische Bestimmung
seines Sinns stiitzen konnte; aber daraus soll nicht folgen, dass es sich
nicht in kritischer Auseinandersetzung mit seinen Defiziten und Pa-
thologien — durch bestimmte Negation — wenigstens nachtriglich
immer von neuem auf das Kommen des Besseren auszurichten ver-
mag, um auf diese Weise realen gesellschaftlichen Fortschritt zu er-
zwingen, friiher oder spiter, zunichst lokal, dann global mit Blick auf
eine endlich pazifizierte Welt-Biirger-Gesellschaft. Auf diese Weise
wird auch die Philosophie des Sozialen selbst im Ganzen geschichts-
philosophisch finalisiert.

Dagegen wird energisch Einspruch erhoben — nicht nur von Kri-
tikern der klassischen Geschichtsphilosophie, die immerzu Gefahr
lauft, selbst radikalste und exzessivste Gewalt mit Blick auf eine un-
geachtet aller Zweifel >fortschrittliche« Geschichte zu rationalisieren
und zu rechtfertigen, sondern auch unter Hinweis darauf, dass das
Soziale niemals in seiner normativen Regelung aufgehen kann. Was
solcher Regelung iiberhaupt bedarf, ist nicht von sich aus schon nor-
mativ verfasst und ruft gerade deshalb eine Normierung, Normati-
vierung oder auch Normalisierung auf den Plan, die normiert, nor-
mativiert oder normalisiert, was nicht >immer schon¢ auf derartige
Maéglichkeiten zugeschnitten ist. Noch weiter gehen Autoren wie Ni-
klas Luhmann, Michael Hardt, Antonio Negri, Bruno Latour, Jiirgen
Link, Bernhard Waldenfels und Kurt Réttgers, die auf einer gewissen
Widersetzlichkeit des Sozialen gegen jegliche Normierung, Normati-
vierung und Normalisierung insistieren. Spottet nicht in der Tat die
inzwischen moglich gewordene weltweite virtuelle Kommunikation
jeder Vorstellung einer »vollstindig normativen« Regelung?

Tatsiachlich konnen diverse neo-aristotelische, kommunitaristi-
sche und tugendethische Ansitze so wenig wie blof3 konservative Ver-
suche einer Rehabilitierung »der< Religion, gemeinschaftlicher Gesin-
nungen, des Ethnischen und Nationalen oder einer >substanziellenc
Wirklichkeit des Staates dariiber hinwegtiuschen, dass sich das ubi-
quitdr® begegnende Soziale in keiner Ordnung mehr bindigen bzw.
aufheben ldsst, mit der man es zu regeln und zu normieren hofft.
Uberall findet das Soziale >zwischen unsc statt; es ist geradezu das
universale Milieu dieses >Zwischeng, das sich unserer Verfiigung ent-
zieht und das wir immer schon in Anspruch nehmen miissen, wenn

° D. Gosewinkel, Schutz und Freiheit? Staatsbiirgerschaft in Europa im 20. und
21. Jahrhundert, Berlin 2016, S. 249.

535



Einleitung

wir auch nur den Versuch unternehmen, uns an Andere zu wenden,
wie direkt und real oder indirekt, technisch-virtuell vermittelt, lokal
oder grenziiberschreitend, situiert oder deterritorialisiert, solidarisch
oder misstrauisch, hilflos oder gewaltsam auch immer. Nicht zuletzt
diese Ubiquitit des Sozialen hat dazu gefiihrt, dass sich Sozialphiloso-
phen darauf besannen, was im >zwischen uns< Geschehenden auf dem
Spiel steht:'° etwa nur dass man iiberhaupt aneinander ankniipfen, in
Verbindung treten und bleiben kann, wie diirftig auch immer?
Genau das verneint entschieden Emmanuel Levinas, wenn er be-
hauptet, dass die »soziale Beziehung die Erfahrung schlechthin« sei.!
Das soll besagen, dass »vom Antlitz aus [...] die Sozialitit bedeutet«
werde.”? So erhilt das Soziale vom Anderen her gewissermaflen ein
unausloschliches ethisches Vorzeichen (wie Levinas hofft); aber es
wird keineswegs auf die Erfahrung >von Angesicht zu Angesicht« re-
duziert. So sehr Levinas darum bemiiht ist, die Alteritit des Anderen
jeglicher definitiven Verortung in der Immanenz — und auf diese
Weise jeglichem gewaltsamem Zugriff — zu entziehen, um sie einem
»Nicht-Ort« (non-lieu'®) vorzubehalten, so sehr er sozialphilosophi-
sches Denken infolgedessen ins Atopisch-Unverfiigbare ausscheren
ldsst, das sich zwischen uns ereignet, so sehr sieht schliellich auch er
sich dazu gendtigt, zuzugeben, dass das Soziale der »relativen Auto-
nomie des Politischen«* in der Form irdisch-verorteter Lebensfor-
men und mehr oder weniger abgegrenzter staatlicher Strukturen be-
darf, welche der Gleichheit und der Gerechtigkeit verpflichtet sein
miissen. Ob sich in diesem Sinne auch ein Welt-Staat — unter Beibe-
haltung subsidiirer rechtsstaatlicher Strukturen — denken lieSe, blei-
be dahingestellt. Entscheidend ist in diesem Zusammenhang, wie Le-
vinas das Soziale einerseits von der unaufhebbaren und atopischen
»Exterioritidt« des Anderen her versteht und es in der Perspektive

10 Ungeachtet aller Differenzen im Einzelnen konvergieren in dieser Perspektive m. E.
die Ansitze zur Auslotung jenes »Zwischens, wie sie von Arendt iiber Levinas und
Waldenfels bis hin zu Nancy vorliegen.

W E. Levinas, Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit, Freiburg
i. Br,, Miinchen 1987, S. 151.

2 E. Levinas, »Uber die Intersubjektivitit«, in: A. Métraux, B. Waldenfels (Hg.),
Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys Denken, Miinchen 1986, S. 48—
55, hier: S. 53.

3 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i.Br., Miin-
chen 1992, S. 110.

4 E. Levinas, Verletzlichkeit und Frieden. Schriften iiber die Politik und das Politi-
sche, Berlin, Ziirich 2007, S. 190f.

536



Zur »zwischenzeitlichen< Topografie des Sozialen

einer politisch-raumlichen Institutionalisierung denkt, die niemals
das anarchische Geschehen des Sozialen in sich aufzuheben vermag.
Damit lenkt er den Blick auf eine weitldufige Topografie des Sozialen,
in der sich, unter dieser Bedingung, an uniibersehbar vielen Orten
und auf vielfiltigste Art und Weise zeigt, ob und wie Verhiltnisse zu
Anderen Gestalt annehmen — von der >Vorgeschichte« der Geburt an,
durch die ein >passageres¢, diachrones, von Anfang an verandertes
Leben zur Welt kommt, dessen Spuren sich im Tod verlieren werden,
tiber solidarische, gemeinschaftliche, zugleich von Liebe und Hass ge-
prigte Beziehungen zu Dritten bis hin zu responsiven und differenz-
sensiblen gesellschaftlichen, zwischen Vertrauen erfordernden und
Misstrauen hervorrufenden Verhiltnissen, die niemals endgiiltig sta-
bil werden konnen, nicht einmal in der gerechtesten, die égaliberté/
equaliberty® aller Beteiligten so weit wie nur moglich realisierenden
Sozialstaatlichkeit, die im Weltmaf3stab bislang Utopie bleibt.

Dass sich viele Gesellschaften gegenwirtig mehr und mehr von
einem solchen Ideal sogar entfernen, ist kaum zu bestreiten. Dabei
muten sie ihren Mitgliedern vielfach Erfahrungen der Entsicherung
zu, die so weit gehen, die eigene soziale Existenz der Betroffenen als
riickhaltlos >prekir«< erscheinen zu lassen und sie dazu zwingen kén-
nen, die eigene Zukunft tdglich zu verpfanden in der verzweifelten
Suche nach Maoglichkeiten schieren Uberlebens.'® Auch dabei ist »der
entscheidende Schauplatz [...] das menschliche Terrain«', das jeder
Andere auf unvorhersehbaren Trajektorien von der Geburt an bis
zum Tod >zwischenzeitlich« durchquert, sei es in einem guten Leben,
sei es in schierem Uberleben. Letzteres gilt fiir die infolge technischer
Rationalisierungsprozesse nicht mehr>Gebrauchten¢, die man auch die
»Uberfliissigen« genannt hat, fiir 6konomisch Marginalisierte und
Verarmte ebenso wie (unter nicht ohne weiteres vergleichbaren Um-
stinden) fiir Staatenlose (sans papiers), Fliichtlinge und Migranten

15 £ Balibar, Die Grenzen der Demokratie, Hamburg 1993.

16 Z. Bauman, Die Angst vor den anderen. Ein Essay iiber Migration und Panik-
mache, Berlin 22016.

17°S. D. Beebe, M. Kaldor, Unsere beste Waffe ist keine Waffe. Konfliktlssungen fiir
das 21. Jahrhundert, Berlin 2012, S. 131. Dieses Konzepts bedient sich allerdings auch
ein militdrisches human terrain mapping (ebd., S. 1391£.), das gar nicht auf die Begrif-
fe selbst abstellt, die im Folgenden als Elemente einer Topografie des Sozialen heran-
zuziehen sind.

537



Einleitung

sowie fiir>Illegale« und homines sacri jeglicher Couleur, deren imagi-
nire »Weltkarten [...] mit Blutfahnchen besteckt und mit Hungerfarbe
gesprenkelt« sein mogen. ' Thnen allen droht in der einen oder anderen
Weise eine Depolitisierung, die sie auch um ihre soziale Existenz
bringt, wenn es dazu kommt, dass sie sich an niemanden mehr wenden
und kein Gehor mehr finden konnen.' Jacques Ranciére hat Recht,
wenn er gegen Aristoteles einwendet, die entscheidende Grenze, auf
die es in dieser sozialen und politischen Hinsicht ankommt, verlaufe
nicht zwischen nur mit einer Stimme (phoné) ausgestatteten Lebewe-
sen einerseits und mit Vernunft (Idgos) begabten andererseits, sondern
zwischen denen, die gehort werden, und jenen, denen das versagt
bleibt.?0 Letztere laufen Gefahr, sozial und politisch iiberhaupt nicht
mehr zu existieren, wenn es denn stimmt, was von Jean-Paul Sartre,
Roland Barthes, Tzvetan Todorov und vielen anderen immer wieder
behauptet wurde: dass wir menschlich nur als von Anderen wahr-
genommene (nicht nur >registrierte<) und bezeugte Wesen existieren.
Nichts anderes wiirde demnach unsere >zwischenzeitliche« Existenz
derart bezeugen wie das Gehor-schenken Anderer, in dem man erfihrt,
sich verlasslich auf Erwiderung hin an sie wenden zu kénnen.

Durch neue, >prekire« Lebenslagen wird das gegenwirtig aufs
Neue einschneidend bewusst; doch darin offenbart sich letztlich eine
immer schon virulente Grundfrage: Existieren wir iiberhaupt im Ver-
hdiltnis zu Anderen und diese durch uns? Keineswegs wird das ein fiir
alle Mal durch die Geburt eines jeden verbiirgt, die uns doch nur bis
auf weiteres« zur Welt kommen ldsst?!, aus der aber jeder wieder ver-
stoflen werden kann, der kein Gehor mehr findet. Alles spricht dafiir,
dass soziale und politische Verhiltnisse, in denen das >normalerweise«
mehr oder weniger der Fall ist, erst briichig werden oder ganz zer-

18 M. L. Kaschnitz, Tage, Tage, Jahre. Aufzeichnungen, Frankfurt/M. 1968, S. 341.

¥ Vgl. Vi, »Soziale Gastlichkeit: radikal, selbstverstindlich, angefeindet«, in:
U. Link-Wieczorek (Hg.), Gastlichkeit, Leipzig 2018, S.29-54.. Allerdings ist vor
dem Missverstindnis zu warnen, auf diejenigen, die stindig und uniiberhérbar bekla-
gen, nicht gehort, iibersehen und missachtet zu werden, treffe dies auch wirklich
immer zu.

20 Aristoteles, Politik, Reinbek 1994, 1253a, S.47; M. T. Cicero, De officiis. Vom
pflichtgemifien Handeln (lat./dt.), Stuttgart 2003, S. 49; J. Ranciere, Das Unverneh-
men. Politik und Philosophie, Frankfurt/M. 2002; ders., »Die ethische Wende der
Asthetik und der Politike, in: ders., Das Unbehagen in der Asthetik, Wien 2007,
S. 125-153.

21 Wohlgemerkt: nicht auf die Erde, sondern zur mit Anderen geteilten politischen
Welt.

538



Zur »zwischenzeitlichen< Topografie des Sozialen

brechen miissen, um jene Frage schonungslos aufkommen zu lassen.
Gewiss: wir sind Geborene, von Anderen mehr oder weniger gastlich
Aufgenommene, fiir die man gesorgt hat, wie unzuldnglich auch im-
mer. Aber vor idyllischen Bildern eines heimatlichen Eingebettetseins
in partikulare Lebensformen, die uns nicht nur Kommunitaristen als
im Innern weitgehend homogenisierte ans Herz legen wollen, ist zu
warnen.? Vielfach lasst die Fiirsorge Anderer die s)Nachkommen« nur
gerade so iiberleben; und wenn, dann oft nur um den Preis eines Ver-
stummens, von dem eine reichhaltige Literatur Zeugnis ablegt. Als
nicht nur der Welt, sondern auch sich selbst Fremde sind sie darauf
angewiesen, sich >zwischenzeitlich am und im Sozialen zu orientie-
ren, v.a. vermittels der Resonanz Anderer, ihres Widerstands und
angesichts der Gewalt, die sie heraufbeschwéren. Nur so werden sie
nach und nach erfahren kénnen, wer sie sind — von Anderen her, die
sie zur Welt kommen lieflen, und auf Andere hin, die sie iiberleben
werden, in einer Zwischenzeit also, die als soziale keineswegs nur
eine lineare Ordnung (vorher/nachher) und nur drei Dimensionen
(Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft) aufweist.? »>Zwischenzeit-
lich< leben wir als gezeugte und generative Wesen angewiesen auf die
Solidaritdt und Gemeinschaft Anderer, ohne dabei zu wissen, wie die
Kernfrage sozialer Zeit zu beantworten sein soll, ob und wie sie als
gemeinsam geteilte iiberhaupt moglich ist und gegebenenfalls auch
gelingen kann. In der Dimension der >Zwischenzeitlichkeit< verstri-
cken wir uns in Liebe und Hass, Vertrauen, Intransparenz und Miss-
trauen, Dissens und Differenzen, Schuld und Schulden, ohne in die-
ser »Landschaft der Praxis«** je iiber eine fertige Landkarte zur
Orientierung zu verfiigen. Man lernt diese Landschaft nur kennen,
indem man sie als leibhaftig in ihr situiertes Subjekt begeht und
durchlduft, so dass man auf unerwartete Hindernisse st6f3t und zu
Umwegen gezwungen wird, von denen niemals im Vorhinein sicher

2 C. Taylor, »The Moral Topography of the Self«, in: S. Messer, L. A. Sass, R. L.
Woolfolk (Hg.), Hermeneutics and Psychological Theory, New Brunswick, London
1988, S. 298-320; B. Honig, Political Theory and the Displacement of Politics, Ithaca,
London 1993.

% Zur Unterscheidung linearer und dimensionaler Zeit vgl. M. Theunissen, Negative
Theologie der Zeit, Frankfurt/M. 1991.

* Ein Ausdruck M. Merleau-Pontys in: Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt/M.
1975, S. 241. Diese Metapher hat lingst auch in die Sozialpsychologie Eingang gefun-
den, wenn auch z.T. in géinzlich anderer Bedeutung (etwa kognitivistisch aufgefasster
mental maps); vgl. J. S. Bruner, Actual Minds, Possible Worlds, Cambridge, London
1986, S. 14.

539



Einleitung

ist, ob sie je eine Riickkehr zum Ausgangspunkt erlauben — zumal
unterdessen die Zeit stets auch >ablauft«.?

Diese Landschaft kann schon deshalb kein Paradies sein. Sie
szwischenzeitlich« zu ermessen >kostet Zeit¢, nicht nur unsere eigene,
sondern auch die Zeit Anderer, die man als gemeinsam geteilte wo-
moglich trotz aller Anstrengungen verfehlt. Das kann auch daran lie-
gen, dass auch die begriffliche Orientierung in ihr komplizierte >to-
pografische Schwierigkeiten aufwirft, die sich keineswegs darin
erschdpfen, von einem objektiven >Raumc sozialer Koexistenz gleich-
sam >von obenc eine sie blof3 abbildende Karte zu entwerfen. Jeder
begriffliche Orientierungsversuch, der nur moglich ist, wenn man
das Soziale auch durchquert, ist vielmehr selbst schon darauf ange-
wiesen, Wege iiberhaupt erst zu bahnen und fiir neue >Sichtweisenc
Platz zu schaffen, die >nahe liegende¢, >benachbarte< und >fernere«
Probleme und Hindernisse, aber auch Abwege, Aporien, Gefille und
Abgriinde zu orten< erlauben. Letztere sind gewiss weder einfach >an
Ort und Stelle« vorzufinden noch auch blofy zu konstruieren in der
Leere eines sozialen spatium. Vielmehr trigt die sozialphilosophische
Orientierung dazu bei, wenigstens nachtriglich von einer vorgingi-
gen, weitgehend allerdings intransparenten leiblichen Verstrickung
in eine komplexe diachrone Topografie Rechenschaft abzulegen und
diese insofern zu srealisieren<.?® Dabei handelt es sich um Versuche
eines spacing, tracing und situating, die, indem sie vom espace percu
des Sozialen ausgehend sstattfinden, zugleich >Platz schaffenc fiir das,
was sich der zweifelsfreien Ortung, Situierung, Einrdumung und
Einhegung entzieht — wie schon die Antwort auf die Frage, woher
wir kommen und wohin wir gehen in einem >passagereng, diachronen
Leben von anonymen Anderen her und auf unbekannte Nachkom-
men hin. Zu sozialer Klaustrophobie besteht insofern ebenso wenig
Anlass? wie zum Uberdruss an einem oft beschworenen spatial turn,

> Insofern liegt es nahe, die fragliche Topografie des Sozialen von Anfang an chrono-
topisch zu entfalten — vorausgesetzt, man legt sich damit nicht von vornherein auf
einen linearen Zeitbegriff fest, der weder von einem aufSerordentlichen kairds etwas
ahnen ldsst noch auch eine Spur von der temporalen Alteritit einer Diachronie verrit,
die uns nur von Anderen her und auf Andere hin den >Raumc« des Sozialen transito-
risch durchleben ldsst.

26 Zum zwischen-leiblichen »espacement« oder »spacing [that] makes room for exis-
tence« und sich nicht etwa nur nachtriglich in einen bereits eréffneten Raum einfiigt,
vgl. J.-L. Nancy, Corpus (frz./amerikan.), New York 2008, S. 14f., 90f.

7 Dies war schon fiir Karl Jaspers eine der grofien »Fragen der Sorge«: ob uns bald
»kein Ausweg, keine Ferne [...] mehr offen« steht, so dass man sich »nur noch im

540



Zur »zwischenzeitlichen< Topografie des Sozialen

der >den Raumc iiber die ungliickliche und katastrophale Zeitlichkeit
der Moderne triumphieren lassen sollte. So einfach wird man die dia-
chrone und passagere Dimension eines existenziell situierten, leib-
haftigen Lebens an Ort und Stelle¢, im Rahmenc lokal bestimmter,
aber im globalen Horizont benachbarter und durchldssiger Lebens-
formen gewiss nicht los?, wenn es denn stimmt, dass sich aus dem
Geborensein eines jeden Neulings auf der Erde direkt die Verantwor-
tung Anderer fiir ihn als das >naheliegendste< Problem ergeben muss
(wie Hans Jonas argumentiert) und wenn sich daraus eine weit aus-
strahlende Verantwortung fiir >nahestehende« und >fernere< Dritte
(ein Grundproblem der Sozialphilosophie von Emmanuel Levinas)
im >espace« sociétaire eines auf das Gute und Gerechte ausgerichteten
Zusammenlebens (eine Leitfrage Paul Ricceurs) ergibt, das sich ohne
eine welt-weite und weltliche (mondain; mondial) Zeitlichkeit nicht
denken ldsst (wie Jean-Luc Nancy meint).? Dieser hier nur anzudeu-
tenden hyperkomplexen sozialphilosophischen Konfiguration ist we-
niger denn je mit klassischen Formen von theoria beizukommen —
weder mit sokratischen Gespriachen noch mit platonischen Dialogen
allein, weder blof8 mittels kynischer Souverinitit noch mit existen-
zieller Essayistik, weder mittels einer bis an den Himmel reichenden,
das blofl Rhapsodische, Fragmentarische und Aggregierte verachten-
den Architektonik®® noch auch im Rahmen eines auf unerschiitter-

Kreise drehen« kann; K. Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Frankfurt/
M., Hamburg 1955, S. 141.

% Leibhaftige Wesen konnen niemals »ins Internet gehens, wie es eine gedankenlose
Redeweise nahelegt. Sie bleiben auf ein Leben »an Ort und Stelle« vital angewiesen,
auch wenn dieses in beschleunigten Gesellschaften viele Ortsverinderungen erforder-
lich macht. Beweglichkeit, Temporalisierung und de-zentrierte, quasi »ortspolygame«
(U. Beck), >nomadische« Aufgeschlossenheit fiir viele heterogene Orte fiihrt jedoch
streng genommen niemals zur volligen De-Lokalisierung oder Ortlosigkeit. Wenn
dieser Begriff eine Zerstorung oder Aufhebung jeglicher Situierung >verbindlichen«
Zusammenlebens meint, liuft er auf eine soziale Pathologie hinaus. Die Frage, »was
»Ortlichkeitc eigentlich bedeutet« unter heutigen Bedingungen, erscheint vielen Ge-
genwartsdiagnostikern zunehmend ritselhaft; vgl. die Beschreibungen von Arjun Ap-
padurai, Andrew Kirby, Joshua Meyrowitz, Roland Robertson u.a. in U. Beck (Hg.),
Perspektiven der Weltgesellschaft, Frankfurt/M. 1998. Das Zitat findet sich auf S. 24;
ders., Was ist Globalisierung?, Frankfurt/M. 1997, S. 127 ff.

» H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt/M. 31982; Levinas, Totalitit und
Unendlichkeit, S. 308f.; P. Ricceur, Le Juste, Paris 1995; ders., Le Juste II, Paris 2001;
J.-L. Nancy, Die Erschaffung der Welt oder Die Globalisierung, Berlin 2003. Siehe
auch den Epilog zu diesem Band.

3 1. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Hamburg 1976, A 832/B 860.

541



Einleitung

liche Prinzipien gegriindeten und Begriffe wie Steine zusammen-
fiigenden Systems?®, das sich tiber jegliche »uneinheitliche Mannig-
faltigkeit« hinwegsetzt. Gefordert ist vielmehr eine konzertierte, von
niemandem mehr zu beherrschende theoria, die sich dem Sozialen
vor allem dort, wo es schmerzhaft unter die Haut geht, riickhaltlos
aussetzt, um von der dunklen Lichtung dieser Negativitit aus zu den-
ken zu geben, wie wir uns das Soziale >positiv¢, als nicht nur ertrig-
liches, sondern womdglich bejahbares, vorstellen kénnen — wobei die-
ses >Wirc stets problematisch bleibt. Wer sich in einem Raum des
Sozialen, den wir niemals ganz aus eigener Kraft erdffnen konnen,
dazu zihlen kann, wird sich allenfalls zeigen, wenn das zu denken
Gegebene riickhaltlos Anderen tiberlassen wird. Insofern hat das hier
bedachte Soziale unvermeidlich auch einen >performativen< Aspekt:
es bewihrt sich nur im Verzicht auf jegliches Ansinnen, das Beschrie-
bene souverin selbst im Griff behalten zu wollen — im Gegensatz zu
einer fragwiirdigen, quasi kartographischen Uberblicksliteratur, die
den Eindruck erweckt, die jeweiligen AutorInnen seien gar nicht da-
rauf angewiesen, sich in jener Landschaft der Praxis wirklich zu be-
wegen, auf die Gefahr hin, in deren Gewaltsamkeit den Verstand zu
verlieren.” Diese Gefahr kommt im Folgenden erst am Schluss zu
Wort. Sie bestimmt hintergriindig aber von Anfang an die Frage,
wie es moglich ist, nicht nur irgendwie an Andere anzukniipfen,
kommunikativ >in Verbindung zu treten< und sich mit ihnen zu >ver-
netzen¢, sondern dabei Hass und Liebe, Misstrauen und Vertrauen,
Vergemeinschaftung und Solidaritit zu riskieren, wobei es sich als
unvermeidlich erweist, sich in Schuld und Schulden, in vielfachen
Widerstreit, in Dissens und gewaltsame Konflikte bis hin zum Krieg
in alten und neuen Formen zu verstricken.® Die sich hier anschlie-

31 B. Casper, Das Dialogische Denken. Franz Rosenzweig, Ferdinand Ebner und Mar-
tin Buber. Um einen Exkurs zu Emmanuel Levinas erweiterte Neuausgabe, Freiburg
i. Br.,, Miinchen 32017, S. 150f.

3 Ganz dhnlich, ebenfalls mit Hilfe kartografischer bzw. topografischer Metaphorik,
setzen andere an; bspw. G. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Uber die Seele
im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution, Miinchen 1956, S.235ff., und
G. Gamm, Verlegene Vernunft. Eine Philosophie der sozialen Welt, Leiden et al. 2017,
S.7-28.

3 Das wirft die Frage auf, ob man nicht zumal angesichts der europiischen, bis heute
nicht durchgreifend pazifizierten, insofern noch immer dem Kantischen Natur-
zustand entsprechenden Geschichte von vornherein mit der Topografie einer Kriegs-
landschaft einsetzen sollte, um in deren Profile alles andere einzutragen. Damit meine
ich nicht, was der »Feldartillerist« Kurt Lewin wihrend des Ersten Weltkriegs in

542



Zur »zwischenzeitlichen< Topografie des Sozialen

Benden Studien (Kap. XV-XXX) loten das Einanderausgesetztsein in
diesen Fragenkomplexen sowohl eingedenk unaufhebbarer, atopi-
scher Alteritit des Anderen als auch in Anbetracht niemals zu-
reichender normativer Institutionalisierbarkeit einer Anarchie des
Sozialen aus, die das stindige Geschehen unseres von Anfang an >ver-
anderten¢, auf Andere angewiesenen, aber auch vor ihnen sich in
Acht nehmenden, verletzbaren Lebens bestimmt. Das macht jeden-
falls ein sozialphilosophisches Vorgehen deutlich, das diesen >Anfang:
dort lokalisiert, wo menschliches, voriibergehendes Leben anhebt, das
aus Anderen entsteht: in der Geburt und in einer Generativitit, die
uns zu einem Leben nicht nur nacheinander, sondern auseinander
und fiireinander in unabsehbarer Geschichtlichkeit bestimmt, ohne
dabei rein biologisch festzulegen, wer diese Anderen jeweils sind
und auf welche kiinftigen Anderen hin wir leben.

Mit der angedeuteten topografischen Metaphorik stehe ich kei-
neswegs allein. Ganz abgesehen von ihren Urspriingen im >topischenc
Denken der Antike, das u.a. in die klassische Rhetorik mit ihren
Topoi, Fundorten der Erdrterung, eingemiindet ist, und abgesehen
von ontologischen Topologien, wie man sie bei Martin Heidegger
und Maurice Merleau-Ponty antrifft, spricht bspw. Gilles Deleuze in
seinem Kommentar zu Jacques Donzelot im Jahre 1977 von einer
»Karte des Sozialen«?, das mit seinen Atopien, Dystopien und Hete-
rotopien® allerdings von der Pseudo-Vertrautheit einer von Autoch-
thonen exklusiv zu beanspruchenden Landschaft?¢ weit entfernt ist,
zumal es vielfach auf grenziiberschreitende, hybride Verflechtungen
mit Fremden und auf »multizentrische Netzwerke« verweist, die wie-
derum auf »umfassendere >Landschaften« [scapes] wie die Finanz-

einem berithmten sozialpsychologischen Aufsatz zur Ausnahmesituation der Front
geschrieben hat (»Kriegslandschaft«, in: Zeitschrift fiir angewandte Psychologie
Nr. 12, [1917], S.440-447), sondern die geschichtliche Sedimentierung extremer
und radikaler Gewalt in der von den Europdern bis heute durchlebten, aber vielfach
verkannten Szenerie ihres weitgehend selbstverstindlich hingenommenen Lebens-
milieus. Es bedarf schon der historischen Sensibilitit eines Georges Didi-Huberman,
um diesen Zusammenhingen topografisch auf die Spur zu kommen. Vgl. Kap. I1I, 3.
3 G. Deleuze, »Der Aufstieg des Sozialen, in: J. Donzelot, Die Ordnung der Familie,
Frankfurt/M. 1980, S. 244252, hier: S. 246.

% Vgl. u.a. M. Foucault, »Andere Rdumec, in: K. Barck, P. Gente, H. Paris, S. Richter
(Hg), Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer anderen Asthetik,
Leipzig 1991, S. 34—46.

3 S, Kracauer, Das Ornament der Masse [1963], Frankfurt/M. 1977, S.81-105;
B. Waldenfels, Topographie des Fremden, Frankfurt/M. 1997, S. 11f.

543



Einleitung

welt« verweisen, wie Jan Nederveen Pieterse feststellt.?” Auch im
Denken des Sozialen haben vielfiltige, niemals auf >das Fremde< im
Singular reduzierbare Fremdheiten ihren Ort — nicht aber, ohne uns
mit Aporien, Ausweglosigkeiten® und ungastlichen, ariden Terrains
zu konfrontieren, wo die beste Orientierung nicht mehr weiterhilft.
Ohnehin kann aber das Soziale allenfalls arg verkiirzt in den Blick
kommen, wenn man gewissermaflen zu gut orientiert ist, statt sich
einzugestehen: »ich kenne mich nicht [mehr] aus« — womit lt. Ludwig
Wittgenstein ein genuin philosophisches >Problem« doch iiberhaupt
erst anhebt.®

Genau dieses Eingestidndnis steht denn auch hier gleichsam am
Eingang der folgenden Untersuchungen: >Ich weif8 nicht¢, ob und wie
es moglich ist, eine »Bejahung der Exterioritit des Anderen« oder
seiner »Exotopie« (Michail Bachtin), wie sie uns Todorov zufolge*
Levinas abverlangt, mit einer Orientierung in der Topografie sozialer
Zeit zu verbinden, wo es darauf ankommt, sich gleichsam zwischen
Dissens und Differenz, Vertrauen und Misstrauen, Liebe und Hass,
Gewalt und Befriedung hindurchzubewegen, um all dem nicht derart
verhaftet zu bleiben, dass sich keine freie Bewegung mehr aufeinan-
der zu und gegebenenfalls auch voneinander weg vorstellen lésst,
wenn es darum geht, radikale Konflikte zu entschirfen. Woraus sol-

% J.Nederveen-Pieterse, »Der Melange-Effekt. Globalisierung im Plural«, in:
U. Beck (Hg.) Perspektiven der Weltgesellschaft, S. 87-124, hier: S. 96.

3 Ebd., S.184ff. Zu warnen ist hier vor dem Missverstindnis, eine Topografie des
Sozialen befasse sich womdglich nur mit sozialen Raumen oder >verraumliche« das
Soziale auf Kosten der Zeit usw. Es geht gerade darum, eine Art Landschaft der Praxis,
in der man sich nur zeitlich und raumlich bewegen kann, theoretisch abzubilden in
einer Topografie, in der man nicht im Vorhinein weif}, welche Erfahrung, welcher
Begriff, welches Ziel wo liegt und in welcher Nachbarschaft, zu der mehr oder weniger
gangbare oder erst zu bahnende Wege fithren mégen. Mit topografischer Metaphorik
arbeitet auch Michel de Certeau in Kunst des Handelns, Berlin 1988, wobei er in
seinen Beschreibungen der Taktiken und Praktiken, mittels derer man sich in einer
Landschaft der Praxis bewegen kann, zwischen terranen und maritimen Assoziatio-
nen schwankt. Es ist ein Desiderat, dieses Schwanken sozialphilosophisch eigens zu
bedenken (s. ebd., S. 35).

3 S.0. Anm. 2. Ob das Telos eines solchen >Orientierungsproblems« grundsitzlich die
sichere Reorientierung sein muss, wie sie in gewissen Spielen mdoglich ist, deren Re-
geln allen bekannt sind, erscheint fraglich, denn in einer solchen Perspektive gibt es
keine unaufhebbare >Irre¢; vgl. dazu W. Stegmaier, Philosophie der Orientierung, Ber-
lin 2008, S. 164f., 641.

# T. Todorov, Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen, Frankfurt/M.
1985, S. 295.

544



Zur »zwischenzeitlichen< Topografie des Sozialen

che Konflikte entstehen und >wohin sie fithren, wie wir in einer
gleichfalls stopologischen< Ausdrucksweise sagen, ist in der Regel vor-
ab nicht zu erkennen. Auch in deren theoretischer Erkundung begibt
man sich auf teils noch fremde >Denkweges, die unversehens ins Apo-
retisch-Weglose miinden konnen — und vielleicht miissen, wenn es
denn stimmt, dass sich zumindest eine gastliche soziale Welt allemal
nur in einer »Wiiste des Sinns«*! einrichten und aufrechterhalten
ldsst, in der sie jederzeit wieder zur terra incognita** werden kann,
wo man jede Orientierung einbiifst.

Es mag sein, dass die Erde (abgesehen von den Meeren) bzw. ihre
reale Oberfliche topografisch weitgehend erkundet ist, wie nach den
Entdeckungsreisen James Cooks schon Georg Forster Ende des
18. Jahrhunderts meinte.* Und es mag zutreffen, dass sich v.a. dko-
nomische, exterritorialec Machte weitgehend ungehindert iiber sie
ausbreiten konnen. Aber dass beispielsweise Zygmunt Bauman da-
raus schlielen konnte, wir seien »Zeugen des Endes der Geografie:
Entfernungen spielen keine Rolle mehr«*, weist nur darauf hin, dass
die phianomenologische Topografie unserer Welterfahrung, die wir
nur als >irdisches, in ihr situierte, leibhaftige, auf Nahe und Ferne ver-
wiesene und angewiesene, >voriibergehende« Subjekte machen kon-
nen, trotz vieler Vorarbeiten von Michael Bachtin iiber Kurt Lewin,
Carl Schmitt und Maurice Merleau-Ponty bis Henri Lefebvre, Pierre
Bourdieu, Kitaro Nishida, Michel Serres, Jeff Malpas, Edward S. Ca-
sey und Marc Augé® sozialphilosophisch noch in den Anfingen

4 G. Bataille, Die Freundschaft und Das Halleluja (Atheologische Summe 1I), Miin-
chen 2002, S. 197, 256; M. Blanchot, Der Gesang der Sirenen, Frankfurt/M. 1988,
S.111, 113; M. Hart, A. Negri, Empire, Cambridge, London 2000, S. 145, 207, 362,
378, 380.

4 Wie, das zeigen in ausgezeichneter Weise Autorinnen wie Anne Michaels in ihrem
Roman Fugitive Pieces, Dt. Fluchtstiicke, Berlin *1997; vgl. bspw. S. 69, 150, 169, so-
wie Autoren wie Peter Weiss in seiner Asthetik des Widerstands, Frankfurt/M. 2005,
und Winfried G. Sebald in Austerlitz, Miinchen, Wien 2001. Bei Michaels ist m.E.
gerade kein privativer Begriff des nicht Bekannten gemeint. Schlieflich riithrt der
Fleck, der auf die Spur jener terra fiihrt (s. Anm. 3), vermutlich von einer Trine
her ...

# G. Forster, »Cook, der Entdecker«, in: Ausgewdhlte Schriften, Warendorf 2003,
S. 7-176, hier: S. 67f.

# Z.Bauman, »Zerstreuung der Machtc, in: Die Zeit 47 (1999), S. 14.

4 M. Bachtin, Formen der Zeit im Roman. Untersuchungen zur historischen Poetik,
Frankfurt/M. 1989; K. Lewin, Werkausgabe Bd. IV, Stuttgart 1981; C. Schmitt, Land
und Meer. Eine weltgeschichtliche Betrachtung [1942], Stuttgart ©22008; M. Merleau-
Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966; E. S. Casey, Getting back

545



Einleitung

steckt.*6 Erst recht gilt das fiir die begriffliche Topografie, die im Fol-
genden ausgeleuchtet wird — ausgehend von dem Grundgedanken,
dass das Spannungsverhiltnis zwischen dem Anderen und dem So-
zialen konkret Gestalt in Lebensformen annimmt, die sich zumal als
generative unvermeidlich in Probleme der Solidarisierung, fragwiir-
diger Vergemeinschaftung, des Vertrauens und Misstrauens, des Dis-
senses, des Hasses und kriegerischer Gewalt verstricken, um nur
einige buchstiblich elementare bzw. >elementalec”” zu nennen. Da-
von, wie diese >Probleme« auseinander hervorgehen und untereinan-
der zusammenhingen, d.h. wie sie topografisch zu konfigurieren
sind, vermittelt uns bislang, so weit ich sehe, keine Theorie des So-
zialen auch nur annihernd eine zureichende Vorstellung. An dieser
Stelle macht sich denn auch empfindlich das (auch hier keineswegs
eingeloste) Desiderat sozialphilosophischer Theoriebildung bemerk-
bar, Konzeptionen sozialer Topografie in kritisch-metaphorischer Per-
spektive zu beleuchten. Es mag ja sein, dass »der Mensch [...] ein
Landtier, ein Landtreter« ist, wie Carl Schmitt feststellte. Aber selbst
ihm, der sich fragte, ob »das menschliche Dasein und menschliche
Wesen in seinem Kern rein erdhaft und nur auf die Erde bezogen«
ist, und vor militanten Schlussfolgerungen nicht zuriickschreckte, ka-
men erhebliche Zweifel daran. Gibt es nicht neben »authochtonens,
d.h. landgeborenen, auch sautothalassisches, d.h. rein vom Meer be-
stimmte Volker«* wie etwa die Seenomaden des Pazifiks? Sind damit
schon alle topografischen Grundorientierungen erschopft? Sind nicht
auch die Autochthonen embarqué (Pascal)® auf dem Raumschiff Er-
de, das allerdings im freien Fall unterwegs ist, aber nicht schwimmt?

into place, Bloomington 1993; M. Augé, Orte und Nicht-Orte. Voriiberlegungen zu
einer Ethnologie der Einsamkeit, Frankfurt/M. 1994.

% Vgl. R. Maresch, N. Werber (Hg.), Raum. Wissen. Macht, Frankfurt/M. 2002;
S. Giinzel (Hg.), Topologie. Zur Raumbeschreibung in den Kultur- und Medienwis-
senschaften, Bielefeld 2007; ders. (Hg.), Raumuwissenschaften, Frankfurt/M. 2009;
A. Drost, M. North (Hg.), Die Neuerfindung des Raumes. Grenziiberschreitungen
und Neuordnungen, Koln — Weimar — Wien 2013; S. Rau, Raume. Konzepte, Wahr-
nehmungen, Nutzungen, Frankfurt/M., New York 2013; A. Schlitte, T. Hiinefeldt,
D. Romi¢, J. v. Loon (Hg.), Philosophie des Ortes. Reflexionen zum Spatial Turn in
den Sozial- und Kulturwissenschaften, Bielefeld 2014.

4 Anspielend auf den Begriff eines Elements, in dem wir uns bewegen. Die genann-
ten Leitbegriffe stehen in diesem Sinne fiir Elemente des Sozialen.

4 Schmitt, Land und Meer, S. 10.

# B. Pascal, »Preuves par discours I«, http://www.penseesdepascal.fr/II/I[1-moderne.

php.

546



Zur »zwischenzeitlichen< Topografie des Sozialen

Ich deute diese metaphorisch-kritischen Riickfragen hier nur an, um
deutlich zu machen, dass sich weder die Phinomenologie unseres
rdumlich situierten, leibhaftigen Lebens noch auch die Idee einer be-
grifflichen Topografie sozialen Denkens unverfinglich an terrane
oder maritime Metaphern (oder an deren Verkniipfung wie in Jean-
Frangois Lyotards Bild des Archipels oder in Jacques Derridas Rede
von Gestaden [parages]*®) anlehnen kann bzw. sollte, da sich die ent-
sprechende Tkonologie in metaphorologisch-kritischer Perspektive als
politisch héchst brisant herausgestellt hat. Carl Schmitt ist dafiir nur
ein Beispiel unter vielen. Der in Jahren der radikalen Entwurzelung
und der Verlassenheit vielfach bezeugten Erfahrung, wie auf einem
Meer der Zeit® ausgesetzt zu sein, ohne feste Orientierung und ohne
Aussicht auf ein rettendes Ufer oder auf einen Hafen, von wo aus die
sEinheimischen< die Schiffbriiche Anderer beobachten konnen, um
sich der eigenen Erhabenheit zu versichern (wie es sich Kant vor-
gestellt hat®?), kann man mit Schmitt jedenfalls nicht gerecht werden.

Aristoteles glaubte, alles Seiende habe einen bzw. seinen, ihm
eigenen, natiirlichen Ort.?® Doch wir, die wir uns nach der Geburt
iiberhaupt erst mit der Hilfe Anderer >verorten< miissen (wie man
heute sagt), ohne je in einem Leben »an Ort und Stelle< aufgehen zu
konnen, gehéren in diesem Sinne iiberhaupt nirgendwo hin. Mit
einem Ort, der uns erst von Anderen eingerdumt wurde oder den
wir einnehmen, um von ihm auszugehen, konnen wir niemals
schlicht identisch sein — wie es Apologeten des Autochthonen, des
ethnischen und national Identitdren mit geo-politischen Ambitionen
glauben machen. Und wir kénnen physisch und imaginir anders-
wohin aufbrechen, auch iiber das Utopische hinaus, das schliefSlich,
dem Wortsinn nach, nirgends zu finden ist. Sowohl der Ort, an dem
wir leben, als auch der Raum, den wir dabei in Anspruch nehmen und
Anderen einrdumen, gibt es als solchen, sozialen, nur durch eine leib-

% J.-E Lyotard, Der Widerstreit, Miinchen 21989, S. 217 f£.; J. Derrida, Gestade, Wien
1994, S. 68, 180.

51 Weiss, Asthetik des Widerstands, 844f.; Sebald, Austerlitz, 49; Michaels, Fugitive
Pieces, 22.

52 1. Kant, Kritik der Urteilskraft, Werkausgabe Bd. X (Hg. W. Weischedel), Frank-
furt/M. 1974, §28; H. Blumenberg, Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Da-
seinsmetapher, Frankfurt/M. 1988.

5 Aristoteles, Physikalische Vorlesung, Paderborn 1956, S. 104.

547



Einleitung

haftige Praxis der Situierung®, die sich mittels eines homogenisier-
ten Raumbegriffs, der wie in der Physik nur Stellen und objektive
Distanzen kennt, nicht verstehen lidsst.®> Fin sozialer Ort ist kein
Punkt; und ein sozialer Raum kein Behilter. Orte und Riume werden
uns eingerdumt und konnen, mangels einer solchen Praxis, ohne wei-
teres wieder ganz und gar verschwinden. Wie aber soll man sich von
der existenziellen Topografie, die allein durch unser soziales Leben
Gestalt annimmt und die wir durchleben, eine angemessene Vorstel-
lung machen — ohne Begriffe, die dazu dienen miissten, sich in ihr zu
orientieren? Macht nicht auch der wiederholte Gebrauch von erprob-
ten Begriffen auf seine Weise blind?

Gehen wir — statt wie im neuzeitlichen Atomismus vom isolier-
ten, nur an der eigenen Selbsterhaltung interessierten Individuum —
wieder vom >Topos< des Anderen aus, der mit seiner unaufhebbaren
Alteritit nirgends eindeutig zu orten ist, so liegt es wie gezeigt nahe,
zur Verantwortung, zum Dritten, zum Gerechten im gesellschaft-
lichen Kontext und schliefllich zum Weltweiten iiberzugehen® — so
als wiiren diese theoretischen >Topoic gewissermafSen konzentrisch
umeinander gelagert.”” Wenn wir aber den Anderen von Anfang an
als einen kiinftigen Weltbiirger aufnehmen, wie es Kant verlangt hat-
te, und wenn dabei eine >Weltlichkeit< (J.-L. Nancy) im Spiel ist, die

5% Levinas spricht vom »pra-geometrischen Wesen des Raumesc, das darin liegen soll,
»daf er durch den Anderen bewohnt wird«; Jenseits des Seins, S. 264.

5 Vgl. Bachelard, Poetik des Raumes, Kap. IX.

% Erst in einem meta-topografischen Vergleich kénnte sich zeigen, wie weitgehend
eine im Zeichen unaufhebbarer Alteritit des Anderen skizzierte und an der Ontoge-
nese orientierte Topografie von klassischen Vorbildern abweicht — v.a. von Hobbes,
der vom isolierten Einzelnen aus das souverinititstheoretische Ordnungsproblem
aufwirft, das Institutionen als sog. sekundire Systeme laut Hans Freyer nur so lgsen
konnen, dass sie dabei Gefahr laufen, totalitir zu werden; vgl. H. Freyer, Theorie des
gegenwiirtigen Zeitalters, Stuttgart 1955, S. 53ff., 170. Eben diese Theorie hat aber
nicht von Anfang an einen anti-totalitiren Ansatzpunkt, wie ihn eine historisierte
Sozialphilosophie heute, vor dem einschligigen geschichtlichen Hintergrund, haben
muss.

57 Vgl. als rezentes Beispiel: V. Beck, Eine Theorie der globalen Verantwortung. Was
wir Menschen in extremer Armut schulden, Berlin 2016, S. 81. Wie will man aber so
einer permanenten grenziiberschreitenden »Selbsterzeugung des Sozialen« (unter
Beibehaltung subsidiirer politischer Strukturen) Rechnung tragen, die sich in man-
nigfaltig Globales und Lokales vernetzenden und vermischenden Sozio-Sphiren aus-
prigen? Vgl. Albrow, Das Globale Zeitalter, S.257, 261, und zur angeblichen De-
Territorialisierung des Sozialen L. Pries, Die Transnationalisierung der sozialen Welt.
Spielriume jenseits von Nationalgesellschaften, Frankfurt/M. 2008, Kap. 3.

548



Zur »zwischenzeitlichen< Topografie des Sozialen

nur aus gastlichem Verhalten entspringen kann, das Anderen einen
niemals vollig zu schlieflenden, auf Dritte und Fremde hin gedffneten
>Raum zum Lebenc einrdumt, erweist sich dann nicht die Peripherie
einer solchen imaginéren theoretischen Topografie des Sozialen engs-
tens mit deren Zentrum verkniipft, das zunichst >der Andere< mar-
kierte? Erweist sich so gesehen die Vorstellung einer konzentrischen
Topografie nicht als viel zu schlicht?’® Besteht andererseits die ge-
ringste Aussicht darauf, mittels einer komplexeren topografischen
Reprisentation des Sozialen das soziale Leben umfassend gleichsam
abbilden zu konnen? Der Begriff der Topografie kann sowohl das Ab-
zubildende als auch dessen bildliche Reprisentation meinen. Beides
steht aber keinesfalls in einer mathematisch ein-eindeutigen Relation
zueinander. Deshalb gibt es Topografien des Sozialen, aber nicht die
Topografie des Sozialen. Wie jede Landkarte, so bildet auch eine be-
griffliche Topografie das Abzubildende stets einseitig ab.? Im Ubri-
gen zwingt die unvermeidliche Linearisierung durch das Medium der
Schrift dazu, von einem Ansatzpunkt zu theoretisch gleichsam
sbenachbarten« selektiv iiberzugehen, wie es auch im Folgenden ge-

5 Die Gegenprobe konnte man mit Hilfe von Alfred Schiitz’ Sozialphdnomenologie
machen, die m.E. eindeutig vom Modell einer konzentrischen Topografie ausgeht;
und zwar sowohl mit Blick auf leibhaftiges Leben als auch mit Blick auf dessen be-
griffliche Orientierung in und an der sozialen Welt; u.a. in: Der sinnhafte Aufbau der
sozialen Welt. Eine Einleitung in die verstehende Soziologie, Frankfurt/M. 1974. Hier
miisste man weiter denken in Richtung auf eine kritische Theorie der Metaphorizitit
bzw. einer Bildlichkeit, die gewissermaflen >begriffliche Landkarten< zu entwerfen er-
laubt, welche ihrerseits metaphorisch zu verstehen sind. D.h. auch, dass das, was
>bildlich, in diesem Falle topografisch beschrieben wird, andere >Bilder« zulisst. Vgl.
B. H. E. Taureck, Metaphern und Gleichnisse in der Philosophie. Versuch einer kriti-
schen Ikonologie der Philosophie, Frankfurt/M. 2004.

% D.h. auch: mit Momenten untilgbarer Kontingenz, die aber nicht mit bloBer Arbi-
traritit zu verwechseln ist. Das konnte ein detaillierter Vergleich mit der ausdriicklich
als sozialphilosophisch bezeichneten ontologischen Topografie Eugen Finks zeigen.
Wo dieser auf eine unmittelbare »Zeugenschaft des menschlichen Daseins« fiir sich
selbst vertraut, mochte ich gerade diesem Begriff sein unverzichtbares historisches
Profil im Sinne einer historisierten Sozialphilosophie zuriickgeben, die sich mit en-
thistorisierten Begriffen wie pdlemos (fiir Krieg jeglicher Art), Spiel, Tod, Herrschaft
und Arbeit nicht zufriedengeben kann, die gleichsam Finks ontologisches Terrain ab-
stecken, ohne dass deutlich wiirde, wie radikal sie ihrerseits als geschichtlich infrage-
gestellt begriffen werden miissen. Das zeigt sich, wenn man die fragliche Zeugen-
schaft als Zeugenschaft angesichts Anderer und fiir Andere reinterpretiert, wie ich
es an anderer Stelle wiederholt versucht habe. Vgl. E. Fink, Grundphinomene des
menschlichen Daseins, Freiburg i.Br, Miinchen 1979, S. 41, 56, sowie die Hinweise
in Kap. VIII, Anm. 90.

549



Einleitung

schehen wird. Das steht dem aber nicht entgegen, daran sich anschlie-
8ende >Denkwege« in mehreren Richtungen zu durchlaufen, so dass
sich deren Verzweigungen in Haupt- und Nebenwege und Uberkreu-
zungen abzeichnen kénnen — wie im Begehen einer Landschaft oder
in der Exploration einer uniibersichtlichen Kiiste, die man nur ken-
nen lernt, wenn man sie in verschiedenen Richtungen erkundet, ohne
sich je dessen sicher sein zu konnen, ob sie in veridnderten Perspekti-
ven nicht wieder ginzlich unvertraut erscheinen wird. Keineswegs
steht zu erwarten, dass sich das befremdliche Eingestdndnis, sich
nicht auszukennen, das die in menschlichen Lebensformen Gestalt
annehmende Spannung zwischen dem Anderen und dem Sozialen
tiberhaupt erst zum philosophischen >Problem« werden ldsst, am Ende
erledigen wird.

Liegt schon die eigentliche Freiheit des Anderen in seiner
Fremdheit, wie Levinas gelehrt hat, um so das Soziale der Alteritit
des Anderen auszusetzen, so reichert sich diese Fremdheit im Hori-
zont Dritter und schliefSlich einer weltweiten Vergesellschaftung
noch derart durch mannigfaltige Fremdheiten an, dass wir keinerlei
Aussicht haben, uns das Soziale umfassend verstindlich und vertraut
zu machen. Zwar wurde schon oft befiirchtet, es gebe iiberhaupt
»kein Drauflen« mehr®, nachdem die Erde und die Welt umfassend
erkundet®! worden zu sein und nachdem das Soziale auch begrifflich
alles erfasst zu haben scheint, doch die Phinomenologie der Fremd-
heit belehrt uns eines Besseren: Im >Innern< des Sozialen sind wir
lingst uns selbst fremd geworden, nicht zuletzt angesichts der Ge-
walt, die man gegeneinander veriibt, so dass es als grobe Fahrlassig-
keit erscheint, mit dem seit alters her iiberlieferten Diktum unbe-
dacht zu behaupten, »nichts Menschliches ist mir fremd«.®? Wenn
daran etwas Wahres ist, so bedeutet es gerade nicht, dass uns restlos
alles >Menschliche« bzw. auf Menschen Zuriickzufithrende vertraut
wire, sondern umgekehrt, dass wir darin das entdecken, was im
Menschlichen unaufhebbar fremd bleibt — wie nicht zuletzt das im
leibhaftigen Einanderausgesetzt- und Ausgeliefertsein erfahrene In-
humane bzw. Unmenschliche, das jenes Diktum keineswegs einfach
einschlielen kann. Daraus mag die Versuchung entstehen, sich auf
dem Wege imaginirer Flucht und der Einbildung dem Sozialen, in

® Vgl. Bd. [, Kap. I, Anm. 1, 15.
1 V., Fiir eine Kultur der Gastlichkeit, Freiburg i. Br,, Miinchen 2008, Kap. II, 1.
¢ Cicero, De officiis, S. 29; vgl. Bd. I, Kap. VIII, 4.

550



Zur »zwischenzeitlichen< Topografie des Sozialen

dessen Befremdlichkeit man sich eigentiimlich de-platziert vorfindet,
entziehen zu wollen, sei es vorliufig in einer geschiitzten Zuflucht,
sei es als ohnehin >voriibergehend« Lebender im Anderen der Zeit.
Zwischenzeitlich aber bleibt man so oder so auf eine verldssliche Blei-
be angewiesen, die weder ihre innere Fremdheit je loswird noch auch
sich in radikaler Ungastlichkeit nach auflen jemals ganz wird ab-
schlieflen konnen, wenn sie nicht eben dadurch unbewohnbar werden
soll. Genau diesen Gedanken rdumen die folgenden Untersuchungen
ein, indem sie ihn dem Sozialen einschreiben, auf das jeder Andere
auf der Suche nach einem wirklich lebbaren Leben angewiesen und
dem jeder riickhaltlos ausgesetzt bleibt.

551






Teil D
Generativitit, Solidaritit, Gemeinschaft






Kapitel XV

Generativitit, Generationen und generative,
intergenerationelle Solidaritit

Leben nacheinander, auseinander und fireinan-
der in unabsehbarer Geschichtlichkeit

In weiter Natur [ist] kein Wesen zu finden,

Das nur einzig in [seiner] Art, nur einzig entstehet und aufwdichst:
Immer gehort es zu einem Geschlecht, und eben der Art sind
Mehrere da.

Lukrez!

1l semblerait que la vie est une sorte de substitution
qui doit passer de race en race.
Jean-Jacques Rousseau?

Die Ohnmacht des Lebens zeigt sich aber [...] darin,

dafS, was anfingt, und was Resultat ist, auseinanderfallen [:]
Produkt des einen Individuums und Anfang des anderen.
Georg W. F. Hegel®

Laut Kants, an den franzdsischen Naturforscher Georges-Louis Lec-
lerc, Comte de Buffon (1707-1788) anschlielender Schrift Von den
verschiedenen Rassen der Menschen (1775) »gehoren alle Menschen
auf der weiten Erde zu einer und derselben Naturgattung, weil sie
durchgingig mit einander fruchtbare Kinder zeugen, so grofle Ver-
schiedenheiten auch sonst in ihrer Gestalt mogen angetroffen wer-
den«.* Demnach liegt in der Generativitit das, was durch eine
»unabsehliche Reihe von Zeugungen« die menschliche Gattungs-
geschichte hervorbringt — im Horizont von >Vorfahren< und >Nach-
fahren¢, deren Vergangenheit und Zukunft sich jenseits einer Schwel-
le von drei Generationen in der Regel weitgehend im Anonymen

! Lukrez, Von der Natur der Dinge, Frankfurt/M. 1960, II, 1077 £, S. 78.

2 J.-J. Rousseau, Julie, ou la Nouvelle Héloise, Paris 1925, VI, 4.

3 G. W. E. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. I. Die Ver-
nunft in der Geschichte, Hamburg 61994, S. 72, 58.

+ L. Kant, »Von den verschiedenen Rassen der Menschenc, in: Werkausgabe (= WA),
Bd. XI (Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977, S. 9-30, hier: S. 11.

555



XV - Generativitit, Generationen und intergenerationelle Solidaritit

verliert. Gleichwohl sollten sie alle miteinander dadurch verbunden
sein, dass sie den jeweils nachfolgenden ihr Vernunfterbe tiberliefern?
und infolgedessen auch in Erinnerung bleiben. Darin, so scheint es,
lage eine weltgeschichtliche Solidaritit aller Menschen.

Dieser bei Kant nur angedeutete Zusammenhang von Generati-
vitit, Generationen und generativer, intergenerationeller Solidaritat
erscheint heute ganz und gar zerrissen. Jedenfalls ist er in keiner
Weise mehr unbedacht vorauszusetzen. Ohne dabei blof3 restaurative
Absichten zu verfolgen, werfe ich im Weiteren die Frage auf, ob und
wie dieser Zusammenhang heute neu zu denken sein konnte. Dabei
wird sich zeigen, wie die Leitbegriffe, an denen ich mich hier orien-
tiere, in einer subtilen Wechselbeziehung zueinander stehen: Jene
Solidaritit setzt Generationen voraus, und diese beruhen auf mensch-
licher Generativitiat; umgekehrt liegt in generativer Zeiterfahrung
auch schon die Offnung auf ein Leben von Anderen her und auf An-
dere hin, das von Anfang an die Frage aufwirft, ob es nicht in Hori-
zonten einer letztlich anonymen Geschichtlichkeit zahlloser Genera-
tionen solidarische Formen annehmen miisste. Kaum eine Spur
davon verrit allerdings der vielfach polemische Diskurs tiber heutige
Generationenverhaltnisse, von dem ich zunichst ausgehe (1), um so-
dann nach einer Generativitdt zuriickzufragen (2), die nach generati-
ver und intergenerationeller Solidaritdt® einer nur menschlich zu ver-
biirgenden Welt zu verlangen scheint (3).

1. Das polemische Verhiltnis zwischen
Generationen heute

»Uns allen [ist] das Gift des Werdens todlich eingespritzt, lesen wir
bei Epikur.” »Sobald ein Mensch zum Leben kommt, sogleich ist er alt
genug zu sterbeng, heifdt es scheinbar gleichsinnig im Ackermann

> 1. Kant, »Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht« [1784],
in: WA X1, S. 31-50, hier: S. 35.

¢ Deren konkrete Ausbuchstabierung wiirde allerdings den Rahmen dieses Kapitels
bei weitem sprengen, so dass ich mich auf einige grundbegriffliche und ideen-
geschichtliche Klarungsversuche beschrinken muss. Ich kniipfe hier im Ubrigen an
Vorstudien an, welche die menschliche Generativitit gerade nicht auf eine Biologie
von »Zeugungen« reduzieren (wie es die einleitend zitierten Worte Kants zumindest
auf den ersten Blick nahelegen).

7 Epikur, Briefe. Spriiche. Werkfragmente (griech./dt.), Stuttgart 1985, S. 87, Nr. 30.

556



Das polemische Verhiltnis zwischen Generationen heute

aus Béhmen (um 1400-3).8 Der spatmittelalterliche Autor Johannes
von Tepl hatte dabei aber keine Binsenweisheit, sondern die Pflicht
eines jeden im Sinn, das ihm >gegebene« Leben zuriickzugeben. Und
diese moralische Okonomie sollte iiber den schmerzlichen Verlust
einer »unersetzlichen< Anderen hinwegtrésten. Das gerit in einer on-
tologischen Interpretation ganz aus dem Blick, die aus dem Zitierten
ableitet, der Tod sei als »Sein zum Ende« von Anfang an in unserem
Dasein gegenwiirtig.’ Insofern scheint wenn nicht »fiir alle endlichen
Dinge«, so doch fiir alle endlich Existierende gelten zu miissen, dass
»die Stunde ihrer Geburt schon die Stunde ihres Todes« ist.’* Doch
wenn Geburt und Tod nicht unmittelbar zusammenfallen, ergibt sich
daraus, dass letzterer allemal spiter eintritt — bekanntlich ohne dass
man wissen konnte wann und wodurch.™ Dessen ungeachtet besagen
historisch kontingente Vorstellungen von menschlicher >Normal-
sterblichkeit, zu der sich eine mehr oder weniger hohe oder niedrige
Kindersterblichkeit wie die Ausnahme zur Regel verhilt, dass die
Jiingeren nach den Alteren sterben werden, aus denen sie hervor-
gegangen sind. Umgekehrt bedeutet das, dass letztere ihre Nachkom-
men normalerweise nicht iiberleben werden. Das ruft, wie Hegel in
der Phinomenologie des Geistes schreibt, die »Rithrung« der Eltern
»gegen ihre Kinder« in dem Wissen hervor, deren »Fiirsichsein« in
ihnen werden zu sehen, »ohne es zuriickzuerhalten«. Es bleibe »eine
fremde, eigene Wirklichkeit«, in der umgekehrt die Kinder angesichts
ihrer Eltern mit Rithrung realisieren, ihr Werden »einem anderen
Verschwindenden« zu verdanken und ihr »Fiirsichsein und eigene[s]
SelbstbewufStsein zu erlangen nur durch Trennung von dem Ur-
sprung — eine Trennung, worin dieser versiegt«.!?

8 J.v. Tepl, Der Ackermann aus Béhmen, Stuttgart 1970, S. 62.

M. Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen 1984, S. 245.

10 H. Marcuse, Triebstruktur und Gesellschaft. Ein philosophischer Beitrag zu Sig-
mund Freud, Frankfurt/M. 1979, S. 197.

" Schon Rousseau realisierte: »die Verhiltnisse éndern sich stindig, der Geist des
Jahrhunderts ist unruhig und stiirzt von Generation zu Generation alles um«. Dabei
gehe es nicht darum, moglichst lange zu leben, sondern darum, wirklich zu »existie-
ren«. »Mancher wird mit hundert Jahren begraben, der bei seiner Geburt gestorben
war.« Andere betriigt man um ihr wirkliches Leben, indem man sie durch Vergesell-
schaftung versklavt. J.-J. Rousseau, Emile oder Uber die Erziehung, Paderborn 61983,
S.15f.

2 G. W. E Hegel, Phianomenologie des Geistes, Frankfurt/M. #1980, S. 336.

557



XV - Generativitdt, Generationen und intergenerationelle Solidaritit

So bringt der Philosoph eine Generativitit zur Sprache, die nicht
nur besagt, dass Eltern und Kinder normalerweise nacheinander le-
ben, sondern dass letztere aus ersteren durch Trennung hervor-
gehen.® Die in der Weise der Abschiedlichkeit realisierte Trennung
voneinander besiegelt schliefflich den Untergang des leibhaftigen
Ursprungs der Kinder, deren Erinnerung stets im Verzug sein wird.
Unvermeidlich zu spit realisieren sie ihren mehr oder weniger unver-
standenen generativen Ursprung, der sich ihnen infolge ihrer gleich-
sam diachron versetzten Lebenszeit immer schon entzogen hat. So
kommt es zu einem »Wechsel der sich fortwilzenden Geschlechter,
der, wenn es nach Hegel geht, »Bestand« nur in der Sittlichkeit eines
Volkes haben kann. Im »Hause der Sittlichkeit« aber zihlt am Ende
tiberhaupt »nicht dieser Mann, nicht dieses Kind, sondern ein Mann,
Kinder iiberhaupt«, d.h. das »Allgemeine«, worauf sich auch die
»Verhiltnisse des Weibes« griinden sollen.* Das musste seinerzeit
spitestens dann klar werden, wenn man von den Frauen verlangte,
kriegstaugliche Nachkommen in ausreichender Zahl als biopolitisches
Potenzial des Staates zu gebiren.’

Im Horizont des vom Staat reprisentierten Allgemeinen ver-
schwindet infolge der Zeugungen, welche aus Mannern und Frauen
immerzu die — scheinbar ersetzbare — Nachkommenschaft neuer Kin-
der, kiinftiger Miitter und Viter hervorgehen lassen, die Singularitit
eines jeden. Dass Kant in diesem Zusammenhang treffend von Zeu-
gungen spricht, erinnert immerhin noch daran, dass es Geschlechter
oder Generationen nur auf der Basis einer Generativitit gibt, aus der
allein sie hervorgehen kénnen. Doch >abstrahiert« die Vorstellung von
einem Wechsel von Geschlechtern oder Generationen genau davon.'6

13 Vgl. C. Castoriadis, Gesellschaft als imagindre Institution, Frankfurt/M. 1984,
S. 498, 515 ff.

4 Hegel, Phinomenologie des Geistes, S. 337.

5 Vgl. P. Berghoff, Der Tod des politischen Kollektivs. Politische Religion und das
Sterben und Toten fiir Volk, Nation und Rasse, Berlin 1997.

16 Lt. dem Duden. Bd. 7. Etymologie. Herkunftswirterbuch der deutschen Sprache,
Mannheim, Wien, Ziirich 1963, S. 210, 215, wurden beide Begriffe zeitweise syno-
nym gebraucht fiir die »Gesamtheit aller etwa zur gleichen Zeit geborenen Men-
schen« bzw. fiir die »Gesamtheit der gleichzeitig lebenden Menschen«. Dabei wurde
vielfach unbesehen vorausgesetzt, dass es derartige Gleichzeitigkeit in einem nicht
blof8 chronologischen Sinne nur geben kann, wo sie sich auf einen synchronen Erfah-
rungsraum bezieht. Vgl. bspw. G. Forster, »Uber die Beziehung der Staatskunst auf
das Gliick der Menschheit« [1793], in: Ausgewdihlte Schriften, Warendorf 2003,
S. 321-362, hier: S. 354f. — Das eingangs angefiihrte Rousseau-Zitat findet sich dt.

558



