
Martin M. Lintner

Von 
Humanae vitae 
bis 
Amoris laetitia
Die Geschichte 
einer umstrittenen Lehre

Tyrolia-Verlag · Innsbruck-Wien



Gedruckt mit Unterstützung der Südtiroler Landesregierung /  
Abteilung Deutsche Kultur

Erstveröffentlichung auf Italienisch:
Cinquant’anni di Humanae vitae. Fine di un conflitto – riscoperta di un 
messaggio (Giornale di Teologia 409), Brescia: Queriniana 2018.

Mitglied der Verlagsgruppe „engagement“

2018
© Verlagsanstalt Tyrolia, Innsbruck
Umschlaggestaltung: stadthaus 38, Innsbruck
Layout und digitale Gestaltung: Tyrolia-Verlag
Druck und Bindung: FINIDR, Tschechien
ISBN 978-3-7022-3721-9 (gedrucktes Buch)
ISBN 978-3-7022-3722-6 (E-Book)
E-Mail: buchverlag@tyrolia.at
Internet: www.tyrolia-verlag.at

Inhalt

Einleitung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                    7

Teil 1:	 Humanae vitae: eine historisch-genealogische 
Studie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                15

1.	 Humanae vitae – ein Wendepunkt nicht nur im 
Pontifikat von Paul VI.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     16

2.	 Die Entstehungsgeschichte   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    18
Die Päpstliche Kommission für Familien-, 

Bevölkerungsfragen und Geburtenhäufigkeit  .  .  .  .  .  .        18
Die Prüfung des „Mehrheitsberichts“ durch eine  

eigene Bischofskommission  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  31
Ein Überblick über die Entwicklung der 

Kommissionsarbeiten .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      36
Die Konzils-Subkommission über Ehe und Familie .  .  .     37

3.	 Die Redaktion und Veröffentlichung   .   .   .   .   .   .   .   .    48
Die Reaktion Pauls VI. auf die Arbeit der 

Studienkommission .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       48
Die Schlussredaktion und die Veröffentlichung   .   .   .   .   49

4. 	Die Enzyklika Humanae vitae  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                54
Aufbau und Inhalt der Enzyklika   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               54
Der historische Kontext   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    57

5.	 Humanae vitae als Frucht eines harten und 
dramatischen Ringens  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     60



Teil 2:	 Eine kurze Rezeptionsgeschichte von  
Humanae vitae .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           63
1.	 Erste Reaktionen auf die Veröffentlichung  .  .  .  .       64

Das Bemühen, der Rezeption einen fruchtbaren  

Boden zu bereiten  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        64
Die Reaktion von verschiedenen Bischofskonferenzen .   65

2.	 Zur Rezeption von Gaudium et spes 47–52 in  
Humanae vitae .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         71

3.	 Humanae vitae und die Päpste nach Paul VI.  .   .   .   .    75
	 Humanae vitae und Johannes Paul II.   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              75
	 Humanae vitae und Benedikt XVI.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                87
	 Humanae vitae und Papst Franziskus   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              93

Teil 3:	 50 Jahre Humanae vitae: Resümee und 
Neuaufbruch  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          107
1.	 Wie überzeugend sind die Argumentations- 

formen und die Gründe gegen die künstliche  
Empfängnisregelung?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   108

2.	 Humanae vitae: eine Fehlentscheidung?  .  .  .  .  .  .        123

3.	 Die Botschaft von Humanae vitae  
wiederentdecken .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       127 

Anmerkungen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              131

Einleitung

Am 25. Juli 2018 jährt sich zum 50. Mal der Tag der Veröffent-
lichung von Humanae vitae, der Enzyklika über die Weitergabe 
des Lebens von Papst Paul VI.1 Wie kein anderes päpstliches 
Lehrschreiben zuvor und danach löste es jahrzehntelange kon-
troverse Diskussionen aus. Auch die Versuche, besonders von 
Papst Johannes Paul II., Kritik an Humanae vitae zu unterbin-
den oder durch Disziplinarmaßnahmen eine Zustimmung zur 
Enzyklika zu erwirken, konnten nicht über die Diskrepanzen 
hinwegtäuschen, die hinsichtlich der sittlichen Bewertung der 
Methoden der Empfängnisregelung bestehen blieben – bis heu-
te. Es ist ein offenes Geheimnis: Viele Ehepaare, Katholiken 
und Katholikinnen, Theologen und Theologinnen2 sind über-
zeugt, dass die diesbezügliche Entscheidung von Paul VI. eine 
Fehlentscheidung war, und selbst Bischöfe äußern Bedenken in 
diese Richtung3. Es stellt sich daher ernsthaft die Frage, ob die-
se anhaltende fehlende Zustimmung seitens der Mehrheit der 
Gläubigen nicht im Sinne des Glaubenssinns des Volkes Gottes 
ein deutliches Indiz dafür ist, die Lehre zu überdenken. 

Es gehört zur Tragik von Humanae vitae, dass sie sofort nach 
Erscheinen als „Pillenenzyklika“ disqualifiziert und damit auf 
das Verbot der künstlichen Methoden der Empfängnisregelung 
reduziert worden ist. Papst Franziskus fordert im nachsynoda-
len Schreiben Amoris laetitia (2016): „Es gilt, die Botschaft der 
Enzyklika Humanae vitae Papst Pauls VI. wiederzuentdecken, 
die hervorhebt, dass bei der moralischen Bewertung der Me-
thoden der Geburtenregelung die Würde der Person respek-
tiert werden muss“ (AL 82). Diese Forderung findet sich bereits 
in den Schlussberichten der Bischofssynoden 2014 und 2015. 
Dabei fällt auf, dass weder die beiden Bischofssynoden noch 



8 9EinleitungEinleitung

Papst Franziskus im nachsynodalen Schreiben die normative 
Lehre des kategorischen Verbots der künstlichen Empfängnis-
regelung explizit wiederholen und einschärfen, sondern als we-
sentliche Kriterien für die sittliche Bewertung der angewand-
ten Methode die grundsätzliche Offenheit einer Ehe für Kinder 
(vgl. AL 222) sowie die Respektierung der Würde der Person 
(vgl. AL 82) anführen. Zur Anwendung der Methoden, die auf 
den natürlichen Zeiten der Fruchtbarkeit beruhen, wird ermu-
tigt (vgl. AL 222). Bestärkend und motivierend werden hierfür 
einige positive Effekte in Erinnerung gerufen, die die natürli-
chen Methoden der Empfängnisregelung für Ehepartner haben 
können (vgl. ebd.). 

Amoris laetitia zitiert bei den einschlägigen Passagen übrigens 
immer den Schlussbericht der Bischofssynode 2015. Das macht 
deutlich, dass Papst Franziskus den Prozess der synodalen Kon-
sensfindung gewählt hat und der großen Mehrheit der 260 Bi-
schöfe gefolgt ist, die die 14. ordentliche Generalversammlung 
gebildet haben: die Vorsitzenden der regionalen Bischofskon-
ferenzen sowie – je nach deren Größe – ein oder mehrere Ver-
treter. Amoris laetitia spiegelt also die Position und Überzeugung 
des überwiegenden Teils der Bischöfe weltweit wider. 

Die Diktion der Texte der Bischofssynoden 2014 und 2015 
sowie von Amoris laetitia von der „wiederzuentdeckenden Bot-
schaft“ von Humanae vitae sowie von der „Ermutigung“ zur 
Anwendung der natürlichen Methoden der Geburtenregelung 
liegt in einer Linie mit Aussagen von Papst Benedikt XVI. Es ist 
auffallend, dass dieser sich sowohl als Präfekt der Glaubens-
kongregation als auch als Papst in Bezug auf die normative 
Frage der Empfängnisregelung kaum und wennschon nur sehr 
zurückhaltend geäußert hat: Man dürfe nicht lediglich die wei-
terhin gültigen Perspektiven von Humanae vitae verkünden, 
sondern müsse auch Wege der Lebbarkeit finden.

Man kann davon ausgehen, dass mit den Bischofssynoden 
2014 und 2015 sowie mit Amoris laetitia die jahrzehntelangen 
kontroversen Diskussionen um die normative Lehre von Huma-
nae vitae entschärft worden sind, vielleicht ein Ende gefunden 
haben. Damit wird auch der Blick wieder frei, wichtige Anlie-
gen der Enzyklika neu in den Blick zu nehmen. Die vorliegen-
de Publikation anlässlich des 50. Jahrtages des Erscheinens der 
Enzyklika will hierfür einen Beitrag leisten. Dabei kann es von 
Vorteil sein, dass der Verfasser selbst jünger ist als die Enzykli-
ka. Er hat die intensiv und emotional geführten kontroversen 
Diskussionen nicht als Zeitzeuge miterlebt, was ihm zugleich 
eine gewisse Distanz verschafft und eine nüchternere Ausein-
andersetzung mit dem Thema ermöglicht.

Im ersten Teil4 wird die wechselvolle Entstehungsgeschichte 
des Lehrschreibens nachgezeichnet, die sich phasenweise fast 
wie ein Krimi liest. Obwohl die entsprechenden Archive des 
Vatikans noch nicht öffentlich zugänglich sind, kann die Ge-
nealogie der Enzyklika aus den zugänglichen Quellen relativ 
detailliert rekonstruiert werden.5 Sie beginnt mit der Gründung 
der „Päpstlichen Kommission für Familien-, Bevölkerungsfra-
gen und Geburtenhäufigkeit“ durch Papst Johannes XXIII. im 
März 1963. Eine wichtige Bedeutung gewinnen die Diskussio-
nen während des Zweiten Vatikanischen Konzils und hier be-
sonders die Arbeiten der „Subkommission über die Ehe und 
Familie“, die schließlich die Ehelehre des Konzils in Gaudium 
et spes 47–52 wesentlich prägen. Noch in den letzten Tagen vor 
der definitiven Abstimmung über diesen Text tobt ein heftiger 
Kampf darüber, ob die Ehelehre von Casti connubii (1931) und 
ihre Auslegung durch Pius XII. weiterentwickelt werden kann 
oder nicht. Eine kleine Minderheit von Kurienkardinälen und 
Konzilstheologen interveniert diesbezüglich bei Paul VI., damit 
dieser direkt in die Kommissionsarbeit eingreife und eine sol-



10 11EinleitungEinleitung

che Fortentwicklung verhindere, letztlich jedoch nicht mit dem 
von den Initiatoren erwünschten Erfolg.6 Als folgenschwer er-
weist sich jedoch der Entschluss des Papstes, die Entscheidung 
über die sittliche Beurteilung der Methoden der Empfängnisre-
gelung den Konzilsvätern zu entziehen und sich selbst vorzube-
halten.7 Schließlich setzt er im März 1966 eine Bischofskommis-
sion ein mit dem Auftrag, den Abschlussbericht der päpstlichen 
Studienkommission zu prüfen, die von einem gesonderten 
Bericht einer kleinen Minderheit der Kommissionsmitglieder, 
die dem Kommissionsbericht nicht zustimmen wollte, flan-
kiert worden ist. Die Mehrheit sowohl der Studienkommission 
als auch dieser Bischofskommission empfiehlt dem Papst, die 
Frage der Methoden der Geburtenregelung der Gewissensent-
scheidung der Ehepartner zu überantworten. Der Papst wird 
sich diesem zweimaligen Mehrheitsvotum jedoch nicht an-
schließen, sondern dem zweifachen Minderheitsvotum folgen. 
Das kollegiale Bemühen um größtmöglichen Konsens, das den 
Prozess des Zweiten Vatikanums ausgezeichnet hat, hat Paul 
VI. jedenfalls beiseitegelassen.8 Festzuhalten bleibt, dass er da-
zu formell zweifelsohne ermächtigt war; ob es klug war, darü-
ber mag man streiten. Beleuchtet wird auch die Rolle einer vom 
damaligen Krakauer Kardinal Karol Wojtyła in Auftrag gegebe-
nen Denkschrift, des sogenannten „Krakauer Memorandums“, 
welches Paul VI. im Februar 1968 zugespielt worden ist. Dieser 
Text liegt zwar nicht im Argumentationsduktus, wohl aber in 
den Schlussfolgerungen hinsichtlich der normativen Untrenn-
barkeit der einheitsstiftenden und fortpflanzungsoffenen Di-
mension der Sexualität im einzelnen ehelichen Akt ganz auf der 
Linie des Minderheitsvotums.

Der zweite Teil ist der Rezeptionsgeschichte von Humanae 
vitae gewidmet, beginnend von den ersten Reaktionen und 
den Stellungnahmen von weltweit 38 Bischofskonferenzen, 

von denen jene der italienischen, deutschen, österreichischen 
und belgischen exemplarisch herausgegriffen werden, bis zu 
Amoris laetitia. Kritisch untersucht wird auch die Frage, ob 
die von Anfang mangelhafte Rezeption der Enzyklika nicht 
auch damit zu tun hat, dass hier Positionen bezüglich Ehe und 
Familie in eine lehramtliche Verlautbarung „zurückgeholt“ 
werden, die bei den Konzilsberatungen keine Mehrheit mehr 
gefunden haben, sondern die man zu überwinden versuchte. 
Diese Minderheit, die sich auf dem Konzil nicht durchsetzen 
konnte, wollte durch Humanae vitae einzelne Aspekte der kon-
ziliaren Ehelehre gleichsam korrigieren und hat einen enormen 
Druck auf den Papst ausgeübt bis dahin, dass andersdenkende 
Theologen, ehemalige Konzilsberater und Mitglieder der 
Konzilssubkommission über die Ehe und Familie nicht mehr zu 
ihm vorgelassen worden sind.

Ein besonderes Augenmerk gilt in der Rezeptionsgeschichte 
Johannes Paul II., einem entschiedenen Verfechter von Huma-
nae vitae, der aber durchaus auch hat durchblicken lassen, dass 
die Enzyklika seines Erachtens an einer biblischen und anthro-
pologischen Grundlegung mangle. Er hat es sich auf dem Hin-
tergrund seines personalistischen philosophischen Ansatzes 
zur Aufgabe gemacht, die biblischen, anthropologischen und 
moralischen Fundamente der Lehre von Humanae vitae zu er-
hellen und mit Vehemenz zu verteidigen. Dabei geht er sogar 
so weit, die Ablehnung der Enzyklika mit der Ablehnung des 
Gedankens der Heiligkeit Gottes gleichzusetzen. Seine Anspra-
che anlässlich eines Kongresses zu „20 Jahre Humanae vitae“ im 
November 1988 macht zudem deutlich, dass die Art und Weise, 
wie die Auseinandersetzung mit der Lehre über die Geburtenre-
gelung geführt worden ist, zutiefst die katholische Auffassung 
von Tradition, Lehramt, Beziehung zwischen Lehramt und 
Gläubigen sowie das Verständnis des Gewissens betrifft. Auch 



12 13EinleitungEinleitung

hier wird kritisch die Frage zu stellen sein, ob ein Gewissens-
verständnis, das vorwiegend von einem moralischen Objekti-
vismus geprägt ist und das Gewissen vordergründig als Instanz 
des Gehorsams gegenüber der objektiven Norm sieht (vgl. Ve
ritatis splendor 60), nicht wesentliche Aspekte der konziliaren 
Gewissenslehre in Gaudium et spes 16 unterbewertet. 

Bei Papst Benedikt XVI. wird sich zeigen, dass er selbst de-
zidiert davon spricht, die Enzyklika habe ihn nach ihrem Er-
scheinen als Theologen nicht zufriedengestellt. Sie sei für ihn 
und andere Theologen ein „schwieriger Text“ gewesen. In 
seinem Kommentar zu Gaudium et spes 47–52 hat er bezüglich 
der Ehelehre bereits 1966 einige kritische Anfragen bzw. Forde-
rungen formuliert, von denen man sagen muss, dass sie durch 
die Enzyklika letztlich nicht beantwortet bzw. nicht eingelöst 
worden sind. Schon angesprochen wurde seine Zurückhaltung 
zur normativen Lehre der Enzyklika während seiner Zeit als 
Präfekt der Glaubenskongregation und als Papst, was als vor-
sichtige Korrektur gedeutet werden kann, wenn sie als solche 
auch nicht benannt worden ist (wohl um seine Vorgänger nicht 
zu desavouieren). 

Schließlich wird ausführlich der Umgang der beiden Bi-
schofssynoden 2014 und 2015 mit Humanae vitae dargestellt und 
wie die Enzyklika Pauls VI. letztlich in Amoris laetitia rezipiert 
worden ist.

Der dritte Teil wird mit einer kritischen Reflexion über 
die Überzeugungskraft der Argumentationsformen gegen die 
künstliche Empfängnisregelung, die in Humanae vitae und von 
Johannes Paul II. verwendet werden, beginnen und danach 
fragen, ob sie hinreichend sind, um ein kategorisches Verbot 
dieser Methoden zu begründen. Eingegangen wird zudem auf 
den bereits erwähnten Themenkomplex des Verständnisses 
von Tradition, Lehramt, Beziehung zwischen Lehramt und 

Gläubigen sowie der Gewissenslehre. Auf dem Hintergrund der 
beiden Bischofssynoden 2014 und 2015 sowie von Amoris lae-
titia gilt das abschließende Kapitel der Frage, was es bedeuten 
kann, die Botschaft von Humanae vitae wiederzuentdecken, und 
welche konsensfähige Position hinsichtlich der Methoden der 
Empfängnisregelung formuliert werden kann.


