
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Breithaupt, Fritz
Die dunklen Seiten der Empathie

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2196

978-3-518-29796-4



suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft 2196



Empathie gilt als Grundlage moralischen Handelns – und damit selbst 
als gut. Sieht man aber genauer hin, erweist sich die Fähigkeit, »sich in 
andere Menschen hineinzuversetzen«, auch als Voraussetzung für gezielte 
Erniedrigungen und Grausamkeiten. Zudem hat selbst das wohlmeinende 
Mitgefühl zahlreiche unbeabsichtigte Konsequenzen. Aus diesen Gründen 
sind es gerade die dunklen, bisher verdrängten Aspekte der Empathie, die 
auf dem Weg zu einer besseren Gesellschaft in den Blick genommen wer-
den müssen. Fritz Breithaupt lädt seine Leser dazu ein, diese Seiten zu 
bedenken oder gar an sich selbst zu entdecken, und führt uns dabei von 
Narzissmus und Nietzsche bis zu den Helikopter-Eltern und Angela Mer-
kels Flüchtlingspolitik.

Fritz Breithaupt ist Professor für Germanistik und Kognitionswissenschaf-
ten an der Indiana University in Bloomington. Zuletzt bei Suhrkamp er-
schienen: Kultur der Ausrede (stw 2001) und Kulturen der Empathie (stw 
1906).



Fritz Breithaupt
Die dunklen Seiten  

der Empathie

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 

in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 

über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2196 
Erste Auflage 2017 

© Suhrkamp Verlag Berlin 2017 
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,  

des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung  
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile. 

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form  
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)  

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert  
oder unter Verwendung elektronischer Systeme  
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden. 

Umschlag nach Entwürfen  
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt 
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim 

Printed in Germany 
ISNB 978-3-518-29796-4



Inhalt

Einleitung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	   7
1.	 Empathie als Mit-Erleben   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	   15
2.	 Die dunklen Seiten der Empathie. Ein Überblick   . . . . .    	   22
3.	 Vier Ansätze der Empathie-Forschung   . . . . . . . . . . . . . .              	   24

I.	 Selbstverlust   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	   44
1.	 Der Gegensatz von Ich und Empathie 
	 (Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse)   . . . . . . . . . . . . . . .               	   44
2.	 Das Paradox der Selbstbeobachtung. Frauen   . . . . . . . . .         	   54
3.	 Empathie als Ressentiment  

(Nietzsche: Genealogie der Moral)   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	   56
4.	 Nietzsche als Theoretiker des Stockholm-Syndroms   . . .   	   64
5.	 Das Leben für andere. Empathie-Mangel bei  

heutigen Studenten? O nein, Narzissmus! Oder doch:  
Hurra, Befreiung vom Stockholm-Syndrom?   . . . . . . . . 	   67

II.	 Schwarz-Weiß-Malerei   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	   79
1.	 Die Architektur der Empathie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	   79
2.	 Das Drei-Personen-Modell der Empathie   . . . . . . . . . . .           	   100
3.	 Radikalisierung von Konflikten, Moralisierungen   . . . . .    	   110
4.	 Radikalisierung der Moral durch Fiktion   . . . . . . . . . . . .            	   116

III.	 Falsche Empathie. Gefilterte Empathie   . . . . . . . . . . . . .             	   125
1.	 Helfer, Helden und Humanitarismus   . . . . . . . . . . . . . . .               	   125
2.	 Deutschland, Weltmeister der Empathie:  

Angela Merkel und die Flüchtlinge   . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	   140

IV.	 Empathischer Sadismus:  
Empathie um der Empathie willen   . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	   149

1.	 Das Paradox des Tragischen (Ästhetik)   . . . . . . . . . . . . . .              	   150
2.	 Erste Bestandsaufnahme des empathischen Sadismus   . 	   158
3.	 Strafen als empathischer Sadismus (Vergangenheit)   . . .   	   162
4.	 Empathische Grausamkeit und sadistische Empathie  

(Gegenwart)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	   170
5.	 Manipulative Empathie (Zukunft)   . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	   173



6.	 Entwicklungsstadien der sadistischen Empathie   . . . . . .      	   183

V.	 Vampirismus   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   187
1.	 Helikopter-Eltern, Stalker,  

Fans und das Leben durch andere   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	   187
2.	 Helikopter-Eltern, Stage Mothers und Vampirismus   . .  	   189
3.	 Stalker, Fans und obsessive Empathie  

(Identifikation)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   195
4.	 Vampirismus   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   199

Ausblick: Gemischte Gefühle bei Empathie   . . . . . . . . . . . . .             	   203

Postskriptum: Präsident aus Empathie   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	   211

Bibliographie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	   214
Danksagung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	   227



7

Einleitung

Dieses Buch handelt von den scheinbar unmenschlichen Dingen, 
die wir tun oder empfinden, nicht obwohl, sondern gerade weil wir 
Empathie haben. Viele von diesen Dingen sind keine Fehlleistun-
gen, sondern Folgen des Funktionierens und Überfunktionierens 
der Empathie. Es wird sich zeigen, dass Empathie in einer Reihe von 
hochproblematischen menschlichen Verhaltensformen eine zentra-
le Rolle spielt. Feindliche Verhärtungen bis hin zum Terrorismus, 
verschiedene Formen der Ausbeutung inklusive des Vampirismus, 
Schikanierungen und Sadismus, aber auch falsches Mitleid und 
fortdauerende Unterdrückung gehören zum Spektrum des durch 
Empathie ermöglichten Verhaltens. In vielen Fällen liefert Empa-
thie dabei gerade die Motivation zur Tat, so dass wir sagen müssen, 
dass die Untaten nicht trotz, sondern aus Empathie geschehen.

Diese Bemerkungen widersprechen dem Alltagsverständnis. 
Wir sind es gewohnt, Empathie als eine besondere Fähigkeit des 
Menschen anzusehen, die zu moralisch richtigem Verhalten führt. 
Die guten Seiten der Empathie sollen nicht bestritten werden, 
doch wir müssen uns von einem zu einfachen Bild von Empathie 
befreien. Beginnen wir daher mit zwei Fällen von Empathie, die 
andere Ansichten erlauben.

Auf einem öffentlichen Diskussionsforum hat »Just_that_ran-
dom_guy« im Dezember 2015 folgenden Kommentar veröffent-
licht:

Da war dieses Zitat von »Bedelia«, dem Charakter eines Arztes und Psy-
chologen in der Fernsehserie Hannibal: »Extreme Handlungen von Grau-
samkeit verlangen einen hohen Grad an Empathie.« Ich glaube, dass dies 
stimmt. Wann immer ich jemanden anschaue und anfange, sadistische 
Gedanken zu haben, bin ich in der Lage, zu verstehen und zu fühlen, was 
die andere Person durchmacht und welche Schmerzen und Ängste sie er-
lebt, und das ist es dann, was mich erregt. Je stärker und je intensiver der 
Schmerz und das Leiden sind, von denen ich mir vorstelle, sie der Person 
anzutun, desto stärker ist die Befriedigung, die ich erlebe.1

1 � »There was this quote made by ›Bedelia‹, a doctor and psychologist character from 
the tv series Hannibal. »Extreme acts of cruelty require a high level of empathy.«  



8

Der anonyme Autor des ersten Zitats, der von sich behauptet, kein 
Psychopath, sondern eben nur »a random guy« zu sein, verbindet 
empathisches Verstehen mit extremen Emotionen eines anderen 
Menschen (Schmerz und Furcht). Ebendieses empathische Mit-
empfinden des Leidens erregt ihn, beschert ihm Befriedigung. 
Anscheinend kann er andere verstehen und mit ihnen mitfühlen, 
eben weil sie den Schmerz empfinden, den er ihnen andichtet. Und 
daher erfindet er auch imaginär den Schmerz und empfindet sadis-
tische Gedanken: um sie zu verstehen und auch um mitzufühlen. 
Sadismus verdankt sich hier nicht dem Mangel an Empathie, son-
dern dem Wunsch nach ihrer Steigerung. Schreckliche Fantasien 
und vielleicht auch Taten sind möglich aufgrund von Empathie und 
um sie zu erleben.

Wie wir im Verlauf des Buches sehen werden, ist Derartiges 
nicht auf einige problematische Individuen beschränkt, sondern 
betrifft zahlreiche Alltagsphänomene. Dazu gehören auch Prak-
tiken, die unsere Gesellschaft strukturieren, wie zum Beispiel das 
Denken in Kategorien von Gut und Böse.

Nehmen wir einen zweiten Fall hinzu. In meiner Schulzeit 
passierte mir regelmäßig etwas Sonderbares. Ich muss um die 12 
oder 13 gewesen sein, als es anfing. Die Hansestadt Hamburg bot 
damals ein sehr großzügiges Schülerabonnement für alle staatlich 
geförderten Theater und Musikhäuser an, und ich danke meiner 
Mutter noch heute, dass sie mich einzig mit diesem Block Tickets 
bewaffnet allein oder mit Freunden abends in die Stadt ließ. Doch 
dann, meist inmitten der großartigsten Darbietungen, begann ich 
plötzlich zu schwitzen und stellte mir unwillkürlich vor, ich stände 
selbst auf der Bühne. Ich fühlte mich so, als wäre ich dort jetzt mit 
der Geige oder im Kostüm, nur dass ich eben weiter ich selbst wäre 
und nicht der geübte Künstler, unfähig einen Ton hervorzubringen 
oder meine Zeilen aufzusagen. Unweigerlich würde ich dann nach 

I believe this to be true. Whenever I look at someone and I start imagining sadistic 
thoughts, I am able to understand and feel what the person would go through and 
the kind of pain and fear the person would experience, and that’s what actually 
turns me on. The stronger and more intense the pain and suffering I imagine to 
inflict on the person, the higher the gratification I derive.« 〈https://www.reddit.
com/r/serialkillers/comments/3qoey8/do_sexually_sadistic_serial_killers_really_
lack/Do%20Sexually%20Sadistic%20Serial%20Killers%20Really%20Lack%20
Empathy?〉, letzter Zugriff 16. 1. 2016.



9

ein paar Sekunden die peinlichste Szene erleben. Ich sah mich, 
nein, fühlte mich verwirrt und hochrot von der Bühne stolpern 
und vor einem irritierten Publikum davoneilen. Meist stieß ich in 
Gedanken noch einen anderen Musiker oder Schauspieler an, was 
meine Qual nur steigerte. Diese Vorstellungen waren so intensiv, 
dass ich mindestens einmal tatsächlich während der Vorführung 
aufstehen musste, um mich auf dem Gang zu erholen. Dieses her-
renlose Lampenfieber ist keine der »dunklen Seiten der Empathie«, 
die dieses Buch behandelt. Doch was mich diese Erfahrung gelehrt 
hat ist, dass ich nicht immer kontrollieren kann, wann ich aus der 
eigenen Haut schlüpfe.

Nach wohl allen Verständnissen des Begriffs handelt es sich 
bei meiner sonderbaren Erfahrung nicht um Empathie. Wäre es 
Empathie, könnte man erwarten, dass es einerseits ein Verständnis 
der Unterscheidung von Ich und anderen gäbe und andererseits 
dennoch die Möglichkeit, die Erlebnisse des anderen zu teilen.2 
Stattdessen sah ich mich als ich selbst unvorbereitet in die Situati-
on eines anderen versetzt. Bei meiner Erfahrung kann weder von 
einem Teilen der Gefühle noch von einem Verstehen der Leistung 
des anderen die Rede sein. Es handelt sich also eher um eine Fehl-
funktion oder vielleicht eine Vorstufe von Empathie. Tatsächlich 
werden wir später auf das mit Bühnen verbundene Phänomen der 
glühenden Haut zurückkommen, das den anderen im Zustand des 
Beobachtet-Werdens auszeichnet.

Der Titel dieses Buches scheint eine Abrechnung mit Empathie 
zu versprechen. Ist dieses Buch also letztlich gegen Empathie? Sol-
che Generalabrechnungen wurden jüngst in je verschiedener Form 
von Paul Bloom und Jesse Prinz vorgetragen.3 In eingeschränkter 

2 � Stephanie Preston und Frans de Waal haben vorgeschlagen, die Trennung zwi-
schen Ich und anderen als notwendige Voraussetzung für Empathie anzusetzen, 
da die Trennung ein Wesen vor dem ständigen Überschwappen von Emotionen 
(etwa emotionale Ansteckung) bewahre; siehe Stephanie D. Preston und Frans de 
Waal, »Empathy: Its Ultimate and Proximate Bases«, in: Behavioral Brain Science 
25(1) (2002), S. 1-20; vgl. zu der Differenz auch Jean Decety und C. Daniel Bat-
son, »Empathy and Morality: Integrating Social and Neuroscience Approaches«, 
in: Jan Verplaetse et al. (Hg.), The Moral Brain: Essays on the Evolutionary and 
Neuroscientific Aspects of Morality, Dordrecht, Heidelberg, London, New York: 
Springer, 2009, S. 109-127.

3 � Paul Bloom, Against Empathy, New York: Harper Collins, angekündigt für De-
zember 2016; Jesse Prinz, »Against Empathy«, in: The Southern Journal of Philos­



10

Form hat auch Peter Goldie dem Empathie-Begriff unter dem Titel 
»Anti-Empathy« fehlende Genauigkeit vorgeworfen.4 Schon früher 
gab es Einsprüche gegen Empathie in bestimmten Bereichen wie 
etwa der Rechtsprechung5 oder der Ästhetik.6

Doch was all diese Angriffe gegen die Empathie gemeinsam ha-
ben ist, dass sie einen Windmühlenkampf gegen einen falschen Be-
griff von Empathie führen. Wer etwa wie Peter Goldie von Empa-
thie erwartet, dass sie ein wirklich akkurates Verstehen des anderen 
erlaube, wird enttäuscht. Das leistet Empathie trotz aller Annähe-
rungen nicht. Wer von Empathie objektives, gerechtes moralisches 
Urteilen erwartet wie Jesse Prinz, kann entsetzt die Verzerrungen 
feststellen. Doch der Fehler liegt hier nicht bei der Empathie, gegen 
die diese Autoren sich wenden, sondern vielmehr in ihren überzo-
genen Ansprüchen. Wer so gegen Empathie wütet, muss aufpassen, 

ophy 49(1) (2011), S. 214-233. Obwohl Blooms Buch noch nicht erschienen ist, 
scheint es gemessen an einigen Ankündigungen und Interviews so zu sein, dass 
er ebenso wie Prinz gegen Empathie einwendet, dass sie nicht in dem Maße zu 
ethisch richtigen Entscheidungen beiträgt, wie es häufig versprochen wird. Wenn 
man aber diese Erwartung nicht hat, verschwindet der Einwand. Wenn man etwa 
vorsichtiger argumentiert, dass Empathie nicht per se die Basis von ethisch rich-
tigem Entscheiden ist, sondern eher eines der Mittel der Auslotung moralisch 
relevanter Situationen und der Anerkennung der Emotionen von Mitmenschen, 
dann bleibt Empathie durchaus wichtig für Moral. Meine Einwände in diesem 
Buch zielen daher in eine andere Richtung, wie in der Einleitung angedeutet wird. 
Allerdings treffen Prinz, Bloom und auch meine Überlegungen sich (vermutlich) 
in vielen Aspekten bezüglich der Radikalisierung von Konflikten (siehe Kapitel II 
in diesem Buch).

4 � Goldie geht es dabei um die vielen Fehlschlüsse, die wir beim Einnehmen von Per-
spektiven ziehen, zumal wir häufig nicht zwischen dem bloßen »Sich-Vorstellen, 
wie es sei, X zu sein« und der wirklich empathischen Einnahme der Perspektive 
eines anderen unterscheiden (dies markiert er etwa an dem Fall der imaginären 
Selbstbegegnung). Doch dieser Vorwurf gegen Empathie trifft natürlich nur die-
jenigen, die ein akkurates Verstehen von anderen erwarten und nicht bloß eine 
Annäherung; Peter Goldie, »Anti-Empathy« in: Amy Coplan und Peter Goldie 
(Hg.), Empathy. Philosophical and Psychological Perspectives, Oxford: Oxford UP, 
2011, S. 302-317.

5 � Toni M. Massaro, »Empathy, Legal Storytelling, and the Rule of Law: New Words, 
old Wounds?«, in: Michigan Law Review 87(8) (1989), S. 2099-2127.

6 � So schon Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfühlung. Ein Beitrag zur Stil­
psychologie [1907], hg. von Helga Grebing, München: Wilhelm Fink, 2007. Auf 
dieses Buch und die entsprechende Diskussion komme ich zu Beginn von Kapi-
tel II zurück.



11

nicht zum akademischen Schaumschläger zu werden. Immerhin 
wenden sich die genannten Autoren kritisch gegen die vielerorts 
erweckten Hoffnungen, Empathie sei Mittel für Weltfrieden und 
allgemeine Gerechtigkeit.

Der Vorwurf dieses Buches ist dagegen ein ganz anderer und, 
wie ich meine, substantiellerer: nämlich dass wir Schreckliches mit 
und aus Empathie tun. Dennoch ist es kein Buch »gegen« Empa-
thie. Empathie macht uns zu Menschen. Wenn auch nicht alles 
Menschliche gut ist und nicht jede Form von Empathie zu begrü-
ßen ist und wenn man auch vielleicht über die Berufung auf Empa-
thie in bestimmten Kontexten wie dem juristischen oder medizini-
schen streiten kann, so bleibt doch fraglich, ob und wie Empathie 
überhaupt unterbunden werden kann. Deshalb will dieses Buch 
umkreisen, was wir als Menschen sind, weil wir über Empathie 
verfügen, und dabei vor allem die problematischen Aspekte des 
»homo empathicus« betonen.7

Wir werden daher am Ende vor einem gewissen Dilemma 
stehen. Einfach nur »gegen« Empathie zu sein, ist unsinnig oder 
schlicht Effekthascherei. Allerdings gibt es auch kein einfaches 
»Dafürsein« mehr.

Wie steht es überhaupt mit den Argumenten für die Empathie?
Wir leben im Verbund mit anderen, beobachten sie, werden 

von ihnen angeregt, schwingen mit und partizipieren nicht zuletzt 
durch sie an der Welt. Ihr Leiden ist auch unser Leiden, ihre Freude 
ist unsere. Umgekehrt bringen auch unsere Emotionen und Stim-
mungen andere zum Schwingen. Vielleicht ist Resonanz-Suche die 
Struktur unseres Daseins, wie Hartmut Rosa es vorschlägt.8 Es liegt 
nahe, Empathie nahezu als Allheilmittel gegen Krieg, Leid und 
Ungerechtigkeit zu beschreiben, also als »engelhafte Seite unserer 
Natur«, wie Steven Pinker es tut.9

Empathie rettet Leben. Ein Teenager, der sich plötzlich an-
ders benimmt, steht vielleicht am Rande des Selbstmords. Doch 
jemand, der ihn versteht und mitfühlt, kann auf ihn zugehen 

7 � Einer meiner akademischen Lehrer hat mir stets verboten, lateinische und grie-
chische Wendungen zu vermischen. Ich hoffe, dass er diese Zeilen freundlich 
überlesen wird.

8 � Hartmut Rosa, Resonanz, Berlin: Suhrkamp, 2016
9 � Steven Pinker, The Better Angels of Our Nature: The Decline of Violence in History 

and its Causes, London: Penguin, 2011. 



12

und intervenieren. Mütter lernen schon die Ausdrucksweisen ih-
rer Säuglinge zu lesen, erkennen, wenn etwas nicht in Ordnung 
ist, und reagieren. Wenn wir verzweifelt sind, wünschen wir uns 
nichts so sehr wie einen anderen, der uns versteht. Eltern, Freunde 
und Liebende, aber auch Ärzte, Lehrer und Therapeuten kultivie-
ren Empathie und sind zur Stelle, wenn es drauf ankommt, sich 
ganz für den anderen einzusetzen. Ohne die zahllosen Entwick-
lungshelfer, Pfleger, Spender, UNO-Soldaten oder Organisationen 
wie Ärzte ohne Grenzen würden täglich viele Menschen sterben. 
Wahrscheinlich hat jeder von uns einmal eine Situation erlebt, in 
der Empathie einen entscheidenden, vielleicht gar lebensrettenden 
Unterschied bedeutet hat. Zunehmend werden wir sensibler für die 
meisten Formen von Benachteiligung und Gewalt, wie Steven Pin-
ker nachzuweisen versucht. In historischer Perspektive kann daran 
erinnert werden, dass es nicht so lange her ist, dass die Sklaverei in 
weiten Teilen der Erde abgeschafft wurde.

Zugleich wissen wir, dass auch Empathie gelernt und eingeübt 
werden muss. Sie mag biologische Grundlagen haben, aber sie 
braucht zugleich eine Kultur, die Empathie fördert und ihr For-
men vorgibt. In einem Zeitalter der Gewalt, der verhärteten Fron-
ten, eines neuen Nationalismus, des Terrorismus, aber auch der 
zunehmenden Medialisierung und Isolierung der Menschen kann 
einem Empathie als zentrales Gegenmittel erscheinen. Leider gibt 
es Befunde, dass die Empathiefähigkeit bei Jugendlichen deutlich 
abnimmt.10

Wäre vielleicht sogar ein Medikament, das Empathie steigern 
könnte, wünschenswert? Noch allgemeiner gefragt: Ist Empathie 
tatsächlich gut und sollte gefördert werden?

Neben Steven Pinker spricht etwa auch Martha Nussbaum von 
der emotionalen Intelligenz der Menschen und ihrer politischen 
Gefühle.11 Empathie hat dabei eine Schlüsselposition inne. Barack 
Obama fordert mehr Empathie von Richtern und macht sich Sor-
gen über das »Empathie-Defizit« unserer Epoche. Daniel Batson 
wertet seit Jahrzehnten die Belege dafür aus, dass empathische Sor-

10 � Vgl. Sara H. Konrath, Edward H. O’Brien und Courtney Hsing, »Changes in 
Dispositional Empathy in American College Students over Time: A Meta-Ana-
lysis«, in: Personality and Social Psychology Review (2010), S. 180-198. Wir werden 
uns später ausführlich mit diesen und verwandten Befunden auseinandersetzen.

11 � Martha C. Nussbaum, Politische Emotionen, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2014.



13

ge die Menschen immer wieder zu fürsorglichen Taten antreibt.12 
Die Liste der Fürsprecher von Empathie ist lang. Wie kann man da 
also gegen Empathie sein?

Das Buch wird die Gegenargumente sammeln und vorstellen. 
Eine leitende Annahme ist, dass Empathie nicht nur eine Eigen-
schaft oder Fähigkeit unter anderen ist, sondern wir als menschliche 
Wesen grundsätzlich von Empathie geprägt sind.13 Empathie ist ein 
zentraler Teil des Menschseins, der nicht einfach abgezogen werden 
kann. Wir erleben unsere Umwelt auf eine Art und Weise, die von 
Empathie nicht nur gefärbt, sondern strukturiert ist. Empathie ist 
wie unser sechster Sinn. Sobald wir mit anderen Menschen (oder 
anderen Lebewesen oder von uns anthropomorphisierten Dingen) 
in Kontakt sind, beginnen wir, das Geschehen auch aus ihrer Sicht 
mitzuerleben. Darüber kann man erschrecken wie Jean-Paul Sartre, 
als er auf einer Bank im Park sitzt und sich plötzlich angeblickt 
weiß (Das Sein und das Nichts). Vor allem aber verdoppelt und 
vervielfacht Empathie unsere Wahrnehmungen. Wir partizipieren 
auf viele Arten und Weisen am anderen und seinen Emotionen, 
Vorstellungen und Intentionen und registrieren durch den anderen 
auch uns sowie unsere Umwelt anders. Das Befinden des anderen 
wird für uns ein Faktum, auf das wir reagieren – oft indem wir uns 
um sein Wohlbefinden sorgen.

Selbst die scheinbar empathielosesten Soziopathen bzw. die so-
genannten Psychopathen können ein erstaunliches Maß an Ein-
fühlung an den Tag legen und sind zudem gut im Erkennen (und 
Manipulieren) der Gedanken anderer.14 Menschen im Spektrum 
des Autismus mögen durchaus deutliche Mängel an Empathie 

12 � Vgl. Daniel C. Batson, »The Empathy-Altruism Hypothesis: Issues and Impli-
cations«, in: Jean Decety (Hg.), Empathy: From Bench to Bedside, Cambridge, 
Mass.: MIT Press, 2012, S. 41-54.

13 � Vgl. Michael Tomasello, Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens: 
Zur Evolution der Kognition, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2006. Ähnliches gilt für 
die Sprache. Es gibt bisweilen Gedankenexperimente, die der Frage nachgehen, 
wie wir denken und empfinden würden, wenn wir keine Sprache hätten. Das 
ist sicherlich interessant und dürfte uns vielleicht näher an Fragen zum Denken 
bei nicht-menschlichen Tieren heranführen. Aber wir würden sehr wenig über 
Menschen lernen, denn »wir« wären dann eben nicht mehr »wir«. Wir können 
uns nicht vorstellen, wie wir ohne Sprache denken und uns verhalten würden.

14 � Dazu mehr in Kapitel III.



14

zeigen – sie sind aber nicht vollkommen empathielos.15 Gäbe es 
einen Menschen, der ganz ohne Empathie leben würde, so würden 
wir ihn vermutlich nicht mehr als Menschen verstehen. In der Tat 
werden Menschen, deren moralische und emphatische Fähigkeiten 
plötzlich verändert sind, stärker als abweichend wahrgenommen als 
Menschen, die ihr Gedächtnis verloren haben.16

Beginnen wir also nüchtern: Wie die meisten menschlichen Fä-
higkeiten dient Empathie zunächst und vor allem demjenigen, der 
Empathie empfindet, und nicht dem, in den man sich einfühlt. 
Mit dieser Einsicht ist an sich noch nicht viel gewonnen. Allerdings 
schützt sie einen vor überzogener Hoffnung, dass Empathie an sich 
schon ein Mittel gegen Egozentrik, Narzissmus oder Eigennutz ist. 
Das Miterleben und Mitfühlen des empathischen Menschen berei-
chert zunächst einmal dessen Erlebniswelt und Wissen, bevor es, 
vielleicht, auch dem anderen hilft. Insofern ist dieses Buch auch 
eines über den Egoismus der Empathie oder die Ästhetik der Em-
pathie, also über das ästhetische Wohlgefallen des Einfühlens und 
Mitfühlens.

Manche Leser mögen sich fragen, was mich zum Verfassen dieses 
Buches qualifiziert. Die eingangs berichtete Anekdote meines her-
renlosen Lampenfiebers wird wenig dazu beigetragen haben, ihnen 
Zuversicht einzuflößen. Meine Ausbildung hat in einer Reihe von 
Fachbereichen von der Kunstgeschichte bis zur Rechtswissenschaft 
stattgefunden. Nach dem Studium hat es mich dann allerdings 
auch in die Kognitionswissenschaften verschlagen, in denen ich 
15 � Autismus ist für das Thema dieses Buches kein zentraler Gegenstand. Autisten 

besitzen allerdings verminderte Empathie-Fähigkeiten und zugleich eine ver-
minderte Fähigkeit zur Selbstwahrnehmung (siehe Michael V. Lombardo et al., 
»Self-Referential Cognition and Empathy in Autism«, in: PLoS One 2 (9) (2007), 
e883). Es sei hier nur kurz darauf hingewiesen, dass Autisten durchaus die Fähig-
keit zum »Transport« haben, sich also in narrative Geschichten versetzen kön-
nen, die das Schicksal eines Charakters in einer fiktiven oder realen Situation 
zeigen. Auch Theory-of-Mind-Probleme können von Autisten gelöst werden, 
wobei diese Fähigkeit erst später im Leben und wohl anders erlernt wird als bei 
anderen Menschen (dazu mehr in Kapitel I). Das Denken und Empfinden von 
Autisten wird häufig als einsam dargestellt, doch anscheinend sind auch sie nicht 
ganz ohne Empathie. Und selbst wenn es so wäre, würden wir aus dem Studium 
von Autisten nur bedingt lernen, was ein Mensch ohne Empathie ist, da Autisten 
zugleich andere Besonderheiten aufweisen.

16 � Nina Strohminger und Shaun Nichols, »The Essential Moral Self«, in: Cognition 
131 (2014), S. 159-171. 



15

nun ebenfalls als Professor für Prüfungen und Unterricht zugelas-
sen bin. Vor allem aber bin ich Literatur- und Kulturwissenschaft-
ler. Zwar schreibe ich das Buch nicht für die Literaturwissenschaf-
ten im engeren Sinne, doch mit ihnen als Rüstzeug im Gepäck.17 
Als Literaturwissenchaftler lernt man nämlich, durchaus in Über-
einstimmung mit neueren Befunden der Psychologie,18 dass jedes 
menschliche Verhalten erzählbar, darstellbar und mithin vorstellbar 
ist. Man lernt sich auszumalen, unter welchen Umständen Men-
schen schlimmste Verbrechen begehen oder die scheinbar absur-
desten Empfindungen haben könnten. Von diesem Standpunkt aus 
fällt es schwer, »schlechtes« oder »irrationales« Verhalten schlicht 
zu verteufeln. Daher geht es in diesem Buch nicht einfach um eine 
moralische Ausgrenzung der dunklen Seiten der Empathie, son-
dern um ein Nachvollziehen, wie auch diese dunklen Seiten Teil 
von Empathie und somit menschlich sind. Daraus folgt natürlich 
nicht, dass wir sie nun umgekehrt gutheißen oder in juristisch rele-
vanten Fällen mildernde Umstände gelten lassen sollten.

1. Empathie als Mit-Erleben

In diesem Buch wird Empathie als Mit-Erleben (co-experience) 
definiert, wobei auch Forschungsergebnisse mit diversen anderen 
Definitionen berücksichtigt werden. Der Begriff des Mit-Erlebens 
hat eine weiter gefasste, aber auch spezifischere Bedeutung als 

17 � Fiktion kann in der Tat ein wichtiger Ausgangspunkt für Fragen der Empathie 
sein, und wir werden im Laufe dieses Buches wiederholt auf Aspekte der Narra-
tion und Fiktion zurückkommen. Suzanne Keen hat argumentiert, dass Fiktion 
einen sicheren Bereich darstellt, in dem wir unsere Empathie erproben können, 
ohne dass wir vom leibhaft anderen ausgenutzt werden (siehe Suzanne Keen, 
Empathy and the Novel, Oxford, New York: Oxford UP, 2007, Introduction). 
Dass wir täglich wohl über vier Stunden von Narrationen umgeben sind, ist 
dabei einer der deutlichen Fingerzeige, dass narratives Denken uns durchaus prä-
gen dürfte (siehe Jonathan Gottschall, The Storytelling Animal: How Stories Make 
Us Human, Boston, New York: Houghton Mifflin Harcourt, 2012 sowie Brian 
Boyd, On the Origin of Stories, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 
2009).

18 � Vgl. Jerome Bruner, Making Stories: Law, Literature, Life, Cambridge, Mass.: 
Harvard University Press, 2003. 



16

das Teilen von Gefühlen (emotion-sharing), das von vielen Hirn-
forschern der letzten Jahrzehnte betont wurde. Den Hintergrund 
von Letzterem bilden wohl nicht zum geringsten Teil die neuen 
Möglichkeiten der Hirnforschung, mittels von fMRI (functional 
magnetic resonance imaging) oder MRI die spezifischen emotionalen 
Routinen an der Gehirnaktivität zu messen. In den Mustern der 
Gehirnaktivität drückt sich eine empirisch messbare und insofern 
scheinbar objektive Form von Empathie aus. Doch die Messbarkeit 
allein definiert Empathie nicht.

Im Gegensatz zum Teilen von Gefühlen betont das Mit-Erleben 
die Situation, in der sich der andere befindet. Gefühle spielen dabei 
natürlich eine zentrale Rolle, denn Situationen sind emotional auf-
geladen. Die leiblichen Reaktionen sind ebenfalls von hoher Wich-
tigkeit, denn Situationen werden auch körperlich wahrgenommen. 
Mit-Erleben beinhaltet zudem deutlicher als das Teilen von Gefüh-
len und Affekten auch Aktionen und vor allem zahlreiche kogni-
tive Prozesse wie das Vorausschauen, das Erwägen der Umstände 
und das Mitüberlegen, was zu tun ist. Mit-Erleben im Allgemeinen 
heißt, imaginär den Standpunkt eines anderen einzunehmen und 
seine oder ihre Reaktion auf die Situation zu teilen. Man schlüpft 
dort in die Haut eines anderen, wo sie auf ihre Umwelt trifft.

Was also konstituiert Mit-Erleben im Kontext von Empathie? 
Mit-Erleben bedeutet, dass man in die (kognitive, emotionale, 
leibliche) Situation eines anderen Wesens transportiert wird. Die 
Betonung liegt auf der Situation eines anderen. Der »Transport« 
beginnt mit einem mentalen Mitlaufen wie beim Schauen eines 
Films oder Lesen eines Romans,19 führt dann aber auch zu einem 
aktiven Mittragen von Entscheidungen. Empathie bedeutet, dass 
man sich in der spezifischen Situation des anderen mit ihren spe-
zifischen Anforderungen erlebt und also auch mitdenkt und mit-
empfindet, was jemand tun sollte oder könnte.

Imaginär in der Situation eines anderen zu sein, unterscheidet 
sich grundsätzlich davon, sich selbst direkt in der Situation zu be-
finden. Einer der Unterschiede besteht darin, dass (meistens) ein 

19 � Vgl. Philip J. Mazzocco, Melanie C. Green, Jo A. Sasota und Norman W. Jones, 
»This Story is not for everyone: Transportability and Narrative Persuasion«, in: 
Social Psychological and Personality Science (2010), S. 361-368; Blakey Vermeu-
le, Why Do We Care about Literary Characters?, Baltimore: Johns Hopkins UP,  
2011.



17

Bewusstsein einer Differenz zwischen Ich und anderen bestehen 
bleibt. Ein weiterer Unterschied ist natürlich, dass man nicht selbst 
auf die Situation reagieren muss oder kann. Ein zentraler Unter-
schied besteht zudem darin, dass wir von außen meist einen klare-
ren Blick auf die Situation haben. Wer sich in die Situation eines 
anderen versetzt oder sich plötzlich miterlebend in der Situation 
eines anderen wiederfindet, reduziert diese Situation auf einige 
Kernmerkmale. Wenn wir uns dagegen selbst in einer Situation 
befinden, werden wir von zahlreichen sinnlichen Eindrücken und 
Überlegungen abgelenkt, selbst wenn sie sehr drückend und kon-
kret ist. Unsere Gefühle und Eindrücke sind für uns selbst selten 
eindeutig, vielmehr stehen sie uns regelmäßig als gemischte Ge-
fühle gegenüber. In wichtigen Situation wissen wir oft nicht ganz 
eindeutig, was wir fühlen und empfinden. Eine wichtige Aufgabe 
von Therapeuten besteht daher auch darin, zu sortieren, was man 
empfindet.

Wenn wir uns in der Situation eines anderen finden, wird diese 
jedoch purifiziert und auf einige Kernmerkmale reduziert. In den 
meisten Fällen ist dies eine Reduktion der tatsächlichen Wahr-
nehmung des anderen, doch es kann auch das Wahrnehmen von 
Dingen beinhalten, die der andere noch nicht registriert hat (eine 
drohende Gefahr wie etwa einen Tiger im Busch, den der Beobach-
ter bereits gesehen hat). Auch in diesem Fall hat der empathische 
Beobachter einen Klarheitsvorteil. Der Beobachter kann Konse-
quenzen erwägen, die der andere in seiner Situation noch nicht 
im Blick hat.

Der empathische Beobachter hat, wie ich es nennen möchte, 
einen »ästhetischen« Vorteil. Der Bergiff des Ästhetischen wird 
hier im Sinne von Alexander Gottlieb Baumgarten verwendet, 
der ihn im 18.  Jahrhundert als Kunstbegriff eingeführt hat, um 
die Klarheit sinnlicher Wahrnehmung zu bezeichnen. Wir kön-
nen uns in die Haut des anderen versetzen, weil seine oder ihre 
Situation uns als klar erscheint. Oder anders formuliert: Man hat 
Empathie, weil man die Situation des anderen ästhetisieren und 
damit klären kann. Die Klarheit einer menschlichen Situation, die 
uns bei uns selbst meist abgeht, verdankt sich einem Medium, 
nämlich einem anderen Wesen als Medium der Erfahrung. Emo-
tional intensive Situationen, dramatische Erlebnisse voller Hand-
lung und Momente der Entscheidung sind dabei besonders gut für 



18

Empathie geeignet, denn in ihnen ist der Druck auf den anderen, 
der in dieser Situation steht, besonders klar, wahrnehmbar, imagi-
nierbar und also ästhetisierbar. Wir können mit-erleben, weil die 
indviduellen Differenzen zum anderen in dieser Situation geringer 
werden.20

Mit-Erleben muss den anderen allerdings nicht ausblenden, zu-
mindest nicht den anderen in seinen Eigenarten, Erfahrungen und 
Erlebnismustern. Der empathische Beobachter kann all dies als Teil 
der Situation aufnehmen. So ist etwa das Mit-Erleben der Rede 
eines schüchternen Menschen besonders intensiv, da wir die Scham 
oder den Stolz über die Überwindung mitfühlen.

Heißt dieses Mit-Erleben, dass wir akkurat empfinden, was 
der andere fühlt? Natürlich nicht. Zwar kann die Intensität des 
Mitfühlens mit der Intensität der Situation und des Empfindens 
des anderen korrelieren. Doch was genau empfunden und gefühlt 
wird, kann sehr verschieden sein. Wer weiß, was der schüchter-
ne Redner wirklich empfindet und wie er es empfindet? Freude 
ist nicht gleich Freude und Trauer nicht gleich Trauer (auch wenn 
die Gehirnströme ähnlich sind). Und außerdem bringt auch der 
empathische Beobachter seinen persönlichen Hintergrund, seine 
Wunden und Traumata mit ins Spiel.

Insofern kann man sagen, dass der andere im Mit-Erleben ge-
wissermaßen ausgeblendet wird. Er wird überschattet vom eigenen 
Erleben. Das heißt aber nicht, dass der andere verschwindet. Es 
kann sein, dass das Mit-Erleben zur Mahnung wird, das Beste für 
ihn oder sie zu wollen. Es kann sein, dass wir uns ihm besonders 
ähnlich und vielleicht verbunden fühlen. Es kann aber auch sein, 
dass wir uns von ihm distanzieren wollen. Hier liegen einige der 
Komplikationen, die dieses Buch behandeln wird.

Betrachten wir ein Beispiel der Differenz zwischen der Person 
in einer Situation und einem empathischen Beobachter, der die 
Situation mit-erlebt. Jemand stolpert geräuschvoll in einem guten 
Restaurant über einen Stuhl, zerbricht dabei ein Glas und schnei-
det sich die Hand an den Scherben. Dieser Mensch kann, so ist 
anzunehmen, ein Durcheinander von emotionalen Reaktionen 
bezüglich seiner Situation erleben. Er spürt einen Schmerz in der 
20 � Der Simulation von Ähnlichkeit durch drastische, dramatische Situationen ent-

spricht Gotthold Ephraim Lessings Minimaldefintion für Mitleiden, siehe Ham­
burgische Dramaturgie, Hamburg, Bremen, 1767.



19

Hand, weiß sich aber zugleich an einem öffentlichen Ort. Viel-
leicht ist ihm die Aufmerksamkeit, die er erregt hat, peinlich. In 
diesem Fall wird er den Schmerz in der Hand herunterspielen, den 
er vor Schreck und Scham vielleicht noch nicht einmal richtig ge-
spürt hat. Er könnte versuchen, das Glas schnell aufzuheben, wäh-
rend er mit den Kellnern redet, wobei er womöglich weiter Blut 
verschmiert. Vielleicht will er jemand anderem die Schuld geben, 
um von sich abzulenken, denn wer hat diesen Stuhl in seinen Weg 
gestellt? Oder vielleicht ist er vor allem um seinen Tischgenossen 
besorgt, möglicherweise ein wichtiger Geschäftspartner. Oder es 
könnte ihm durch den Kopf gehen, dass ihm ähnliche Unfälle vor 
kurzem mehrfach passiert sind, dass seine Geschwister ihn früher 
wegen seiner Ungeschicktheit aufgezogen haben oder dass er zum 
Arzt gehen sollte, hatte er doch etwas von Parkinson gelesen.

Der empathische Beobachter dagegen ist wohl weniger durch-
einander und kann die Situation in die eine oder andere Richtung 
schnell auflösen. Dabei kann es dem Beobachter um die Versor-
gung der Verletzung gehen oder aber um die Auflösung der leicht 
peinlichen sozialen Szene. Der Beobachter fühlt also vielleicht un-
willkürlich den Schmerz in der Hand, den der andere selbst kaum 
registriert. Und der Beobachter sieht auch die soziale Szene klarer, 
kann das Mißgeschick zugleich als harmlos einstufen.

In beiden Fällen plant der Beobachter wohl umstandsloser, wie 
die Situation aufgelöst wird oder werden sollte. Im Fall der Wunde 
geht es schlicht um die adäquate Behandlung, im Fall der sozialen 
Szene um eine schnelle Rückkehr zur Normalität. Der Mensch in 
der Situation ist vermutlich weniger zielgerichtet, weil er durch zu 
viele Stimuli auf einmal aufgeregt wird. Vielleicht verschafft er sich 
Luft, indem er den Kellner anschimpft, dass der Stuhl falsch ge-
standen habe, und macht damit alles nur schlimmer. Der Weg aus 
der Situation heraus ist ihm weniger klar.

Dieses etwas umständliche Beispiel zeigt, dass der Mit-Erleben-
de nicht einfach nur fühlt, was der andere fühlt. Er fühlt mehr 
und weniger. Das Mit-Erleben besteht in einer emotionalen und 
kognitiven Reaktion auf die Situation des anderen und die mit ihr 
verbundenen Emotionen.21 In der Mit-Erfahrung nimmt man die 
21 � Natürlich umfasst der Begriff des Kognitiven auch Emotionen; insofern ist es 

unnötig, hier von »emotionalen und kognitiven« Reaktionen zu sprechen. Doch 
da wissenschaftliche Darstellungen immer wieder eine Differenz aufmachen und 



20

Position eines anderen ein (oder wird unwillkürlich imaginär in sie 
hineinversetzt), reagiert dann mental auf die direkt beobachtete, 
aber auch die darüber hinausgehende imaginierte Situation und 
projiziert die künftige Entwicklung der Situation. Die Situation 
wird vorgestellt in dem Sinne, dass man sie vor sich stellt. Sie ist 
insofern durchaus real, nicht schlicht imaginär, auch wenn es der 
andere ist, der sich »real« in ihr befindet. In vielen Fällen werden 
die tatsächlichen Gefühle des Menschen in der Situation und die 
des empathischen Beobachters ähnlich sein, viele der basalen Emo-
tionen etwa könnten simuliert werden. Manche starke Emotion ist 
zudem schon Teil der Situation, weil sie unmittelbar zu ihr gehört. 
Doch gibt es daneben eine weite Spannbreite an Differenzen zwi-
schen den Wahrnehmungen, Emotionen sowie vergangenen Erfah-
rungen und Plänen des Menschen in der Situation und denen des 
empathischen Beobachters.

Natürlich sieht der empathische Beobachter nicht in jedem Falle 
einen klaren Weg in die Zukunft. Wenn ein mir Nahestehender 
in Not ist, kann auch ich darüber verzweifeln, dass die glückliche 
Zukunft derzeit verstellt ist. Das Fehlen eines Weges verstärkt das 
Leiden. Doch auch in diesem Fall hat der Außenstehende in der 
Regel eine klarere Sicht als der Mensch in der Situation, da auch 
diese Schwierigkeit bzw. Hoffnungslosigkeit ihm vor Augen steht.

Eine der Konsequenzen dieser Auffassung von Empathie be-
steht darin, dass wir vermuten müssen, eine gewisse Lebenserfah-
rung gehöre zu ihren Voraussetzungen. Mit-Erleben wird möglich, 
weil man Situationen versteht, sich in sie versetzen kann und von 
den Situationen aus zu einem Blick in die Zukunft in der Lage ist. 
Kinder können dies durchaus auch leisten, doch ihr Repertoire ist 
eingeschränkter. Märchen und andere Geschichten können ein Re-
pertoire von Situationen narrativ einüben und künftige Reaktionen 
projizieren. Zu viel Lebenserfahrung kann aber auch ins Gegenteil 
umschlagen. Wer in jeder Situation schon ihre Auflösung voraus-
sieht, ist weniger involviert.

»kognitiv« schlicht als kalten rationalen Prozess mißcharakterisieren, werden hier 
und im Folgenden der Klarheit halber beide Begriffe aufgeführt.


