
EMILY

BENNINGTON

Wunder
geschehen in jedem 

Augenblick

»EIN KURS IN WUNDERN« 

IM ALLTAG UND IM BERUF

Mit einem Vorwort von Marianne Williamson

Autorin des Bestsellers Rückkehr zur Liebe

Verlag Via Nova



INHALT

Vorwort von Marianne Williamson ..................................................................9

Einführung: Ist die Geschätswelt spirituell? .................................................12

 Anmerkungen zur Philosophie und zum Aubau dieses Buches ...........18

TEIL EINS: Feuern Sie Ihr kleines Selbst .....................................................23

 1 Vollkommenheit kennt keine Grade .....................................................25

 2 Ein Abstecher in die Angst .....................................................................36

 3 Spirituelle Intelligenz Block #1:

  Wahrnehmung wird durch Projektion erzeugt ...................................50

 4 Spirituelle Intelligenz Block #2:

  Besonderheit: der große Diktator der falschen Entscheidungen ......59

 5 Spirituelle Intelligenz Block #3:

  Die Notwendigkeit der Selbstsabotage..................................................71

TEIL ZWEI: Heuern Sie Ihr wahres Selbst ................................................83

 6 Was ist ein Wunder? ................................................................................85

 7 Lernen Sie Ihren neuen Mentor kennen ...............................................98

 8 Der heilige Augenblick ..........................................................................114

 9 Ihre primäre Funktion ..........................................................................129

 10 Die wehrlose Abwehr ............................................................................143

 11 Die Gabe der Freude ..............................................................................156

Epilog: Eine neue Seinstiefe ............................................................................168

 Wie gehe ich damit um? Antworten auf Ihre Fragen zu 

 Wunder geschehen in jedem Augenblick ................................................. 172

 Über Ein Kurs in Wundern: Häuig gestellte Fragen ..............................181

 Danksagungen .............................................................................................189

 Endnoten ......................................................................................................191



TEIL EINS

 

Feuern Sie Ihr kleines Selbst

Alles, ǁas ǁahƌ ist, ist eǁig uŶd kaŶŶ siĐh ŶiĐht ǀeƌäŶdeƌŶ
odeƌ ǀeƌäŶdeƌt ǁeƌdeŶ. Deƌ ƌeiŶe Geist ist deshalď 

uŶǀeƌäŶdeƌďaƌ, ǁeil eƌ ďeƌeits ǀollkoŵŵeŶ ist, 
aďeƌ deƌ gespalteŶe Geist kaŶŶ ǁähleŶ, 

ǁeŵ zu dieŶeŶ eƌ ďesĐhließt.

;T-ϭ.V.ϱ:ϭ-ϮͿ



Ϯϱ

ϭ

VOLLKOMMENHEIT 
KENNT KEINE GRADE

W
ir ließen unseren ältesten Sohn auf Autismus testen, als er 

achtzehn Monate alt war. Seine motorischen Fähigkeiten ent-

wickelten sich sehr langsam, er hatte eine gestörte Sinnes-

wahrnehmung, und während seine Spielgefährten bereits einfache Sätze 

aneinanderreihten, bestand sein Vokabular in einem einzigen Wort: „Hi.“ 

Das war alles, was er sagte, immer wieder, den ganzen Tag.

„Hi.“

„Hi.“

„Hi.“

Nachdem unser Kinderarzt nicht mehr weiterwusste, schickte er uns 

schließlich zu einem Psychologen, der eine Reihe von Tests durchführte.

Nimmt er Hilfe bei der Lösung eines Puzzles an?

Kann er zu neuen Aktivitäten übergehen, ohne sich an den vorherigen 

Aktivitäten festzuklammern?

Regt er sich übermäßig auf, wenn man ihm seine Spielzeuge wegnimmt?

Es gibt nur wenige Dinge, die quälender sind, als hillos auf die Diagnose 

für das eigene Kind warten zu müssen. Nach mehreren sorgenvollen Wo-

chen wurde uns jedoch mitgeteilt, dass mit unserem Sohn alles in Ordnung 

war.

„Er scheint daran interessiert, eine Beziehung zu anderen Menschen auf-

zubauen“, sagte der Psychologe. „Autistische Kinder haben Probleme im 

sozialen Umgang, und in extremen Fällen sind sie sogar außerstande, den 



Ϯϲ

Unterschied zwischen einer Person und einem Gegenstand wie einem Stuhl 

zu erkennen.“

Als Karriere-Coach entbehrte diese Aussage für mich nicht einer gewis-

sen Ironie, weil sie die meisten berulichen Probleme meiner Klienten sehr 

zutrefend beschreibt. Obwohl ich natürlich äußerst erleichtert war, dass die 

Untersuchung zu einem positiven Ergebnis geführt hatte, verließ ich zuge-

gebenermaßen die Praxis des Psychologen an diesem Tag mit dem Gedan-

ken, dass es ein äußerst faszinierendes Experiment wäre, Berufstätige am 

Arbeitsplatz einen ähnlichen Test durchführen zu lassen wie den, dem sich 

mein Sohn gerade unterzogen hatte.

Wie arbeiten wir mit anderen Menschen zusammen, wenn es darum geht, 

ein Puzzle zu lösen?

Wie gut können wir uns neuen Erfahrungen zuwenden, ohne an alten 

Erfahrungen festzuhalten?

Wie reagieren wir, wenn man uns unsere „Spielzeuge“ wegnimmt?

Es ist schon sonderbar, dass die Unfähigkeit zu einer sinnvollen Kom-

munikation bei Kindern als Krankheit, bei Erwachsenen dagegen häuig 

als Stärke betrachtet wird. Wenn Sie von einem Vorgesetzten oder Kollegen 

jemals mit derselben Rücksichtnahme behandelt wurden, wie er sie auch 

einem Bürostuhl entgegenbringen würde, wissen Sie genau, wovon ich rede. 

Erfolg im Geschätsleben erfordert die Art von „Dickhäutigkeit“ und „Ent-

schlossenheit“, die bei anderen Menschen ot als gefühllos ankommen kann, 

und man lehrt uns, dass alles andere „Schwäche“ ist.

Noch schlimmer ist, dass wir es tatsächlich glauben.

Dies hat zu einer Arbeitskultur geführt, in der Kollegen einander ot nicht 

mehr als Menschen, sondern vielmehr als Objekte auf dem Weg zu einem 

Ziel betrachten. Dankenswerterweise wurde der mutige Versuch unternom-

men, das Schif mittels des relativ neuen Feldes der emotionalen Intelligenz 

– ein Bewusstsein dafür, wann nicht der Verstand, sondern Gefühle unser 

Verhalten steuern – wieder auf Kurs zu bringen, aber auch die emotionale In-

telligenz liefert uns nicht das ganze Bild. Auch wenn außer Frage steht, dass 

emotionale Intelligenz notwendig ist, um in allen Lebensbereichen – unser 

Berufsleben eingeschlossen – langfristig harmonische Beziehungen aufzu-

bauen, gibt es noch eine weitere Form von Intelligenz, die ebenso wichtig und 

dennoch weit weniger bekannt ist, nämlich die spirituelle Intelligenz.



Ϯϳ

Cindy Wigglesworth, eine Vorreiterin auf dem Gebiet der spirituellen In-

telligenz, deiniert sie zutrefend als „die Fähigkeit, sich weise und mitfüh-

lend zu verhalten und dabei ungeachtet der Situation den inneren und äuße-

ren Frieden zu wahren.“¹ Wir werden in diesem Buch der Frage nachgehen, 

was es bedeutet, spirituelle Intelligenz in unsere Arbeit hineinzutragen, und 

wollen uns dabei der außergewöhnlichen Lektionen von Ein Kurs in Wun-

dern bedienen. Zuvor möchte ich jedoch den Horizont ein wenig erweitern 

und erläutern, warum spirituelle Intelligenz im berulichen Umfeld über-

haupt eine Rolle spielt.

StepheŶ CoǀeǇ ďetrit die BühŶe

Sie kennen wie zahllose andere Berufstätige auf der Welt vielleicht auch 

Stephen Covey und sein bekanntes Buch Die 7 Wege zur Efektivität: Prin-

zipien für persönlichen und berulichen Erfolg. Auch wenn Covey natürlich 

nicht der erste oder einzige Autor ist, der einen strukturierten Weg zum be-

rulichen Erfolg oder zur emotionalen Reife erarbeitet hat, ist sein Werk für 

unsere Zwecke besonders wichtig, weil sein Weg – in seinen eigenen präg-

nanten Worten – von der Abhängigkeit (wir vertrauen darauf, dass andere 

Menschen unsere Bedürfnisse erfüllen) zur Unabhängigkeit (wir überneh-

men selbst die Verantwortung für die Erfüllung unserer Bedürfnisse) und 

von dort weiter zur wechselseitigen Abhängigkeit (wir arbeiten mit anderen 

Menschen zusammen, um die Bedürfnisse beider Seiten zu erfüllen) führt. 

Weil nicht nur Covey, sondern auch viele andere Autoren ausführlich über 

diese hemen geschrieben haben, gehe ich hier nicht näher darauf ein, son-

dern beschränke mich auf die Anmerkung, dass die emotionale Intelligenz 

das Fundament der spirituellen Intelligenz ist.

Das bedeutet also, dass die emotional intelligente Reise von der Abhän-

gigkeit zur wechselseitigen Abhängigkeit notwendig ist, um die spirituell 

intelligente Reise von der wechselseitigen Abhängigkeit zur wechselseitigen 

Verbundenheit mit allem Sein antreten zu können.

Das heißt, dass die Fähigkeit, die komplexe Rolle der eigenen Emotionen 

und der Emotionen anderer zu verstehen, zwar der erste Schritt ist, das ei-

gentliche Fundament der heiligen Liebe aber in der Fähigkeit besteht, sich 



Ϯϴ

selbst und andere Menschen nicht als getrennt zu sehen. Erwartungsgemäß 

ist dies der Punkt, an dem die konventionelle Karriereberatung sich gabelt 

und wir in einen Bereich abseits des befestigten Weges abbiegen, den die 

meisten Führungsratgeber nicht betreten wollen.

Spiritualität. Religion. Metaphysik.

Nennen Sie es, wie Sie wollen, aber da wir nun schon einmal an diesem 

Punkt sind, lassen Sie uns mit einer einfachen Frage beginnen.

Was ist Got?

Natürlich ist diese Frage nicht ganz so einfach, wie es den Anschein hat, 

aber da sie die Grundlage unserer Reise durch den Kurs ist, scheint sie mir 

ein angemessener Ausgangspunkt zu sein.

Als Gott in der Bibel gefragt wurde: „Wer bist du?“, soll seine Antwort 

gelautet haben: „ICH BIN.“

So sollst du zu deŶ IsraeliteŶ sageŶ: 
Der „ICH-BIN“ hat ŵiĐh zu euĐh gesaŶdt.

;Exodus, ϯ:ϭϰͿ

Was aber bedeutet ICH BIN denn überhaupt? Bedeutet es, dass Gott außer-

halb von uns ist und auf uns herabschaut (ein spiritueller Lehrsatz, der als 

Dualität bezeichnet wird), oder bedeutet es, dass Gott weder innen noch 

außen, sondern überall ist (als Nichtdualität bezeichnet)?

Ein Kurs in Wundern ist ein in hohem Maße nichtdualistischer Text. Ein 

Kernsatz seiner Lehre lautet, dass Gott nichts getrennt von sich wahrnimmt, 

weil es kein „Sich“ gibt. Gott kann „sich“ unmöglich in Beziehung zu etwas 

anderem wahrnehmen, wenn Gott alles ist, was es gibt.

Got ist uŶparteiisĐh.
;T-ϭ.V.ϯ:ϮͿ

Aus der Sicht des Kurses geht es deshalb nicht darum, ob Gott innen oder 

außen ist, weil es kein „Sie“ gibt, das diese Zeilen liest, während „Gott“ ir-



Ϯϵ

gendwo im Äther schwebt. Es gibt nur Gott – Punkt. Und Sie sind im Geist 

Gottes.

Dies ist die wörtliche Bedeutung von „ICH BIN“, und es ist das, worauf 

sich die Einleitung zum Kurs bezieht, wenn es dort heißt: „ ... was allumfas-

send ist, kann kein Gegenteil haben.“

Wie kann etwas das Gegenteil von allem sein, was ist?

Wir können sogar noch einen Schritt weitergehen. Wenn Sie sich in dem 

Raum umschauen, in dem Sie sich gerade auhalten, fragen Sie sich viel-

leicht, wie es möglich ist, dass Gott überall und gleichzeitig nirgendwo sein 

kann. Das bringt uns natürlich zur ursprünglichen Frage zurück: Was ist 

Gott? Ist Gott eine Energie? Eine Person? Eine Krat? Alles zusammen?

Die Bibel bietet im Neuen Testament darauf eine Antwort an, die einfach 

besagt: „Gott ist die Liebe.“ (1 Joh 4:8) Der Kurs gibt die gleiche Antwort, 

allerdings verbunden mit einem Vorbehalt. Er bezeichnet Gott als die be-

dingungslose Liebe und fährt fort, dass nichts anderes existiert. In der Ein-

leitung des Kurses heißt es:

Dieser Kurs kann daher ganz einfach so zusammengefasst werden:

NiĐhts WirkliĐhes kaŶŶ ďedroht ǁerdeŶ.
NiĐhts UŶǁirkliĐhes eǆisiert.

HieriŶ liegt der FriedeŶ Gotes.
(Ein Kurs in Wundern, EinleitungͿ

Zusammenfassend lässt sich also sagen:

Gott ist.

Das Ist ist die Liebe.

Die Liebe ist alles, was ist.

Wir wollen an dieser Stelle kurz innehalten und überlegen, in welcher Bezie-

hung diese Dinge zu Ihrer Arbeit stehen. Wenn Sie Ihre Deinition von Gott 

als „ein göttliches Wesen, das urteilend vom Himmel herabschaut“, ändern 

zu „die universale, formlose Energie der Liebe, die allem Leben innewohnt“, 

sollte sich dadurch auch Ihre Deinition von sich selbst ändern. „Alles Leben“ 



ϯϬ

schließt auch Sie ein, oder etwa nicht? Die Reise, auf die Ein Kurs in Wun-

dern Sie mitnimmt, ist also die Reise hin zu der Erkenntnis, dass Sie an der 

vollkommenen Liebe nicht nur teilhaben, sondern ebenso wie alle anderen 

Menschen die vollkommene Liebe sind.

Der reiŶe Geist ist iŵŵerdar iŶ eiŶeŵ ZustaŶd der GŶade.
DeiŶe WirkliĐhkeit ist Ŷur reiŶer Geist.

Deshalď ďist du iŶ eiŶeŵ ZustaŶd der GŶade iŵŵerdar.
;T-ϭ.III.ϱ:ϰ–ϲͿ

Sobald Sie die Bedeutung dieser Sätze voll und ganz verstanden haben, 

werden Sie nie wieder mit der gleichen Einstellung an Ihre Arbeit herange-

hen. Dann ist „Russell aus der Fertigung“ beispielsweise nicht mehr nur der 

Typ in der Halle, der Sie mit seiner Persönlichkeit unendlich auf die Palme 

bringt. Der Übergang von der wechselseitigen Abhängigkeit zur wechselsei-

tigen Verbundenheit mit allem Sein ist der Übergang von dem Wissen, dass 

Russell mit Ihnen arbeitet, hin zu der Erkenntnis, dass er Sie ist, was bedeu-

tet, dass sein Wohlergehen für Sie nicht länger von Ihrem eigenen Wohler-

gehen getrennt ist. Dies ist übrigens keine Frage von Güte oder Altruismus, 

sondern vielmehr eine Sichtweise, die sich ganz natürlich einstellt, wenn 

Ihre spirituelle Intelligenz sich bis zu einem Punkt entwickelt hat, an dem 

Sie wissen, dass die Liebe über das, was Ihre Augen sehen können, hinaus in 

Ihnen beiden präsent ist. Hinzu kommt, dass Sie, bis Sie diese Liebe in ihm 

sehen können, dem Kurs zufolge nicht fähig sein werden, sie in sich selbst zu 

sehen.

Genau das ist es, was die spirituelle Intelligenz am Arbeitsplatz zu einer 

solchen Superkrat macht. Stellen Sie sich nur einmal das Gefühl der Ruhe 

und der Gelassenheit vor, das Sie in Ihre Arbeit hineinbringen könnten, 

oder den Einluss, den Sie gewinnen würden, wenn Sie die Fähigkeit be-

säßen, sich einfach über alle Ebenen menschlicher Unterschiede und Mei-

nungsverschiedenheiten zu erheben, indem Sie die „Wirklichkeit des reinen 

Geistes“ anerkennen, an dem wir alle gemeinsam teilhaben – und zwar, ehe 

Sie handeln.

Natürlich müssen Sie diese Erkenntnis Ihren Kollegen gegenüber nicht in 

Worte fassen, und ebenso wenig müssen Sie – um es noch einmal zu sagen 



ϯϭ

– den reinen Geist, den wir hier beschreiben, als „Gott“ bezeichnen. Sie 

können ihn auch Liebe, Licht oder menschliche Würde nennen oder ihn in 

der Sprache Buddhas als „innere Leuchtkrat“ bezeichnen. Aus der Sicht des 

Kurses zählt nicht die Sprache, die Sie benutzen, sondern die Tatsache, dass 

Sie den reinen Geist in allen Menschen sehen und wissen, dass er in allen 

vollkommene Ganzheit besitzt. Im Kurs heißt es dazu:

... VollkoŵŵeŶheit keŶŶt keiŶe Grade.
;T-Ϯ.II.ϱ:ϳͿ

Dies ist das erste Prinzip, das Sie verstehen müssen, wenn Sie aus dem, was 

der Kurs Sie lehren kann, den größtmöglichen Nutzen ziehen wollen: Voll-

kommen in einem heißt vollkommen in allen. Das heißt, dass die Liebe – 

der spirituelle Zustand der Gnade, in dem Sie selbst und auch alle anderen 

Menschen sich beinden – nicht bei einigen mit einem Makel behatet und 

bei anderen ohne Makel sein kann. Die Liebe kann deshalb nicht durch 

eine bestimmte religiöse Praxis oder Zugehörigkeit verdient werden, und sie 

schrumpt weder, noch dehnt sie sich aus aufgrund von Dingen, die Sie tun 

oder nicht tun. Vollkommen bedeutet nicht irgendwie vollkommen. Voll-

kommen bedeutet vollkommen.

Das Problem ist natürlich, dass spirituelle Vollkommenheit ohne die Su-

perkräte unserer spirituellen Intelligenz für uns absolut unsichtbar ist. Das 

bedeutet, dass wir, wenn wir diese Fähigkeiten nicht bewusst schärfen, im 

Leben immer nur das sehen, was unsere Augen uns als wahr verkaufen, und 

dass die wahrhatigere Wahrheit, die ihm zugrunde liegt, uns vollkommen 

entgeht. Es ist sogar noch schlimmer. Wir wissen noch nicht einmal, dass 

wir danach suchen sollten. Das meint der Kurs, wenn er sagt: „Lass mich das 

Problem erkennen, damit es gelöst werden kann.“ (Ü-I.79) Wenn wir nicht 

wissen, worin das Problem besteht, wie sollen wir dann jemals wissen, wie 

es zu lösen ist?

Hier geht es darum, dass unser wirkliches Problem am Arbeitsplatz nicht 

die vielen Herausforderungen sind, denen wir uns gegenwärtig stellen müs-

sen. Unser wirkliches Problem – und wie der Kurs sagen würde, tatsächlich 

unser einziges Problem – besteht darin, dass wir nicht die spirituelle Intelli-

genz entwickelt haben, die wir brauchen, um die Liebe sowohl in uns selbst 



ϯϮ

als auch in den Menschen in unserer Umgebung zu sehen. Das hat zur Folge, 

dass wir, weil wir nicht wissen, wer wir sind oder wer sie sind, auch nicht 

wissen, wie wir Zugang zu unserer spirituellen Intelligenz erlangen können, 

wenn wir sie wirklich brauchen – wenn beispielsweise die Beziehung zu ei-

nem Kollegen zu zerbrechen droht. So ziehen die Dramen am Arbeitsplatz 

immer weitere Kreise, und wir betrachten die Dramen selbst als das Prob-

lem und nicht unser eigenes Denken, das sie herbeigeführt hat.

Im nächsten Kapitel gehen wir der Ursache unserer problematischen 

Gedanken aus der Sicht des Kurses auf den Grund und inden heraus, wie 

wir sie für immer zum Verstummen bringen können. In der Zwischenzeit 

möchte ich Ihnen jedoch eine Übung vorstellen, die Ihnen helfen wird, die 

Gnade zu inden, die dem Kurs zufolge unser wahres Zuhause ist ... genau 

hier und jetzt.

KURSARBEIT: Sie siŶd ŶiĐht der, der Sie zu seiŶ glauďeŶ

Voƌ eiŶeƌ Weile haďe iĐh aŶ eiŶeƌ VeƌaŶstaltuŶg deƌ UŶitǇ ChuƌĐh teilgeŶoŵ-
ŵeŶ, iŶ deƌeŶ Veƌlauf eiŶe GastƌedŶeƌiŶ, die deŶ Kurs seit üďeƌ zǁaŶzig Jah-
ƌeŶ studieƌt, uŶs duƌĐh folgeŶde MeditaioŶ fühƌte. IĐh ŵöĐhte sie aŶ dieseƌ 
Stelle ŵit IhŶeŶ teileŶ, ǁeil sie ŵeiŶeƌ MeiŶuŶg ŶaĐh ďesoŶdeƌs hilfƌeiĐh 
ist, ǁeŶŶ es daƌuŵ geht, ǀoŵ kleiŶeŶ köƌpeƌliĐheŶ Selďst zuŵ spiƌituelleŶ 
Selbst zu gelaŶgeŶ, üďeƌ das ǁiƌ iŶ dieseŵ Kapitel gespƌoĐheŶ haďeŶ.

Bite ŶehŵeŶ Sie zuŶäĐhst eiŶe ďeƋueŵe HaltuŶg eiŶ. Sie köŶŶeŶ ŵit ge-
ƌadeƌ Wiƌďelsäule eŶtǁedeƌ iŶ eiŶeŵ gekƌeuzteŶ Sitz auf deŵ BodeŶ odeƌ 
auf eiŶeŵ Stuhl sitzeŶ. WeŶŶ Sie es als aŶgeŶehŵ eŵpiŶdeŶ, eŵpfehle iĐh 
IhŶeŶ, das LiĐht zu däŵpfeŶ, Ihƌe ďeǀoƌzugte IŶstƌuŵeŶtalŵusik aďzuspie-
leŶ uŶd eiŶige MiŶuteŶ sill zu sitzeŶ, uŵ deŶ Geist auf eiŶeŶ ƌeleǆiǀeŶ, 
stäƌkeƌ ǀeƌiŶŶeƌliĐhteŶ )ustaŶd ǀoƌzuďeƌeiteŶ.

SĐhließeŶ Sie die AugeŶ. KŶeifeŶ Sie ŵit )eigeiŶgeƌ uŶd DauŵeŶ eiŶeƌ 
HaŶd daŶŶ eiŶeŶ ďelieďigeŶ FiŶgeƌ deƌ aŶdeƌeŶ HaŶd so fest, dass Sie eiŶeŶ 
staƌkeŶ ďƌeŶŶeŶdeŶ SĐhŵeƌz spüƌeŶ. DƌüĐkeŶ Sie so fest, dass Ihƌe FiŶgeƌ-
Ŷägel ǁiŶzige, halďŵoŶdföƌŵige AďdƌüĐke hiŶteƌlasseŶ, aďeƌ ŶatüƌliĐh ŶiĐht 
so fest, dass Sie die Haut daďei ǀeƌletzeŶ.

WeŶŶ Sie ǁiedeƌ loslasseŶ, ŶehŵeŶ Sie ǁahƌ, dass Sie deŶ SĐhŵeƌz iŶ 



ϯϯ

Ihƌeŵ FiŶgeƌ zǁaƌ spüƌeŶ, dass die EƌfahƌuŶg des SĐhŵeƌzes jedoĐh duƌĐh 
IhƌeŶ Geist geilteƌt ǁiƌd. DeŶkeŶ Sie daƌüďeƌ ŶaĐh, ǁeƌ „Sie“ iŶ dieseŵ Sze-
Ŷaƌio siŶd. SiŶd „Sie“ deƌ FiŶgeƌ, deƌ SĐhŵeƌz odeƌ die GedaŶkeŶ?

Dieses kleiŶe EǆpeƌiŵeŶt zeigt, dass „Sie“ ŶiĐhts ǀoŶ alledeŵ siŶd. Sie siŶd 
ŶiĐht Ihƌ FiŶgeƌ, deŶŶ Sie köŶŶteŶ alle zehŶ FiŶgeƌ ǀeƌlieƌeŶ uŶd ǁüƌdeŶ tƌotz-
deŵ ŶoĐh leďeŶ. Sie siŶd ŶiĐht Ihƌ SĐhŵeƌz, deŶŶ SĐhŵeƌz ist Ŷuƌ eiŶe Eŵp-
iŶduŶg, die duƌĐh NeƌǀeŶ uŶd RezeptoƌeŶ iŵ Köƌpeƌ ausgelöst ǁiƌd. UŶd Sie 
siŶd auĐh ŶiĐht Ihƌe GedaŶkeŶ, deŶŶ GedaŶkeŶ siŶd ledigliĐh BlaseŶ, die Ihƌ 
Geist eƌzeugt. IŶ eiŶeŵ AugeŶďliĐk deŶkeŶ Sie üďeƌ deŶ SĐhŵeƌz iŶ Ihƌeŵ 
FiŶgeƌ ŶaĐh, uŶd iŵ ŶäĐhsteŶ AugeŶďliĐk ist deƌ GedaŶke füƌ iŵŵeƌ foƌt.

Weƌ siŶd Sie also? Aus deƌ SiĐht des Kuƌses siŶd Sie deƌ ǀollkoŵŵeŶe )u-
staŶd deƌ Gnade, deƌ jeŶseits des deŶkeŶdeŶ Geistes liegt. Das ďedeutet ŵit 
aŶdeƌeŶ WoƌteŶ, dass „Sie“ das BeǁusstseiŶ selďst siŶd uŶd dass Ihƌ Köƌpeƌ 
iŶ IhŶeŶ leďt uŶd ŶiĐht „Sie“ iŶ Ihƌeŵ Köƌpeƌ leďeŶ.

Weshalď siŶd diese DiŶge füƌ Ihƌe Aƌďeit ǁiĐhig? Sie siŶd ǁiĐhig, ǁeil Sie, 
ǁeŶŶ Sie eƌkeŶŶeŶ, dass „Sie“ so ǀiel gƌößeƌ uŶd uŵfasseŶdeƌ als Ihƌe Aƌ-
ďeit siŶd, ǀoŶ eiŶeŵ iefeŶ Gefühl des FƌiedeŶs uŶd deƌ SiŶŶhatigkeit eƌfüllt 
ǁeƌdeŶ, das Sie iŶ Ihƌe Aƌďeit hiŶeiŶtƌageŶ köŶŶeŶ. Dies ist die SiĐhtǁeise 
deƌ spiƌituelleŶ IŶtelligeŶz, deŶŶ ǁeŶŶ Sie ǁisseŶ, ǁas aŶ IhŶeŶ uŶd aŶ alleŶ 
aŶdeƌeŶ MeŶsĐheŶ eǁig uŶd ǁahƌ ist – ŶäŵliĐh die ǁeĐhselseiige VeƌďuŶ-
deŶheit ŵit alleŵ SeiŶ –, lasseŶ Sie siĐh ŶiĐht ŵehƌ so leiĐht ǀoŶ deŶ DiŶgeŶ 
heƌuŵstoßeŶ, die lüĐhig uŶd falsĐh siŶd ;ǁie ďeispielsǁeise die Eŵoio-
ŶeŶ, die iŶ IhŶeŶ hoĐhkoŵŵeŶ, ǁeŶŶ eiŶ Pƌojekt iŶ die Hose gehtͿ.

Deƌ Rauŵ, deŶ Sie ďetƌeteŶ, ǁeŶŶ Sie dieses EǆpeƌiŵeŶt duƌĐhfühƌeŶ, 
ist deƌ spƌiĐhǁöƌtliĐhe „Rauŵ zǁisĐheŶ Reiz uŶd ReakioŶ“, uŶd geŶau hieƌ 
ist uŶseƌe EŶtsĐheiduŶgsgeǁalt zu Hause. Aďeƌ ǁofüƌ geŶau solleŶ Sie siĐh 
deŶŶ üďeƌhaupt eŶtsĐheideŶ iŶ deŶ MoŵeŶteŶ, iŶ deŶeŶ es eiŶe EŶtsĐhei-
duŶg zu tƌefeŶ gilt? Die AŶtǁoƌt lautet: füƌ das höhere Selbst.

Deƌ Rauŵ, zu deŵ Sie duƌĐh die EƌkeŶŶtŶis, dass „Sie“ ŶiĐht Ihƌ Köƌpeƌ, 
ŶiĐht Ihƌ SĐhŵeƌz uŶd auĐh ŶiĐht Ihƌe GedaŶkeŶ siŶd, )ugaŶg eƌlaŶgt haďeŶ, 
ist deshalď deƌ Rauŵ deƌ Weisheit uŶd des Mitgefühls. Dies ist deƌ gaŶze 
SiŶŶ uŶd )ǁeĐk deƌ MeditaioŶ: die Gnade, die deŵ Kuƌs zufolge uŶseƌ „Ŷa-
tüƌliĐhes Eƌďe“ ist, auf die EďeŶe uŶseƌeƌ diƌekteŶ EƌfahƌuŶg heƌuŶteƌzuzie-
heŶ. WeŶŶ IhŶeŶ dies daueƌhat geliŶgt, ǁeƌdeŶ Ihƌe KollegeŶ ŶiĐht aŶdeƌs 
köŶŶeŶ, als Ihƌe ǁaĐhseŶde Reife uŶd FühƌuŶgsstäƌke zu ďeŵeƌkeŶ.



ϯϰ

Sie ǁeƌdeŶ dieses WaĐhstuŵ jedoĐh ŵit seiŶeŵ ǁahƌeŶ NaŵeŶ eƌfahƌeŶ: 
Liebe.

WICHTIGE )ITATE

• Das Selbst, das Gott erschafen hat, braucht nichts. Es ist auf ewig 

vollständig, sicher, geliebt und liebend. (Aus dem Vorwort von Ein 

Kurs in Wundern, Was er besagt)

• Du kannst warten, aufschieben, dich selber lähmen oder deine 

Schöpferkrat bis auf fast nichts reduzieren. Doch du kannst sie nicht 

vernichten. (T-1.V.1:5–6)

• Dein Selbst bedarf keiner Erlösung, aber dein Geist muss lernen, 

was Erlösung ist. (T-11.IV.1:3)

• Das Universum der Liebe hört nicht deshalb auf, weil du es nicht 

siehst, noch haben deine geschlossenen Augen die Fähigkeit verloren, 

zu sehen. (T-11.I.5:10)



Was ist das Ego?

Nichts, aber in einer Form, 

die wie etwas zu sein scheint.

;B-Ϯ.Ϯ:ϭ–ϮͿ



ϯϲ

Ϯ

EIN ABSTECHER IN DIE ANGST

A
uf unserer Abenteuerreise in die Spiritualität am Arbeitsplatz haben 

wir bisher gelernt, dass jenseits der Wirklichkeit, die wir in unserem 

Körper erfahren, dem Kurs zufolge eine Wirklichkeit liegt, die 

sowohl ein ewiger Zustand der Gnade als auch die vollkommene Liebe ist. 

Der Kurs versucht nicht, diese Wirklichkeit zu analysieren oder näher zu 

deinieren, erklärt aber, dass wir, wenn wir uns dafür entscheiden, jederzeit 

Zugang zu ihr erlangen können.

Wenn Sie an der Kursarbeit am Ende des vorigen Kapitels teilgenommen 

haben, konnten Sie hofentlich spüren, dass im Zentrum der Stürme, die 

uns das Leben bringt, eine Ruhe herrscht, die Sie jederzeit abrufen können. 

Wir haben sie als die Schafung des Raums deiniert, in dem wir uns für 

Weisheit und Mitgefühl entscheiden können, was gleichbedeutend damit 

ist, dass wir Raum schafen für unser höheres, von größerer spiritueller In-

telligenz erfülltes Selbst. In der Sprache der Wirtschat ist Präsenz (womit 

hier Wirtschats- oder Führungspräsenz gemeint ist) das Ergebnis, das wir 

anstreben, wobei es allerdings zu beachten gilt, dass Präsenz die Folge spiri-

tueller Intelligenz ist und nicht umgekehrt.

Das ist der Grund, warum viele Programme zur berulichen Weiterent-

wicklung nicht die kulturelle Veränderung bewirken, die sie versprechen. 

Sie konzentrieren sich auf äußere Strategien und Verhaltensweisen, ohne 

die entscheidend wichtigen inneren Überzeugungen anzusprechen, die sie 

antreiben. Der Grund liegt zweifellos darin, dass es viel leichter ist, jeman-

den zu lehren, was er tun soll, als ihn zu lehren, wie er denken soll, aber 

genau das ist unser Ziel: Wir wollen lernen, mit Weisheit und Mitgefühl zu 



ϯϳ

denken. Man könnte in der Sprache des Kurses auch sagen, dass wir lernen 

wollen, mit der Liebe zu denken.

Sie siŶd ŶiĐht Ihr Körper

Wenn Präsenz den Raum in Ihrem Geist erschat, der es Ihnen ermöglicht, 

sich für Weisheit und Mitgefühl zu entscheiden, dann ist ein Mangel an Prä-

senz die Folge, wenn Sie das Gefühl haben, dass dieser Raum für Sie nicht 

zugänglich ist. Wenn Sie also nicht mit der Liebe denken können, können 

Sie keinen Zugang zu Ihrem höheren Selbst erlangen und sind folglich 

nicht zu spirituell intelligentem – oder überhaupt zu einer Form von intelli-

gentem – Verhalten fähig.

Ich habe schon sehr viele Berufstätige mit ganz unterschiedlichen Le-

bensläufen gecoacht und inde es bemerkenswert, dass es eine bestimmte 

Sache gibt, die unserer Führungspräsenz im Beruf regelmäßig im Weg zu 

stehen scheint. Was könnte das sein? Die Antwort lautet: wahrgenommene 

Respektlosigkeit. Wie Sie wahrscheinlich selbst schon erfahren haben, ist 

nichts mehr dazu angetan, die Fluttore des Urteils zu öfnen und den völ-

ligen Verlust von Selbstbeherrschung und Gelassenheit zu verursachen, als 

das Gefühl, ignoriert, gekränkt oder zu einer direkten Auseinandersetzung 

gezwungen zu werden.

Dies ist übrigens ein weiterer wichtiger Unterschied zwischen emotionaler 

und spiritueller Intelligenz, denn wenn Sie das Gefühl der Respektlosig-

keit isolieren und strikt aus der Perspektive der emotionalen Intelligenz be-

trachten, werden Sie zu Werkzeugen geführt, die Ihre emotionale Stabilität 

regulieren. Dazu gehören etwa Atemübungen, die Achtsamkeit für körper-

liche Empindungen oder das Hineinlehnen in Gefühle des Unbehagens. 

Alle diese Praktiken sind sehr wichtig, wenn es darum geht, den mentalen 

Leerraum zu erschafen, der erforderlich ist, um kluge Entscheidungen zu 

trefen. Für unsere Zwecke gehen sie jedoch nicht weit genug, da sie nicht in 

die Welt des Glaubens vordringen.¹

Ehe wir uns näher mit diesem Konzept befassen, möchte ich jedoch klar-

stellen, dass die Gegenüberstellung von emotionaler und spiritueller Intel-

ligenz kein Versuch sein soll, die Bedeutung der emotionalen Intelligenz 



ϯϴ

herabzuwürdigen. Der Unterschied, auf den ich hinweisen möchte, besteht 

lediglich darin, dass die emotionale Intelligenz tief im Körper – und vor al-

lem in der Wirkweise des Gehirns – verwurzelt ist, während die spirituelle 

Intelligenz in keiner Beziehung zum Körper steht.

Das soll keineswegs heißen, dass Sie nicht mehr über Ihren Körper und 

über die Neurowissenschaten lernen sollten, die das menschliche Verhal-

ten erforschen. Bei den Dingen, die uns dazu bringen, uns unprofessionell 

zu verhalten (wie beispielsweise ein wahrgenommener Mangel an Respekt), 

ist es tatsächlich sogar sehr hilfreich zu wissen, dass ein Körper, der unter 

Stress steht, zum Beispiel weniger Sauerstof in die Bereiche des Gehirns 

sendet, die für die Lösung von Problemen zuständig sind. Dies ist eine weg-

weisende biologische Erklärung dafür, warum wir für gewöhnlich zuerst 

reagieren und dann denken, und diese wichtige Erkenntnis haben wir den 

Neurowissenschaten zu verdanken.

So wichtig es also ist, dass Sie den Körper verstehen, während Sie ihn be-

wohnen, so wichtig ist aus Sicht der spirituellen Intelligenz und des Kurses 

das Wissen, dass Sie viel mehr als nur ein Körper sind. Das bedeutet, wie 

im letzten Kapitel bereits erläutert, dass Sie sich als körperliches Wesen, zu-

gleich aber auch als Teil eines ewigen Zustandes der Liebe sehen, der mit 

allem Leben verbunden ist.

In Kapitel 1 haben wir begonnen, die Superkräte unserer spirituellen 

Intelligenz zu entwickeln, indem wir die jahrtausendealte Frage gestellt 

haben: „Was ist Gott?“ Nachdem wir erfahren haben, dass der Kurs – wie 

viele andere spirituelle Traditionen auch – Gott als bedingungslose Liebe 

beschreibt, wollen wir unsere Aufmerksamkeit nun der Frage zuwenden, 

warum wir diese Präsenz der Liebe in unserem Alltag und vor allem am 

Arbeitsplatz nicht fühlen können.

Was ǀersperrt uŶs deŶ ZugaŶg zur Liebe?

Um diese Frage zu beantworten, wollen wir das „kleine“ Selbst als die Ge-

danken und Verhaltensweisen deinieren, die mit Trennung und mit Selbst-

bezogenheit zu tun haben. Dazu gehört im Grunde alles, was einzig auf Sie 

selbst und Ihren Vorteil bedacht ist. Allgemein gilt, dass Sie sich, wenn Sie 



ϯϵ

in Begrifen von „ich“ oder „mein“ denken, auf das kleine Selbst beziehen, 

weil es das ist, was sich mit Ihrer Arbeit, Ihrem Namen oder Ihrem Körper 

identiiziert.

Das heißt natürlich nicht, dass Selbstbezogenheit grundsätzlich schlecht 

ist. Ein gewisses Maß an selbstbezogenem Denken ist sogar von Vorteil, 

weil es beispielsweise dafür verantwortlich ist, dass Sie wissen, wo Sie zu 

Hause sind, und weil es Sie dazu bringt, sich nachts von dunklen Neben-

straßen fernzuhalten. Selbstbezogenheit, die wie Unkraut im Geist sprießt, 

hat jedoch zur Folge, dass Sie sich in Urteilen und Defensivität verstricken 

und jede Situation, in der Sie sich beinden, danach beurteilen, ob sie ein-

zig und allein Ihrem Vorteil dient. Das schneidet Sie von der Fähigkeit ab, 

das größere Bild zu sehen, und macht es wesentlich schwieriger, in einem 

Team zusammenzuarbeiten. Ein zu hohes Maß an kleinem Selbst erzeugt 

mit anderen Worten einen blinden Fleck, der Ihrem berulichen Ansehen 

irgendwann schadet.

Dies wollen wir nun dem höheren Selbst gegenüberstellen, das wir hier 

als die Gedanken und Handlungen deinieren, die mit Verbindung und mit 

Selbstlosigkeit zu tun haben. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass 

das Wort selbstlos wörtlich als das (kleine) Selbst los(haben) übersetzt wer-

den kann. Für unsere Zwecke bedeutet das nicht, dass wir unsere eigenen 

Bedürfnisse den Bedürfnissen anderer Menschen hintanstellen, sondern 

beschreibt vielmehr die Voraussetzung dafür, dass wir Gnade, Weisheit, 

Mitgefühl und die Liebe erfahren können. Stellen Sie sich beispielsweise ein 

verstoptes Ablussrohr vor. Wenn Sie wollen, dass Wasser (die Liebe) durch 

das Rohr ließt, müssen Sie die Verstopfung beseitigen, was in diesem Fall 

bedeutet, dass Sie Ihr kleines Selbst aus dem Weg räumen müssen.

Da wir nun wissen, dass wir die Fähigkeit besitzen, jederzeit Zugang zu 

unserem höheren Selbst zu erlangen, wenn wir uns dafür entscheiden, 

sollte es theoretisch doch ganz einfach sein, jeden Tag in vollkommenem 

inneren und äußeren Frieden zu leben und zu arbeiten. Oder etwa nicht? 

Das wäre natürlich wunderbar, aber unsere eigenen Erfahrungen sowie 

die jüngsten Fortschritte in den Neurowissenschaten haben leider gezeigt, 

dass unser Verhalten ot genau dann von weniger Gnade gekennzeichnet ist, 

wenn wir sie am meisten brauchen.

Warum?



ϰϬ

Darf iĐh ǀorstelleŶ: das Ego

Auch wenn der Kurs nicht genau diese Worte benutzt, sagt er sinngemäß, 

dass immer dann, wenn Sie keinen Zugang zu Ihrem höheren Selbst er-

langen können, Ihr „Ablussrohr verstopt“ ist, weil Sie sich für Ihre eigenen 

sprunghaten Wahrnehmungen entschieden haben, statt zu erlauben, dass die 

vollkommene Liebe und Verbundenheit durch Sie hindurchließen können. 

Diese Wahrnehmungen sind das, was der Kurs als Ihr Ego bezeichnet.

ABBILDUNG ϭ
Die Uƌteile des kleiŶeŶ Selďst eƌzeugeŶ eiŶe BloĐkade, 

die deŶ )ugaŶg zuŵ HöheƌeŶ Selďst ǀeƌspeƌƌt.

Am Arbeitsplatz hören wir das Wort Ego meist in Zusammenhang mit Ar-

roganz oder mit einem übermäßig aufgeblähten Gefühl für die eigene Wich-

tigkeit: „Der Typ hat ein riesengroßes Ego.“ Arroganz ist zwar mit Sicherheit 

eine Form des Egos, aber die Blockade, mit der es verhindern will, dass Sie 

Zugang zu Ihrem höheren Selbst erlangen, kann ebenso viele Formen an-

nehmen, wie es Gedanken im Geist gibt.

Ich wiederhole: Das Ego kann ebenso viele Formen annehmen, wie es Ge-

danken im Geist gibt.

Beängstigend, nicht wahr? In der Tat, und genau das ist der Punkt.



ϰϭ

Denn auch wenn das Ego nur ein Gedanke ist, ist es nicht irgendein Ge-

danke. Das Ego ist der Gedanke, dass das wechselseitig verbundene höhere 

Selbst nicht existiert, dass Sie vollkommen allein sind in einem getrennten 

und dem Verfall preisgegebenen Körper, der nach dem Zufallsprinzip beim 

DNA-Roulette geschafen wurde. Trotz der Tatsache, dass der Kurs dies als 

die „winzig kleine Wahnidee“ (T-27.VIII.6:2) bezeichnet, ist es die Aufgabe 

des Egos, dafür zu sorgen, dass dieser Gedanke sich für Sie äußerst real 

anfühlt.

Wenn das Ego – einfach ausgedrückt – der Gedanke ist, dass Sie von al-

lem, was ist, getrennt sind, ergibt sich daraus ganz von selbst eine kausale 

Beziehung zwischen dem Egodenken und der Angst. Je mehr Sie sich also 

von der Liebe abgeschnitten fühlen, umso mehr Egogedanken haben Sie 

und umso größer wird Ihre Angst. Dieser Kreislauf wiederholt sich, bis die 

Mauer des Egos, die aus Ihrem eigenen Urteil besteht, schließlich so dick ge-

worden ist, dass Ihr höheres Selbst nicht nur unzugänglich wird, sondern 

ot sogar vollkommen in Vergessenheit gerät.

Deshalb haben wir keinen Zugang zu unserer spirituellen Intelligenz, wenn 

wir sie brauchen. Der Grund ist nicht, dass die Gnade nicht für uns verfüg-

bar ist. Der Grund ist, dass der unauhörliche Lärm unseres eigenen aufge-

wühlten Geistes uns zu sehr ablenkt und wir uns fast immer auf den Lärm 

und nicht auf die ihm zugrundeliegende Ursache konzentrieren. Denken 

Sie noch einmal darüber nach, was passiert, wenn Sie an Ihrem Arbeitsplatz 

scheinbar nicht respektiert werden und jedes Gefühl der Präsenz verlieren. 

Das ist der Fall, wenn die Belange des kleinen Selbst (Inwiefern betrit es 

mich?) Ihre Reaktion steuern und Sie nicht mit der Weisheit und dem Mit-

gefühl des höheren Selbst (Welches ist der liebevollste Gedanke, der mir in 

diesem Moment zur Verfügung steht?) auf die Situation eingehen.

Wir werden uns in den nächsten Kapiteln noch genauer damit befassen, 

wie wir mit dem Ego umgehen können, aber vorher möchte ich einige Fra-

gen beantworten, die an diesem Punkt häuig gestellt werden, wenn ich 

Menschen berate, die versuchen, die Prinzipien des Kurses in ihre Arbeit zu 

integrieren.



ϰϮ

Woher koŵŵt das Ego?

Auch wenn der Kurs zum genauen Ursprung des Egodenkens keine Anga-

ben macht, brauchen wir bei näherem Hinsehen nicht lange, um die Muster 

der Spaltung zu erkennen, die unser Leben von Anfang an geprägt haben. 

Wir verlassen den Mutterleib quasi mit dem Wort mein im Mund. Das be-

deutet, dass wir sogar schon als Kind von dem Augenblick an, in dem wir 

die Welt durch die Brille von „mein“ und „nicht mein“ betrachten können, 

von der Angst erfüllt sind, nicht genug zu haben. Im Laufe der Zeit wer-

den diese Gedanken der Trennung und der Konkurrenz kontinuierlich ver-

stärkt, was lediglich dazu führt, dass die Angst wächst, die wiederum das 

Ego stärkt, das seinerseits die Spaltung vertiet, sodass es nicht allzu lange 

dauert, bis das Egodenken alles ist, was wir kennen.

Tatsächlich brauchen Sie sich nur anzuschauen, wie Sie selbst konditio-

niert sind, um die alltägliche Trennung – beispielsweise in Geschlecht, Ras-

se, Nationalität, Religion, wirtschatliche Stellung oder politische Partei – zu 

erkennen und zu überlegen, wie viele Urteile aus diesen „Unterschieden“ 

entstehen. Achten Sie einmal einen ganzen Tag lang genau darauf, in wel-

chem Maße die Dinge, denen Sie in der Werbung, in den sozialen Medien 

oder in den Nachrichten – und deinitiv am Arbeitsplatz – ausgesetzt sind, 

Sie mehr oder weniger subtil dazu ermutigen, andere Menschen zu beschul-

digen, über sie zu urteilen und sich mit ihnen zu vergleichen. Wenn Sie das 

Ergebnis dann mit der Zahl Ihrer Lebenstage multiplizieren, werden Sie sich 

nicht länger darüber wundern, dass wir in so hohem Maße von Konkur-

renzdenken geprägt und voneinander abgeschnitten sind.

Ist das Ego gleiĐhďedeuteŶd ŵit deŵ „Teufel“ 
oder ŵit deŵ „BöseŶ“?

Wenn man sich anschaut, wie zerstörerisch das Egodenken sein kann, ge-

langt man womöglich zu der Annahme, dass es sich dabei um einen äuße-

ren, insteren „Teufel“ oder um eine Krat des „Bösen“ handelt, die in der 

Welt am Werk ist. Aus der Sicht des Kurses gibt es keinen Teufel. Erinnern 


