
 



 

Kulturwissenschaften im 20. Jahrhundert: 
eine Einleitung 
Peter Nitschke 

I. Das Jahrhundert der Kulturwissenschaften 
Das 20. Jahrhundert, das gemeinhin als Höhepunkt der Moderne firmiert, 
ist in der Geschichte der Wissenschaften auch das Zeitalter der enormen 
Umbrüche: Paradigmen kommen und gehen schneller denn je. Das hat 
zweifellos auch etwas mit den Umbrüchen in der gesellschaftlichen wie 
politischen Realität zu tun. Im Zeitalter zweier Weltkriege, im Angesicht 
des Holocausts, der Gulag-Systeme, des systematischen Genozids, bleiben 
traditionelle Gewissheiten nicht mehr so gewiss, wie sie einstmals waren 
oder zu sein schienen. Insbesondere der Glaube an den Fortschritt nimmt 
erheblich Schaden. Technik ist nicht mehr einfach eine Sache der Verbes-
serung im menschlichen Leben, obgleich sich hierdurch de facto Vieles er-
heblich verbessert hat. Skepsis, gar Frustration, macht sich in immer neuen 
Schüben breit.1 Der Verlauf  des 20. Jahrhunderts erscheint weder für die 
Zeitgenossen, noch im Rückblick nach der Millenniumswende, als ein line-
arer Prozess.  

So fing auch schon das Jahrhundert an – mit einem unter Intellektu-
ellen quer durch Europa verbreiteten Gefühl der Unruhe, einem Gespür 
für den (großen) Umbruch, lange bevor der Erste Weltkrieg so ziemlich 
alle gängige Sozialstrukturen zerrissen hat.2 Im Grunde verdichtete sich ein 
öffentliches Bewusstsein für eine Identitätskrise.3 Oswald Spengler war 
nicht der einzige, der hierauf  Bezug nahm und neue Antworten auf  alte 
Fragen suchte. Die entscheidende Frage, die sich für viele Dichter, politi-
sche Analysten und Kommentatoren mit zunehmender Dringlichkeit stell-
te, war die nach der Bedeutung der Kultur.  

                                                   
1  Vgl. hierzu Oakeshott (2000). 
2  Vgl. Schleier (2000): 5ff. – Zum Ersten Weltkrieg als dem (kulturellen) Funda-

mentalereignis vgl. u.a. Münkler (2013).  
3  Vgl. auch Schleier (2000): 13. 



8 Peter Nitschke  

Insofern sind Kulturbetrachtungen ein Indikator für Krisenbewältigung.4 
Von vielen deutschen Intellektuellen wurde die deutsche Kultur z.B. in ei-
ner Gegenüberstellung zur westeuropäischen Kultur begriffen. Diese sei le-
diglich nur noch Zivilisation.5 Die Entstehung der Kulturwissenschaften ver-
dankt sich demnach einer strukturellen Identitätskrise am Vorabend des 
Ersten Weltkrieges. Der Krieg selbst hat dann mit seinen Effekten dieses 
Phänomen erst recht beschleunigt und erweitert. Egal ob man Max Weber, 
Simmel oder eben Spengler nimmt, sie alle antworten auf  die Sinndeu-
tungskrise ihrer Zeit letztlich mit einem kulturellen Bezug ihrer wissen-
schaftlichen Argumentation. Das Problem ist allerdings, dass man Kul-
turbetrachtungen im spezifischen Sinne gar nicht historisch machen kann. 
Dafür sorgt allein schon das Datenmaterial, das einfach zu enorm ist, egal, 
wie die Fragestellung lautet. Also geht es immer um einen Deutungskode, 
einen hermeneutischen Schlüssel, mit dem man sich den immensen Daten-
schatz erschließt. Deshalb existiert für die kulturwissenschaftliche Perspek-
tive ein gravierender „Widerspruch zwischen dem Bedürfnis nach imperia-
ler Weltsicht und universaler Deutung einerseits und der Verneinung ihrer 
historiographischen Durchführbarkeit andererseits“.6  

Hinsichtlich der Deutungen von Kultur zeigen die unterschiedlichen 
Ansätze und Ausprägungen im Verlauf  des 20. Jahrhunderts neben der 
Frage der Historizität ein grundsätzliches logisches Dilemma – nämlich 
den Umgang mit der Natur. Ist die Wissenschaft von der Kultur eine rein 
menschenimmanente, also selbstgemachte Disziplin? Oder bestätigt sie 
nur das, was in der Natur des Menschen ohnehin angelegt ist?  

„Der Mensch ist von Natur aus ein Kulturwesen“, heißt es in einer 
neueren Betrachtung.7 Dieser schöne Satz ist eine moderne Anverwand-
lung des alten aristotelischen Prinzips, dass der Mensch von Natur aus 
ein politisches Wesen sei. Für Aristoteliker ist daher diese Anwendung nicht neu 
und schon gar nicht verblüffend. Allerdings gibt es gegenüber der aristo-
telischen Aussage hier eine wichtige Nuance, sozusagen eine Akzentver-
schiebung:  

                                                   
4  Vgl. ebd.: 15. 
5  Vgl. ebd. 
6  Ebd.: 17. 
7  Steenblock (2014): 7. 



 Kulturwissenschaften im 20. Jahrhundert: eine Einleitung 9 

Wenn der Mensch von Natur aus ein Kulturwesen ist, was ist er dann in 
Bezug auf  die einzelnen Bereiche des Daseins, etwa die Kunst, die Öko-
nomie oder die Politik? Gehören diese dann immer schon mit zur Kultur? 
Oder ist es eher andersherum, wofür Aristoteles (am Beispiel der Politik) 
gute Gründe nennt: ist der Mensch von Natur aus politisch und ist damit 
seine Kultur ein Teil seiner Politik? Rein aristotelisch betrachtet lässt sich 
hier nun schwer eine exakte Aufteilung vornehmen. Es bleibt nicht zufällig 
bei dem eher analytisch schwammigen (weil nicht sauber bestimmten) To-
pos von der Interdependenz zwischen Kultur und Politik. Politische Kultur 
ist somit immer schon kulturwissenschaftliche Analyse. Aber was sind dann 
Politikwissenschaft, die Kunstwissenschaften, die Ökonomie als Wissenschaft? Das 
Gleiche wie Kulturwissenschaft? Wohl kaum.  

Selbst die Marxsche Vorstellung, dass Kultur ein Akt der (individuellen) 
Freiheit sei,8 ist in dieser Hinsicht immer noch ein Produkt aus der aris-
totelischen Denkweise. Aber spätestens seit dem Siegeszug der Natur-
wissenschaften in der Moderne, vor allem hier dem Biologismus und dem 
Darwinismus, stellt sich die Frage, was Kultur ist, wenn doch die Natur 
nicht per se kultürlich betrachtet werden kann? Denn der Sinn der Natur 
ergibt sich (naturwissenschaftlich hergeleitet) nicht durch eine kulturalis-
tische Auslegung.9 All diejenigen, die so vorgehen, vollziehen damit nur 
einen weiteren humanistischen Fehlschluss: die Deutung der Phänomene 
(der Natur) aus dem eigenen (d.h. menschlichen) Interesse und Erkennt-
nisvermögen heraus. Das ist in gewisser Weise ein gigantischer Konstrukti-
vismus,10 zweifellos selbst schon ein heuristischer Akt der Kultur, aber eben 
nicht Natur.  

                                                   
8  Vgl. ebd. – Kultur ist in dieser Hinsicht so etwas wie das Antiparadigma zur Favo-

risierung der Arbeit als dem leitenden Prinzip des Mensch-Seins. Nicht die Kultur 
folgt aus den Produktionsbedingungen von Arbeitsprozessen, sondern umgekehrt 
sind diese Ausdruck einer je spezifischen  Kultur der Gesellschaft. – Vgl. zur Er-
klärung der Marxschen Perspektive Reichardt (2014).  

9  Vgl. auch Steenblock (2014): 13. 
10  Von dieser Art der Konstruktion sind auch Interpretationsversuche zur Frage der 

Zeit gekennzeichnet, die Kulturen in ihrem jeweiligen Zeitverständnis als selbst-
evozierte Subjekte betrachten (vgl. Assmann 1999). Natürlich sind Interpretatio-
nen über die Zeit immer selbstbezüglich. Das ändert aber nichts daran, dass Zeit 
als Faktum vorhanden ist, ohne dass man als Mensch daran etwas ändern kann.  



10 Peter Nitschke  

Insofern kann und muss man eine Unterscheidung vornehmen: 
a) Kultur vermittelt den Sinn des Lebens (Telos) für den Menschen. 
b) Natur zeigt über die Sinne Effekte des Lebens an; ob der Mensch die-

se versteht oder nicht, sei dahin gestellt.  
Wenn die Evolution das ist, was die Evolutionstheorie darüber aussagt, 
dann stellt sich die grundsätzliche Frage, was dies für die Kultur des Men-
schen als Spezies bedeutet? Dann ist die Ausrichtung auf  eine Betonung 
hinsichtlich der eidetischen, sinnhaften Lebensformen davon abhängig 
zu machen, wie unser Geist als Verstand in den ontogenetischen Vorge-
gebenheiten arbeitet bzw. arbeiten kann.11 Dann ist Ontogenese und Ge-
schichte als ein systemisch verbundenes Konstrukt zu betrachten,12 womit 
die biologische Verfasstheit des Menschen zwangsläufig zu seinen Möglich-
keiten einer kulturellen Ausprägung führt. Folglich kann man eine Abgren-
zung, die anthropologisch bedingt ist, auch heuristisch wie hermeneutisch 
recht deutlich machen:13 „Kultur ist ein Gegenbegriff  zur Natur und be-
zeichnet insofern den Gesamtbereich aller nicht-natürlichen Sachverhalte 
der menschlichen Welt.“ Damit müsste uns die Natur eigentlich fremd sein. 
Dies ist jedoch bekanntermaßen nicht der Fall, da im Rahmen der Wahr-
nehmungsmöglichkeiten des Menschen über die Sinne und über den ana-
lytischen Geist die Natur doch menschlich aufgeschlüsselt werden kann. So 
gesehen sind alle so genannten Naturgesetze nichts anderes als menschlich-
kodifizierte Spielregeln des Geistes. Also damit auch kulturelle Leistungen 
des Verstandes und entsprechend pfadabhängig von der jeweiligen Kultur! 

 
II. Das Paradigma der Kultur  
So sehr die kulturwissenschaftliche Fragestellung im Verlauf  des 20. Jahr-
hunderts immer beliebter geworden ist, dass man ab der zweiten Hälfte des 
Jahrhunderts sogar dezidiert von den Kulturwissenschaften sprechen kann, 
so bleibt doch das hermeneutische Grundproblem bestehen, was denn ei-
gentlich unter dem Paradigma der Kultur als Spezifika angezeigt werden 
kann oder soll? Denn schließlich operiert so ziemlich jede moderne Wis-
                                                   
11  Vgl. auch Dux (2014): 17ff. 
12  Vgl. ebd.: 21. 
13  Rüsen (2014): 340. 



 Kulturwissenschaften im 20. Jahrhundert: eine Einleitung 11 

senschaft mit dem Kulturbegriff. Das Dilemma besteht also darin, ob es 
ein Allerweltsbegriff  ist oder eine von anderen Sachfragen deutlich ab-
setzbare Perspektive. Damit verbunden ist zugleich die Frage nach der 
Stabilität des Begriffes: Wieviel Dynamik lässt eine je spezifische Kultur 
zu und wieviel Konstanz bzw. Nachhaltigkeit vermittelt diese Kultur? Und 
schließlich: Was folgt aus alledem?  

Die Kulturwissenschaften wollen etwas erklären, was selbst nur als 
Substrat von Etwas in Erscheinung tritt.14 Politische Kultur, Kultursoziolo-
gie, Theaterkultur, Jugendkultur, Erwachsenenkultur, Popkultur, die Liste 
der Attributionen ist beliebig verlängerbar und zeigt das Problem der Her-
meneutik grundsätzlich an. Wie kann man Kultur verstehen, in einer spezi-
fischen Eigen-Art, wenn sich Kultur doch nur immer durch den Referenz-
bereich adäquat darstellen lässt? Texte allein reichen hier auch nicht aus, 
Taten sind ebenso entscheidend für kulturelles Verstehen.15 Kultur ist also 
nicht nur eine Frage der angemessenen Interpretation von Texten, sondern 
auch und vor allem eine Handlungserfahrung. Der Sinnbezug von Hand-
lungen manifestiert sich im Wesentlichen in der Sprache. „Sein, das ver-
standen werden kann, ist Sprache“, so hat Gadamer einmal formuliert.16 
Aber eine Ontologisierung der Sprache (und damit auch des Verstehens) 
ist nicht gerade die Form, mit der in der (politischen, sozialen, ästhetischen, 
historischen) Kulturanalyse die Dinge betrachtet werden.  

Ohne Zweifel ist daher die Feststellung von Jörn Rüsen richtig, dass 
auch nach einem ganzen Jahrhundert kulturwissenschaftlicher Debatten 
die Klärung des Kulturbegriffs weiterhin auf  der Tagesordnung bleibt.17 
Insofern bleibt auch das grundsätzliche heuristische Problem weiterhin 
zu beantworten, demzufolge es nicht einfach nur darum geht, wie man 
Kultur verstehen will oder kann, sondern mehr noch darum, was über-
haupt Kultur ist? Hierzu liefern die einzelnen Disziplinen im Rahmen der 
Kulturwissenschaften ganz unterschiedliche Beiträge. Ihre Ansätze sind 
sowohl methodologisch wie auch heuristisch nicht stringent aufeinander 
angelegt.  

                                                   
14  Vgl. auch Horstmann (2011): 342. 
15  Vgl. auch ebd.: 347. 
16  Hier zit. n. ebd.: 349. 
17  Vgl. Rüsen (2014): 336. 



12 Peter Nitschke  

Im Gegenteil: mitunter geht es doch recht wild, im Sinne von diffus, zu: 
alles wird mit allem vermengt, Hauptsache es ist Kultur. Schon der Kul-
turbegriff  ist in manchen Fächern äußerst strittig, so z.B. in der Politikwis-
senschaft, oder wird einfach vorausgesetzt – ohne weitere Hinterfragungen 
bzw. Dechiffrierungen. Wenn sich Literaturwissenschaften schlechthin als 
Kulturwissenschaften verstehen, dann ist dies sicherlich eine Art imperialer 
Setzung, die mit einem spezifisch europäisch-abendländischen, modern 
müsste man sagen westlichen Verständnis gleichgesetzt wird: nämlich das 
Texte per se kulturelle Artefakte sind. Der Blick auf  Gesellschaften vor der 
Erfindung der Schriftsprache zeigt, dass dem nicht so ist bzw. so nicht sein 
muss. Jede ethnologische Untersuchung in auch heute noch existierenden 
oral tradierten Stammesgesellschaften demonstriert eine andere Form von 
Kulturfixierung. Warum also sollte ein Literaturwissenschaftler Repräsen-
tant einer Kulturwissenschaft sein? Das ist erklärungsbedürftig, denn wa-
rum gibt es überhaupt Literaturwissenschaften? Ist tatsächlich Literatur ein 
Garant von Kultur? Liefern fiktionale Texte kulturelle Images oder liefern 
sie nur Fiktionen im Sinne von Irrealitäten? Für reine Empiristen der Sozi-
alwissenschaften wäre dies so. Hier soll aber nicht der Ausdifferenzie-
rungsbedarf  weiter verfolgt werden, sondern nur auf  den grundsätzli-
chen Klärungsbedarf  und seine jeweils gesellschaftlich-immanente Selbst-
Kodierung hingewiesen. Keine Kultur ohne Vorordnungsmuster.  

Wenn man die Entstehung der Sozialwissenschaften seit den 1960er 
Jahren als Kehrtwende gegen die Geisteswissenschaften klassischer Prä-
gung deutet,18 dann sind so gesehen wiederum die Kulturwissenschaften 
eine Antwort auf  diese Abkehr. Und dies gleich in doppelter Hinsicht a) 
gegen den traditionalen Geistes-Begriff, der zu sehr auf  eine ontologische 
Bestimmung hin ausgerichtet schien, und b) gegen die sich empiristisch 
austobenden Sozialwissenschaften, die nur noch das gelten lassen wollten, 
was man zählen, messen und wahrnehmen kann. Zumindest ein nicht un-
beträchtlicher Teil davon, der bis heute auch die Oberhoheit über die De-
batten in den Sozialwissenschaften beansprucht.  

Der cultural turn ist also dialektisch zu verstehen, aber diese Dialektik 
funktioniert eigentlich schon lange nicht mehr, vielleicht sind auch bereits 
die Bedingungsgründe für die jeweilige Abtrennung bzw. Neuausrichtung 
                                                   
18  Vgl. auch ebd.: 337f. 



 Kulturwissenschaften im 20. Jahrhundert: eine Einleitung 13 

zu apodiktisch geführt worden. Das macht die Lage für die Kulturwissen-
schaften aber auch nicht besser: beide Seiten, Literatur- wie Sozialwissen-
schaften, führen ihre Deutungspräferenzen für Kultur vor, verschmelzen 
sie hier und da auch zu einem interessanten Amalgam, ohne dass allerdings 
die Grunddeutungsfrage, nämlich was ist Kultur, dadurch wirklich besser 
behandelt würde. Das sieht man vor allem an der Wechselwirkung auf  die 
Geschichtswissenschaft, die nach einer Abkehr von der Deutungshoheit 
der Politischen Geschichte (großer Männer etc.) zu einer an den empiri-
schen Methoden der Sozialwissenschaften ausgerichteten Sozialgeschichte 
mutierte, um dann erneut den Rückbezug zu weicheren Formen des Geis-
tes unter dem Label der Kultur zu vollziehen. Wenn es denn überhaupt ein 
Rückbezug war, denn genauso gut kann man den cultural turn für die Ge-
schichtswissenschaft auch als einen Zusammenbruch der klaren Deu-
tungslinien verstehen, weil nun scheinbar alles mit allem kombiniert wer-
den kann. So gesehen ist die Kulturgeschichte so etwas wie die Wiederge-
winnung einer Totalgeschichte, was notwendigerweise auch zu Ge-
schichtsphilosophien führt, die erst recht mit der Perspektive auf  die 
Menschheit als Gattung zu einer Global- bzw. Universalgeschichte als 
Weltgeschichte tendieren.  

Am Einfachsten (formal betrachtet) hat es hier noch die Philosophie, 
die im Rahmen ihrer Bemühungen um Logik zu keinem Zeitpunkt ihrer 
langen Tradition ohne die Berücksichtigung von Kulturfragen auskam. Die 
Grundfragen nach den anthropogenen Bestimmungen und Möglichkeiten 
von Mensch-Sein in der Welt sind somit seit den Tagen von Konfuzius, 
Platon und Aristoteles stets von neuem zu verhandeln. Das aber gerade 
macht die Sache für die Philosophie auch nicht einfacher.  

So wenig wie die Sozialwissenschaften bis heute substantiell erhellen 
konnten, was denn Gesellschaft ist, so bleibt auch die Kulturbestimmung 
für die Kulturwissenschaften einigermaßen unklar, weil ungenau.19  

Damit drohen die Kulturwissenschaften ins seichte Geschäft von viel-
leicht politisch korrekten, eigentlich aber nicht wirklich aufregenden Veran-
staltungen abzudriften. Rüsen macht den heutigen Kulturwissenschaften 
sogar den Vorwurf, dass sie tendenziell „einer Entpolitisierung Vorschub“ 
leisten oder aber umgekehrt zu einer zweifelhaften Reideologisierung bei-
                                                   
19  Vgl. auch ebd.: 338. 



14 Peter Nitschke  

tragen, indem man soziale wie ökonomische Konflikte nur noch durch 
eine kulturelle Brille (in der Lesart des jeweils Eigenen und des Anderen) 
dechiffrieren.20 Gerade auch wenn die jeweilige Fachdisziplin methodo-
logisch verwässert wird, indem hier nun alle möglichen Theorien und Mo-
delle aus anderen Disziplinen idealistisch synthetisiert werden, kommt es zu 
einer „Entdisziplinierung“, bei der oft „die Grenze zwischen rationaler Ar-
gumentation und literarischer Fiktion verwischt“ wird „(von weltanschauli-
cher und politischer Ideologiebildung ganz zu schweigen)“.21 Als Konse-
quenz solcher Verwässerungen kann man hier in der Tat einen Verlust an 
Sinndeutung konstatieren.22 Das heißt, die Kulturwissenschaften leisten, 
gerade in dem sie das Totum der Kultur (also alles) erklären wollen, eigent-
lich genau das Gegenteil, nämlich immer weniger an Erklärungen, weil die 
Widerspruchsmöglichkeiten sofort signifikant werden. Damit einher geht 
dann eine Sinnkrise der Sinnvermittlung und damit auch eine Schwächung 
des szientistischen Profils.  

Wie problematisch sich dieser Effekt erst recht in der wohlmeinenden 
interkulturellen Vermittlung bzw. Forschung auswirkt, kann an dieser Stelle 
und in diesem Zusammenhang nicht weiter ausgeführt werden. Max We-
bers Werk wird aber, da kann man Rüsen zustimmen,23 weiterhin für die 
Kulturwissenschaften von Relevanz sein. Es ist letztlich gerade das strin-
gente Bemühen um eine angemessene Methodologie zur Theoriegewin-
nung und damit auch die Frage der sachgerechten Terminologie, die auf  
der Tagesordnung der Kulturwissenschaften steht.24   
                                                   
20  Ebd.: 342. 
21  Ebd. 
22  So auch Rüsen (2014): 345. 
23  Vgl. ebd.: 351. 
24  Die in diesem Band versammelten Beiträge folgen von ihren thematischen 

Schwerpunkten her einer sozial- wie politikwissenschaftlichen Perspektive (Breier, 
Nitschke, Onnen und Schwarz), die zudem mit historischen (Kotte und Klein-
schmidt) wie philosophischen Beiträgen (Merle und Wischke) durchsetzt ist. Das 
hat mit dem ursprünglichen Konzept der Vorlesungsreihe über die Kulturwissen-
schaften der Moderne zu tun, die an der Universität Vechta als Ringvorlesung 
über drei Jahre hinweg mit z.T. externer Beteiligung gehalten wurde. Die Perspek-
tive der Literaturwissenschaften war hieran nicht beteiligt. Der analytische Aus-
gangspunkt war die Absicht, eine, wenn auch unvollständige, so doch perspek-
tivisch fokussierende Langzeitsicht auf  die drei Jahrhunderte unter dem kultur-



 Kulturwissenschaften im 20. Jahrhundert: eine Einleitung 15 

Literatur 
 

Assmann, Aleida (1999): Zeit und Tradition. Kulturelle Strategien der Dauer. Köln/ 
Weimar/Wien. 

Dux, Günter (2014): Zur Einleitung. Ein Gespräch mit Günter Dux über Kultur als 
humanitäre Lebensform. In: Vom Ursprung der Kultur. Mit einem Gespräch mit 
Günter Dux. Hrsg. v. V. Steenblock u. H.-U. Lessing. Freiburg/München, S.15-33. 

Horstmann, Axel (2011): Positionen des Verstehens – Hermeneutik zwischen Wis-
senschaft und Lebenspraxis. In: Handbuch der Kulturwissenschaften. Bd.2 – Pa-
radigmen und Disziplinen. Hrsg. v. F. Jaeger u. J. Straub. Stuttgart/Weimar, 
S.341-363. 

Münkler, Herfried (2013): Der Große Krieg. Die Welt 1914 bis 1918. 2. Aufl. Berlin. 
Nitschke, Peter (Hrsg./2010): Kulturwissenschaften der Moderne. Bd.1 – Das 18. 

Jahrhundert. Frankfurt a.M.  
Nitschke, Peter (Hrsg./2011): Kulturwissenschaften der Moderne. Bd.2 – Das 19. 

Jahrhundert. Frankfurt a.M. 
Oakeshott, Michael (2000): Zuversicht und Skepsis. Zwei Prinzipien neuzeitlicher 

Politik. Mit einem Vorwort v. W. Hennis. Berlin. 
Reichardt, Tobias (2014): Kultur als Produkt von Arbeit im Anschluss an Marx und 

Engels. In: Vom Ursprung der Kultur. Mit einem Gespräch mit Günter Dux. 
Hrsg. v. V. Steenblock u. H.-U. Lessing. Freiburg/München, S.203-225. 

Rüsen, Jörn (2014): Sinnverlust und Transzendenz – Kultur und Kulturwissenschaft 
heute. In: Vom Ursprung der Kultur. Mit einem Gespräch mit Günter Dux. 
Hrsg. v. V. Steenblock u. H.-U. Lessing. Freiburg/München, S.336-358. 

Schleier, Hans (2000): Historisches Denken in der Krise der Kultur. Fachhistorie, 
Kulturgeschichte und Anfänge der Kulturwissenschaften in Deutschland. Göt-
tingen. Göttingen. 

                                                                                                                                                               
wissenschaftlichen Paradigma hin zu initiieren. Insofern versteht sich der nun-
mehr vorliegende dritte Band zum 20. Jahrhundert wie schon der Band zum 19. 
bzw. zum 18. Jahrhundert als Angebot einer jeweils thematisch wie fachwissen-
schaftlich fallbezogenen Option für die kulturwissenschaftliche Perspektive. Vgl. 
hier auch Nitschke (2010 / 2011). Sämtliche Beiträge sind für die Publikation z.T. 
erheblich aktualisiert worden. Gegenüber dem seinerzeitigen Vortragsprofil sind 
zwei Beiträge entfallen und durch gänzlich neue Autoren und Themen ersetzt 
worden. Martin Schwarz hat die einzelnen Beiträge umsichtig auf  das nicht immer 
einfache Layoutformat gebracht und Fabrice Gireaud hat das Register erstellt. 



16 Peter Nitschke  

Steenblock, Volker / Lessing, Hans-Ulrich (2014): Vom Ursprung der Kultur. Ein 
Vorwort. In: Vom Ursprung der Kultur. Mit einem Gespräch mit Günter Dux. 
Hrsg. v. dens. Freiburg/München, S.7-14. 

 




