Cettina Rapisarda

Raumentwiirfe —
Studien zu Gedichten
Ingeborg Bachmanns

PETER LANG
EDITION




I. Einfiihrung

Als eine frithe poetische Reminiszenz wird der Vers ,Ich stand an meines Lan-
des Grenzen...“ von Ingeborg Bachmann in einem ihrer wenigen poetologischen
Texte aus den fiinfziger Jahren genannt. In dem 1955 publizierten Text, der in
der Werkausgabe den Titel Wozu Gedichte trigt," wird dieser Vers aus seiner
literaturhistorischen Einordnung extrapoliert und die Autorschaft verschwiegen.
Bachmann weicht nahe liegenden Fragen geradezu aus: ,,Von welchem Ich war
die Rede und von welchem Land? Was die Grenzen bedeuteten, ergab sich frei-
lich aus dem Zusammenhang.“ Der Vers wird auch aus jenem Kontext herausge-
I6st, in dem Bachmann erklirt, ihn zuerst kennen gelernt zu haben, aus dem
schulischen Zwang des Auswendiglernens und Repetierens: ,,Man quilte uns
mit Gedichten; die Kerben schmerzen noch im Gedachtnis.” Dies ist eine be-
merkenswerte Formulierung, weil sie hier sowohl die Definition der Schrift als
Einkerbung verwendet als auch auf die besondere Einpriagsamkeit von Gedich-
ten anspielt, die gerade von deren Schriftlichkeit unabhingig ist. Evoziert wer-
den die klanglichen Moglichkeiten dichterischer Sprache, die die Verwandt-
schaft zur Musik bedingen und akustisch orientierte Gedichtnisleistungen an-
sprechen: Rhythmus und Metrum sowie z. B. Endreim und Assonanzen. In
Bachmanns Argumentation ist der deutlich erinnerte Vers ein Beleg fiir die
Kraft poetischer Worte, und sie verkniipft mit ihm in spielerischer Umdeutung
ein poetologisches Bekenntnis, wonach Dichtung dem Gedéchtnis verpflichtet
ist: ,Ich glaube, daB [...], wer Gedichte schreibt, Formeln in ein Gedéchtnis
legt”. Dieses Prinzip gilt offenbar, wie aus ihrem Beispiel zu schliefen ist, auch
fiir deren Bruchstiicke, fiir Gedichtfragmente, die als solche selbststindig eine
Wirkung entfalten konnen, ganz in dem Sinne, wie Bachmann Jahre spiiter er-
klart hat: ,,Es gibt fiir mich keine Zitate®, und weiter: ,,[...] ich verwende nur
Sitze, die ich selbst gern geschrieben hiitte.*

»Ich stand an meines Landes Grenzen...“ — dies ist augenscheinlich ein
Vers, der in einem Gedicht Bachmanns hitte stehen konnen. Die Affinitit zu
deren poetischer Sprache ist hier allerdings nicht durch das Klangliche be-
stimmt, sondern durch die Evokationskraft, die die Worte ,,Land“ und ,,Grenze*
in ihrer Abstraktheit und Allgemeinheit besitzen, durch die Prignanz einer
raumbildlichen Sprache. Bachmanns poetische Sprache meinen wir nicht nur
deshalb hier zu erkennen, weil Grenze und Land zwei zentrale Bilder in ihrem
Gesamtwerk sind, sondern auch, weil sich eine rdumliche Bildstruktur, wie sie
im genannten Vers angelegt ist, auffallend hiufig in ihren Gedichten zeigt und
geradezu als deren Charakteristikum gelten kann. Einer raumbildlichen Sprache

1 Wozu Gedichte (KS, S. 190 f.).
2 Gul, S. 69 und S. 71.



begegnen wir bei Bachmann dariiber hinaus ebenfalls in ihren poetologischen
und essayistischen Texten, und zwar punktuell auch in parallelen Konstruktio-
nen zur Bildlichkeit ihrer Gedichte.

Am Ende des poetologischen Entwurfs setzt Bachmann in den abschlieen-
den Uberlegungen bei dem genannten Vers an — es ist der Anfangsvers von An-
nette von Droste-Hiilshoffs Gedicht Die tote Lerche —, und von diesem literari-
schen Text ausgehend leitet sie zu einem sprachphilosophischen Diskurs iiber:

Was die Grenzen bedeuteten, ergab sich freilich aus dem Zusammenhang. Denn wer
die Regeln gutheif3t und in das Spiel eintritt, wirft den Ball nicht iibers Spielfeld hin-
aus. Das Spielfeld ist die Sprache, und seine Grenzen sind die Grenzen der fraglos
geschauten, der enthiillt und genau gedachten, der im Schmerz erfahrenen und im
Gliick gelobten und gerithmten Welt.?

Hier ladsst sich der Rekurs auf Ludwig Wittgensteins philosophischen Begriff der
Grenze erkennen. Einige seiner Schliisselsitze wie ,,Die Grenzen meiner Spra-
che bedeuten die Grenzen meiner Welt“ aus dem Tractatus logico-
philosophicus® hat Bachmann mehrfach fiir eigene Uberlegungen in Anspruch
genommen. Wihrend ihre drei Darstellungen zu Wittgensteins Werk” einer phi-
losophischen Diskussion seiner Thesen gewidmet sind, verlisst sie hier in einer
weiteren argumentativen Verschiebung diesen Bereich und tibertréigt die sprach-
philosophische Argumentation vielmehr auf eine dsthetische Ebene.

Bachmanns essayistische Sprache, die semantische Dichte und Vielschich-
tigkeit aufweist, ohne dabei auf Anschaulichkeit zu verzichten, ist mit ihrer poe-
tischen Sprache vergleichbar. Aus ihrer hier dargestellten Denkbewegungen er-
geben sich fiir die vorliegende Arbeit zwei Fragen. Inwieweit basiert Bach-
manns Verfahren darauf, dass sprachliche Raumbildlichkeit eine Verbindung
zwischen abstraktem Denken und poetischer Anschaulichkeit herzustellen ver-
mag? Daran gekniipft ist die zweite Frage, inwieweit gerade fiir Bachmanns
Modell eines extrem synthetischen, vielschichtigen und formelhaft einprigsa-
men Schreibens raumbildlicher Sprache eine entscheidende und strukturgebende
Bedeutung zukommt.

In den folgenden Kapiteln geht es zundchst um Bachmanns poetologische
Stellungnahmen, bevor ausgewihlte Gedichte in Mikroanalysen exemplarisch
interpretiert werden. Diese Entscheidung, den Weg von Detailinterpretationen
bei gleichzeitigem Verzicht auf eine Uberblicksdarstellung zu gehen, ist ange-

3 KS, S. 191.

4 Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus. Frankfurt/M. 1963, S. 89 (5.6),
Hervorh. im Original.

5 Ludwig Wittgenstein — Zu einem Kapitel der jiingsten Philosophiegeschichte (KS, S.
55-74), Sagbares und Unsagbares (KS, S. 123-144) und Logik als Mystik (KS, S. 75-
89).



sichts der zahlreichen grundlegenden Forschungsarbeiten zum Werk der Autorin
allerdings nicht nur pragmatisch zu verstehen, sondern sie riickt die poetischen
Raumentwiirfe ins Zentrum der Aufmerksamkeit. In der internationalen Germa-
nistik ist Bachmann zu einer der meistbeachteten Autorinnen avanciert, und ent-
sprechend zahlreich sind die in den letzten vier Jahrzehnten erschienenen Ge-
samtdarstellungen und Studien zu einzelnen Aspekten. Hinsichtlich der Gat-
tungsfragen wurde der Raumaspekt allerdings bisher vorwiegend fiir narrative
Texte untersucht. Dieser vorherrschende Schwerpunkt zeigt sich von Alexander
Ritters Studienband Landschaft und Raum in der Erzdhlkunst von 1975 bis zu
den zahlreichen Beitrigen im Zeichen des spatial turns in den Kulturwissen-
schaften.® Gerade fiir Gedichte aus den fiinfziger und sechziger Jahren, fiir die
ein weitgehender Verzicht auf narrative Elemente charakteristisch war, ganz an-
ders etwa als in der Balladentradition des 19. Jahrhunderts, ist eine Ubertragung
der Ergebnisse aus der Erzihlforschung allerdings problematisch. Bei der Inter-
pretation von Gedichten geht es um bedeutend kleinere Einheiten, und bereits
einzelne Sitze oder Verse und einzelne Worte verlangen aufgrund der vielfilti-
gen Denotationen und Konnotationen Detailinterpretationen. Ein solches Ver-
fahren geben gerade Bachmanns Gedichte vor, will man der Vielfalt kulturge-
schichtlicher, biographischer und werkspezifischer Beziige sowie der intertex-
tuellen und intermedialen Rekurse gerecht werden. Dabei ist jeweils die werkge-
schichtliche Entwicklung zu beriicksichtigen und die poetologische Positionie-
rung der Autorin einzubeziehen.

Die Aufmerksamkeit gilt zundchst einem anderen frithen Text Bachmanns,
der sowohl biographisch als auch poetologisch eine Reihe von Themen benennt,
deren Bedeutung nicht auf diese Werkphase beschriinkt bleibt, sondern zum Teil
sogar erst iiber spitere Stufen des Werks erkennbar wird. Gerade bei Bachmanns
Verwendung bestimmter Raumbilder lésst sich eine erstaunliche Kontinuitét in
ihrem Werk verzeichnen. So ist auch noch in einer Lektiire der spidten Gedichte

6 Landschaft und Raum in der Erzdhlkunst. Hg. von Alexander Ritter. Darmstadt 1975.
Zu Michail M. Bachtins erzihltechnischem Modell des ,Chronotopos® findet sich bei-
spielsweise keine Entsprechung fiir die Gattung der Lyrik. Im Verhiltnis zur Prosa und
auch zum Drama steht Dichtung ganz eindeutig nur am Rande des Interesses in neueren
Sammelbinden und Uberblicksdarstellungen der Raumstudien (vgl. TopoGraphien der
Moderne. Medien zur Reprisentation und Konstruktion von Raumen. Hg. von Robert
Stockhammer. Miinchen 2005; Sasse, Sylvia: Literaturwissenschaft. In: Raumwissen-
schaften. Hg. von Stephan Giinzel. Frankfurt/M. 2009, S. 225-241; Raum und Bewe-
gung in der Literatur. Die Literaturwissenschaften und der Spatial Turn. Hg. von Wolf-
gang Hallet und Birgit Neumann. Bielefeld 2009; Raum und Gefiihl. Der Spatial Turn
und die neue Emotionsforschung. Hg. von Gertrud Lehnert. Bielefeld 2011).



10

die Verbindung zu frithen Werkstufen zu rekonstruieren und in die Interpretation
einzubeziehen.

Schreiben im ,,Bewulltsein der Grenze*

Bleiben wir bei Bachmanns ersten literarischen Positionierungen, bei ihren frii-
hen Reflexionen iiber das eigene Schreiben, so lésst sich das Wort ,,Grenze* be-
reits zu diesem Zeitpunkt als ein Schliisselbild lesen. In ithrem 1952 publizierten
Text, der in der Werkausgabe mit Biographisches' iiberschrieben ist und eine
groBe Nihe zu Wozu Gedichte aufweist, argumentiert sie mit dem Bild der
Grenze auf verschiedenen Ebenen und stellt eine komplexe Beziehung zur eige-
nen Biographie her. Der Schluss in Wozu Gedichte ist mit dem Text Biographi-
sches insofern verbunden, als Bachmann darin explizit auf Themen ihres
Schreibens eingeht und auch, weil die sprachliche Konstruktion dhnlich viel-
schichtig und dicht gefiigt ist. Die zentrale Passage lautet:

Ich habe meine Jugend in Kérnten verbracht, im Siiden, an der Grenze, in einem Tal,
das zwei Namen hat — einen deutschen und einen slowenischen. Und das Haus, in
dem seit Generationen meine Vorfahren wohnten — Osterreicher und Windische —,
tragt noch heute einen fremdklingenden Namen. So nahe an der Grenze noch einmal
die Grenze: die Grenze der Sprache — und ich war hiiben und driiben zu Hause, mit
den Geschichten von guten und bosen Geistern zweier und dreier Lander; denn iiber
den Bergen, eine Wegstunde weit, liegt schon Italien, das ich nie gesehen habe.

Ich glaube, da3 die Enge dieses Tals und das BewuBtsein der Grenze mir das
Fernweh eingetragen hat. Als der Krieg zu Ende war, ging ich fort, ohne Geld und
Gepick, und kam voll Ungeduld und Erwartung nach Wien, das unerreichbar in
meiner Vorstellung gewesen war. Es wurde wieder eine Heimat an der Grenze zwi-
schen Ost und West, zwischen einer groen Vergangenheit und einer dunklen Zu-
kunft.

In diese Darstellung ist zunidchst der Entstehungskontext einzubeziehen, denn
Bachmann schrieb diesen Text, der auf seine Art ein Bekenntnis zu Osterreich
ist, fiir einen deutschen Radiosender. Bachmann sollte fiir eine Aufnahme des
NWDR in Hannover einleitend iiber ihre Person sprechen und dann einige Ge-
dichte lesen. Diesen und dhnliche Auftrige erhielt sie erst im Anschluss an ihre
erste Teilnahme an einer Tagung der Gruppe 47, im Mai 1952 in Niendorf, und
eine positive Wende wurde definitiv in ihrer literarischen Laufbahn eingeleitet,
als sie 1953 den Preis der Gruppe erhielt. Fiir sie waren mit diesem Erfolg den-
noch ambivalente Gefiihle verbunden, nicht zuletzt, weil fiir Paul Celan, der auf
ihre Anregung ebenfalls eingeladen worden war, die Teilnahme in Niendorf mit
Erfahrungen der Ausgrenzung und Gefiihlen der Deplatziertheit verbunden war.

7 Biographisches (KS, S. 4-9).



11

Gerade ihre Erfahrungen jenseits der Grenzen Osterreichs haben Bachmanns
Blick auf die Orte der eigenen Herkunft geschirft; zudem ist erkennbar, dass sie
offensichtlich das Interesse von ihrer Person ablenken oder zumindest nur in ei-
ner vermittelten Form darauf reagieren wollte. Auch in diesem Verfahren er-
kennt man, dass sie die Wirkung ihrer Selbstdarstellung reflektierte und sich ih-
res Auftretens und ihrer Art des Lesens sehr wohl bewusst war.”

Dass jeder Auftritt in der literarischen Offentlichkeit iiberlegt sein musste
und mit Vorurteilen zu rechnen war, muss Bachmann nur allzu bewusst gewesen
sein. Aussagekriftig ist in dieser Hinsicht eine weitere Passage, mit der sie einer
als moglicherweise provinziell und peripher erscheinenden Herkunft ihre Bele-
senheit gegeniiberstellt: Sie weist sich als Kennerin der internationalen Bewe-
gung moderner Literatur aus: ,JIch habe [...] viel gelesen, am liebsten vielleicht
die Dichter, die mir am fremdesten waren, Gide, Valéry, Eluard, Eliot und
Yeats“.” Wie die prominenten Namen in ihre Aufzihlung kamen, hat Bachmann
spiter, als ihre Position es ihr erlaubte, klargestellt: Es habe sich um ,,die ver-
zeihlichen Liigen* gehandelt, denn

[...] in Wien waren diese Namen damals noch sehr exklusiv [...] und dem Namen
nach kannte ich diese Schriftsteller, mehr noch, ich kannte ein Gedicht von Breton,
das ich nicht verstand, aber vor dem ich in Ehrfurcht stand, dann war ich ,hingege-
ben stumm°, aber aus privaten Griinden einem Gedicht von Eluard. Eliot ging mich
nichts an, Yeats kenne ich bis heute nicht.'°

Ganz offensichtlich hitte ihre Namensreihe eine andere sein sollen, aber etwa
die von der Aura des Altmodischen umgebene Autorin Annette von Droste-
Hiilshoff zu nennen, hitte schwerlich gepasst. Bachmann thematisierte Jahre
spéter ihre eigenen Gefiihle der potenziellen Marginalisierung in der deutschen
literarischen Offentlichkeit. Thre Selbstwahrnehmung als Osterreicherin brachte
sie folgendermaflen zum Ausdruck: ,,[...] fiir mich war das anfangs ein Handi-

8 Bachmann war durch ihre eigene Arbeit beim Sender Rot-Weil-Rot mit dem Medium
sehr wohl vertraut und wusste um die Bedeutung von Stimme und Aktualisierung von
Literatur durch offentliche Lesungen. SchlieBlich erfuhr sie auch unter diesem Aspekt
viel Aufmerksamkeit, und wenngleich sie in ihrem Vortrag vielfach als ungelenk und
schiichtern beurteilt worden ist, war dennoch erkennbar, dass auch mit dem Akt des
Sprechens eine personliche ,,Verbindlichkeit* fiir die Worte angenommen wurde (Vgl.
Irmela von der Liihe: ,Ich ohne Gewéhr*: Ingeborg Bachmanns Frankfurter Vorlesun-
gen zur Poetik. In: Kein objektives Urteil — nur ein lebendiges. Texte zum Werk von In-
geborg Bachmann. Hg. von Christine Koschel und Inge von Weidenbaum. Miinchen,
Ziirich 1989, S. 569-599, hier S. 577).

KS, S. 5.

10 Versuch einer Autobiographie (KS, S. 402 ff, hier S. 404, von den Herausgebern auf

den Zeitraum 1964-66 datiert, vgl. KS, S. 608).



12

kap, ich fiihlte mich benachteiligt, [...] aus einer Provinz kommend.“'' Darauf,
das zeigt der Text Biographisches, hat sie nicht nur mit einem medienbewussten
Geschick der Selbststilisierung, sondern auch mit einem obstinaten Gegenent-
wurf, mit dem Bild iires Osterreichs geantwortet.

Zu ihren frithen Lektiiren gehorten, nach dieser spiteren Aussage, ein
Schriftsteller wie Alexander Lernet-Holenia, an dem sie sich sprachlich orientie-
ren konnte, oder auch, wie jetzt angenommen wird, Josef Friedrich Perkonig.
Den Namen Hugo von Hofmannsthal, der an die Osterreichische Moderne erin-
nert hiitte und den sie in einer spiteren Uberarbeitung zu Biographisches in die
Namensliste aufnahm, hatte sie zunichst ebenso wenig aufgefiihrt wie den eines
anderen Klagenfurters: Robert Musil. In Bezug auf den Raumaspekt in ihrer
Dichtung ist allerdings anzunehmen, dass eben nicht Eliots Waste Land als lite-
rarischer ,,Einfluss* fiir ihre raumbildliche Sprache zu beriicksichtigen ist, son-
dern Bachmann sich wohl eher mit Gedichten Annette von Droste-Hiilshoffs
auseinandergesetzt hat, die fiir ihre Generation zum Schulstoff gehorten. Deren
Gedichte haben aufgrund ihrer prononciert rdumlich orientierten Bildsprache
jetzt im Kontext des spatial turns neue Beachtung gefunden.'” Das Werk der
Droste wurde gerade in den Jahren von Bachmanns Schulzeit ideologisch ver-
einnahmt. Die ,Biedermeier-Autorin‘ galt als Heimatdichterin, als Dichterin der
westfilischen Landschaft, wenn nicht des ,westfdlischen Volksstamms‘. Von
dergleichen Zuschreibungen machte sich Bachmann offensichtlich ebenso unab-
hingig wie von der spiteren Abwertung der Dichterin in der Gegeniiberstellung
zur internationalen Moderne.

Zum Stereotyp, nach dem Internationalitiit in den fiinfziger Jahren als eine
Garantie der Modernitét galt, steht Bachmanns Entwurf des Kérntner Dreildn-
derecks in einer seltsam widerspriichlichen Position. Denn obwohl sie es als ent-
legene Provinz zu einem fast unbekannten Ort erhebt, wird es bei ihr gewisser-
mafBen zum Modell einer verborgenen Internationalitit. Fiir Bachmann ist zu
diesem Zeitpunkt die Rede von der Grenze unverzichtbar, wenn es um den Ent-
wurf ,ihres Kirntens® geht."”

11 GulS. 80.
12 Raum. Ort. Topographien der Annette von Droste-Hiilshoff. Hg. von Jochen Grywatsch.
Hannover 2009.

13 Bachmanns Kérnten-Deutung ist als frithe Position eines ,topographisches Schreibens*
zu verstehen, folgt man der von Sigrid Weigel angeregten Forschungslinie. Sie hat zu-
erst von einer ,,Topographischer Poetologie* Bachmanns in Hinblick auf die literari-
schen Transformationen realer Orte gesprochen. Erkennbar seien etwa ,,Sehnsuchtsorte
als Wunschbild fiir die Rickkehr zu einem nie Gewesenen oder Bezugspunkte fiir
,kulturelle und individuelle Erinnerungsspuren (Ingeborg Bachmann. Hinterlassen-
schaften unter Wahrung des Briefgeheimnisses. Wien 1999, hier S. 353). Vgl. zu dieser



13

In ihrem Text weist sie sich nicht zuletzt in der sprachlichen Souverdnitit,
mit der sie den Begriff der Grenze variiert, als Dichterin aus und in dem, was sie
hier ,,BewuBtsein der Grenze* nennt, ist auch die philosophisch geschulte Intel-
lektuelle zu erkennen. Wihrend sie zum einen in ihrem Studium mit Definitio-
nen der Grenze in philosophischen Systemen konfrontiert war, entwickelte sie
zum anderen bereits eine eigene poetische Sprache, die in verschiedenen Ge-
dichten raumbildlich geprigt war: zu nennen wéren Hinter der Wand und Die
Hiifen waren gedffnet..., das sie 1952 bei einer Horfunkaufnahme las, oder Aus-
fahrt, das im selben Jahr gedruckt wurde.'* In manchen Fillen, allerdings eher
als Ausnahme, standen Gedichte in einer expliziten Verbindung zu Bachmanns
sprachphilosophischen Interessen, so etwa das Gedicht Wie soll ich mich nen-
nen?"

Auf philosophiegeschichtliche Gesamtdarstellungen iiber Wandel und Defi-
nitionen des Begriffs der Grenze konnen wir erstaunlicherweise nicht zuriick-
greifen, wie Norbert Wokart'® in seinem Aufsatz Differenzierungen im Begriff
,Grenze'. Zur Vielfalt eines scheinbar einfachen Begriffs angemerkt hat."”’ Mog-

Forschungslinie auch Arturo Larcati: Ingeborg Bachmanns Poetik. Darmstadt 2006,
insbesondere das Kapitel Unterwegs nach Bohmen. Topographie und Poetologie, S. 186
ff., oder Christine Ivanovi¢: Bohmen als Heterotopie. In: Interpretationen. Werke von
Ingeborg Bachmann. Hg. von Mathias Meyer. Stuttgart 2002, S. 108-121. Vgl. auch zu
Bachmanns spiten Texten: Helga Meise: Topographien. Lektiirevorschldge zu Ingeborg
Bachmann. In: Text und Kritik. Sonderband Ingeborg Bachmann (1984), S. 93-108, und
Leo A. Lensing: Joseph Roth and the Voices of Bachmann’s Trottas: Topography,
Autobiography, and Literary History in ,,Drei Wege zum See“. In: Modern Austrian
Literature 18 (1985), H. 3/4, S. 77-90.

14 Vgl.W,1,S.15,S.21 und S. 28 f.

15 Dieses Gedicht schlieft mit der Frage: ,,[...] Wie soll ich mich nennen, / ohne in ande-
rer Sprache zu sein.” (W, 1, S. 20).

16  Wokart liefert seinerseits einige Hinweise fiir eine iibergreifende, logische Grunddefini-
tion der Grenze. Er akzentuiert dabei insbesondere das entscheidende Zusammentreffen
kontrdrer Funktionen und eine zweiseitige Zugehorigkeit, die sich aus der Funktion des
Trennens ergibt: Eine Grenze ,,schliefit einerseits ein, was zur jeweiligen Sache gehort,
und sie schlieit andererseits aus, was nicht zu ihr gehort™ (Norbert Wokart: Differenzie-
rungen im Begriff ,Grenze‘. Zur Vielfalt eines scheinbar einfachen Begriffs. In: Litera-
tur der Grenze — Theorie der Grenze. Hg. von Richard Faber und Barbara Naumann.
Wiirzburg 1995, S. 275-289, hier S. 279).

17  Die Ungenauigkeit verbreiteter Verwendungen des Begriffs fordert Wokart zu einzelnen
logischen Prizisierungen heraus. Er betont beispielsweise, dass es ,,[...] zwischen ver-
schiedenen Dingen nicht verschiedene Grenzen [gebe], einmal die Grenze des einen,
dann die Grenze des anderen, zwischen denen sich ein wieder anderes befinde, viel-
mehr ist die eine Grenze sowohl die Grenze des einen wie des anderen.* Entsprechend
vertritt er auch die Position, man diirfe eine Grenze nicht mit einem Grenzraum ver-



14

licherweise ist dies auf die Omniprasenz des Begriffs zuriickzufiihren, der zur
argumentativen Unterscheidung geradezu unverzichtbar ist und, wie Wokart mit
Bezug auf Anaximander formuliert, bereits im vorsokratischen Denken in An-
spruch genommen wurde: ,,.Der Begriff Grenze beginnt seine philosophische
Laufbahn als fulminanter Blitz im Dunkel denkerischer Friithe; denn schon die
ersten Sitze der abendlindischen Philosophie sprechen von der Grenze als ei-
nem zentralen Begriff*. 8

Fiir Bachmann jedoch, darin stimmt die Forschung iiberein, kommt Witt-
gensteins philosophischem Begriff der Grenze zentrale Bedeutung zu." Sie
selbst hat seine Begriffsverwendung referiert und im Zusammenhang mit seinem
bekanntesten Schliisselsatz erklirt:

,Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt* (5.6).

Diesseits der ,Grenzen‘ stehen wir, denken wir, sprechen wir. Das Gefiihl der
Welt als begrenztes Ganzes entsteht, weil wir selbst, als metaphysisches Subjekt,
nicht mehr Teil der Welt, sondern ,Grenze* sind. Der Weg iiber die Grenze ist uns
jedoch verstellt. Es ist uns nicht moglich, uns auflerhalb der Welt aufzustellen und
Siitze iiber die Sitze der Welt zu sagen.“*

wechseln: ,,Ein Grenzraum ist selber keine Grenze, vielmehr hat er Grenzen, zwischen
denen sich Sachverhalte iiberlappen und durchdringen. Er wirkt dadurch wie ein Rand;
denn Rinder sind diffus und fransen leicht aus, und man weil3 bei ihnen nicht immer
ganz exakt, ob man noch bei diesem oder schon bei jenem ist.” Trotz seines Anspruchs
logischer Prdzision verschiebt sich hier auch seine Unterscheidung zwischen Grenze
und Rand auf eine deutlich metaphorische Ebene (Wokart: Differenzierungen im Beg-
riff ,Grenze*, hier S. 278 f. und S. 284).

18  Wokart: Differenzierungen im Begriff ,Grenze*, hier S. 275.

19  Der Einfluss Wittgensteins auf Bachmann ist in zahlreichen Einzeluntersuchungen re-
flektiert worden. Hier sei verwiesen auf: Lennox, Sara: Bachmann und Wittgenstein. In:
Kein objektives Urteil — nur ein lebendiges. Texte zum Werk von Ingeborg Bachmann.
Hg. von Christine Koschel und Inge von Weidenbaum. Miinchen, Ziirich 1989 (Erst-
verOffentlichung 1985), S. 600-621; Wallner, Friedrich: Philosophie der Dichtung —
Dichtung der Philosophie. In: Wittgenstein und Philosophie —«— Literatur. Hg. von
Wendelin Schmidt-Dengler, Martin Huber und Michael Hunter. Wien 1990, S. 147-158;
Ringelestejn, Elena van: Zwischen Trauma und Traum — Ingeborg Bachmanns Suche
nach der Wirklichkeit. Zu einigen Aspekten des Wirklichkeitsbegriffes von Ingeborg
Bachmann im Lichte der Sprachphilosophie Ludwig Wittgensteins. In: ,,Sein und
Schein — Traum und Wirklichkeit®. Zur Poetik Osterreichischer Schriftsteller/innen im
20. Jahrhundert. Hg. von Herbert Arlt und Manfred Diersch. Frankfurt/M., Berlin, Bern
[u. a.] 1994, S. 180-189. Aber neben solchen Einzelstudien sind zweifellos auch viele
andere Forschungsbeitrige einschldgig, in denen etwa im Zusammenhang mit dem Hor-
spiel Der gute Gott in Manhattan auf Bachmanns Konzept der ,Liebe als Grenzfall’
eingegangen wird.

20 KS, S. 72, Hervorh. im Original.



