
 



  7 

 

I. Einführung  
Als eine frühe poetische Reminiszenz wird der Vers „Ich stand an meines Lan-
des Grenzen…“ von Ingeborg Bachmann in einem ihrer wenigen poetologischen 
Texte aus den fünfziger Jahren genannt. In dem 1955 publizierten Text, der in 
der Werkausgabe den Titel Wozu Gedichte trägt,1 wird dieser Vers aus seiner 
literaturhistorischen Einordnung extrapoliert und die Autorschaft verschwiegen. 
Bachmann weicht nahe liegenden Fragen geradezu aus: „Von welchem Ich war 
die Rede und von welchem Land? Was die Grenzen bedeuteten, ergab sich frei-
lich aus dem Zusammenhang.“ Der Vers wird auch aus jenem Kontext herausge-
löst, in dem Bachmann erklärt, ihn zuerst kennen gelernt zu haben, aus dem 
schulischen Zwang des Auswendiglernens und Repetierens: „Man quälte uns 
mit Gedichten; die Kerben schmerzen noch im Gedächtnis.“ Dies ist eine be-
merkenswerte Formulierung, weil sie hier sowohl die Definition der Schrift als 
Einkerbung verwendet als auch auf die besondere Einprägsamkeit von Gedich-
ten anspielt, die gerade von deren Schriftlichkeit unabhängig ist. Evoziert wer-
den die klanglichen Möglichkeiten dichterischer Sprache, die die Verwandt-
schaft zur Musik bedingen und akustisch orientierte Gedächtnisleistungen an-
sprechen: Rhythmus und Metrum sowie z. B. Endreim und Assonanzen. In 
Bachmanns Argumentation ist der deutlich erinnerte Vers ein Beleg für die 
Kraft poetischer Worte, und sie verknüpft mit ihm in spielerischer Umdeutung 
ein poetologisches Bekenntnis, wonach Dichtung dem Gedächtnis verpflichtet 
ist: „Ich glaube, daß […], wer Gedichte schreibt, Formeln in ein Gedächtnis 
legt“. Dieses Prinzip gilt offenbar, wie aus ihrem Beispiel zu schließen ist, auch 
für deren Bruchstücke, für Gedichtfragmente, die als solche selbstständig eine 
Wirkung entfalten können, ganz in dem Sinne, wie Bachmann Jahre später er-
klärt hat: „Es gibt für mich keine Zitate“, und weiter: „[…] ich verwende nur 
Sätze, die ich selbst gern geschrieben hätte.“2  

„Ich stand an meines Landes Grenzen…“ – dies ist augenscheinlich ein 
Vers, der in einem Gedicht Bachmanns hätte stehen können. Die Affinität zu 
deren poetischer Sprache ist hier allerdings nicht durch das Klangliche be-
stimmt, sondern durch die Evokationskraft, die die Worte „Land“ und „Grenze“ 
in ihrer Abstraktheit und Allgemeinheit besitzen, durch die Prägnanz einer 
raumbildlichen Sprache. Bachmanns poetische Sprache meinen wir nicht nur 
deshalb hier zu erkennen, weil Grenze und Land zwei zentrale Bilder in ihrem 
Gesamtwerk sind, sondern auch, weil sich eine räumliche Bildstruktur, wie sie 
im genannten Vers angelegt ist, auffallend häufig in ihren Gedichten zeigt und 
geradezu als deren Charakteristikum gelten kann. Einer raumbildlichen Sprache 
                                                           
1  Wozu Gedichte (KS, S. 190 f.). 
2  GuI, S. 69 und S. 71. 



8   

begegnen wir bei Bachmann darüber hinaus ebenfalls in ihren poetologischen 
und essayistischen Texten, und zwar punktuell auch in parallelen Konstruktio-
nen zur Bildlichkeit ihrer Gedichte.  

Am Ende des poetologischen Entwurfs setzt Bachmann in den abschließen-
den Überlegungen bei dem genannten Vers an – es ist der Anfangsvers von An-
nette von Droste-Hülshoffs Gedicht Die tote Lerche –, und von diesem literari-
schen Text ausgehend leitet sie zu einem sprachphilosophischen Diskurs über: 

Was die Grenzen bedeuteten, ergab sich freilich aus dem Zusammenhang. Denn wer 
die Regeln gutheißt und in das Spiel eintritt, wirft den Ball nicht übers Spielfeld hin-
aus. Das Spielfeld ist die Sprache, und seine Grenzen sind die Grenzen der fraglos 
geschauten, der enthüllt und genau gedachten, der im Schmerz erfahrenen und im 
Glück gelobten und gerühmten Welt.3 

Hier lässt sich der Rekurs auf Ludwig Wittgensteins philosophischen Begriff der 
Grenze erkennen. Einige seiner Schlüsselsätze wie „Die Grenzen meiner Spra-
che bedeuten die Grenzen meiner Welt“ aus dem Tractatus logico-
philosophicus4 hat Bachmann mehrfach für eigene Überlegungen in Anspruch 
genommen. Während ihre drei Darstellungen zu Wittgensteins Werk5 einer phi-
losophischen Diskussion seiner Thesen gewidmet sind, verlässt sie hier in einer 
weiteren argumentativen Verschiebung diesen Bereich und überträgt die sprach-
philosophische Argumentation vielmehr auf eine ästhetische Ebene.  

Bachmanns essayistische Sprache, die semantische Dichte und Vielschich-
tigkeit aufweist, ohne dabei auf Anschaulichkeit zu verzichten, ist mit ihrer poe-
tischen Sprache vergleichbar. Aus ihrer hier dargestellten Denkbewegungen er-
geben sich für die vorliegende Arbeit zwei Fragen. Inwieweit basiert Bach-
manns Verfahren darauf, dass sprachliche Raumbildlichkeit eine Verbindung 
zwischen abstraktem Denken und poetischer Anschaulichkeit herzustellen ver-
mag? Daran geknüpft ist die zweite Frage, inwieweit gerade für Bachmanns 
Modell eines extrem synthetischen, vielschichtigen und formelhaft einprägsa-
men Schreibens raumbildlicher Sprache eine entscheidende und strukturgebende 
Bedeutung zukommt. 

In den folgenden Kapiteln geht es zunächst um Bachmanns poetologische 
Stellungnahmen, bevor ausgewählte Gedichte in Mikroanalysen exemplarisch 
interpretiert werden. Diese Entscheidung, den Weg von Detailinterpretationen 
bei gleichzeitigem Verzicht auf eine Überblicksdarstellung zu gehen, ist ange-
                                                           
3  KS, S. 191. 
4  Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus. Frankfurt/M. 1963, S. 89 (5.6), 

Hervorh. im Original.  
5  Ludwig Wittgenstein – Zu einem Kapitel der jüngsten Philosophiegeschichte (KS, S. 

55-74), Sagbares und Unsagbares (KS, S. 123-144) und Logik als Mystik (KS, S. 75-
89). 



  9 

 

sichts der zahlreichen grundlegenden Forschungsarbeiten zum Werk der Autorin 
allerdings nicht nur pragmatisch zu verstehen, sondern sie rückt die poetischen 
Raumentwürfe ins Zentrum der Aufmerksamkeit. In der internationalen Germa-
nistik ist Bachmann zu einer der meistbeachteten Autorinnen avanciert, und ent-
sprechend zahlreich sind die in den letzten vier Jahrzehnten erschienenen Ge-
samtdarstellungen und Studien zu einzelnen Aspekten. Hinsichtlich der Gat-
tungsfragen wurde der Raumaspekt allerdings bisher vorwiegend für narrative 
Texte untersucht. Dieser vorherrschende Schwerpunkt zeigt sich von Alexander 
Ritters Studienband Landschaft und Raum in der Erzählkunst von 1975 bis zu 
den zahlreichen Beiträgen im Zeichen des spatial turns in den Kulturwissen-
schaften.6 Gerade für Gedichte aus den fünfziger und sechziger Jahren, für die 
ein weitgehender Verzicht auf narrative Elemente charakteristisch war, ganz an-
ders etwa als in der Balladentradition des 19. Jahrhunderts, ist eine Übertragung 
der Ergebnisse aus der Erzählforschung allerdings problematisch. Bei der Inter-
pretation von Gedichten geht es um bedeutend kleinere Einheiten, und bereits 
einzelne Sätze oder Verse und einzelne Worte verlangen aufgrund der vielfälti-
gen Denotationen und Konnotationen Detailinterpretationen. Ein solches Ver-
fahren geben gerade Bachmanns Gedichte vor, will man der Vielfalt kulturge-
schichtlicher, biographischer und werkspezifischer Bezüge sowie der intertex-
tuellen und intermedialen Rekurse gerecht werden. Dabei ist jeweils die werkge-
schichtliche Entwicklung zu berücksichtigen und die poetologische Positionie-
rung der Autorin einzubeziehen.  

Die Aufmerksamkeit gilt zunächst einem anderen frühen Text Bachmanns, 
der sowohl biographisch als auch poetologisch eine Reihe von Themen benennt, 
deren Bedeutung nicht auf diese Werkphase beschränkt bleibt, sondern zum Teil 
sogar erst über spätere Stufen des Werks erkennbar wird. Gerade bei Bachmanns 
Verwendung bestimmter Raumbilder lässt sich eine erstaunliche Kontinuität in 
ihrem Werk verzeichnen. So ist auch noch in einer Lektüre der späten Gedichte 

                                                           
6  Landschaft und Raum in der Erzählkunst. Hg. von Alexander Ritter. Darmstadt 1975. 

Zu Michail M. Bachtins erzähltechnischem Modell des ‚Chronotopos‘ findet sich bei-
spielsweise keine Entsprechung für die Gattung der Lyrik. Im Verhältnis zur Prosa und 
auch zum Drama steht Dichtung ganz eindeutig nur am Rande des Interesses in neueren 
Sammelbänden und Überblicksdarstellungen der Raumstudien (vgl. TopoGraphien der 
Moderne. Medien zur Repräsentation und Konstruktion von Räumen. Hg. von Robert 
Stockhammer. München 2005; Sasse, Sylvia: Literaturwissenschaft. In: Raumwissen-
schaften. Hg. von Stephan Günzel. Frankfurt/M. 2009, S. 225-241; Raum und Bewe-
gung in der Literatur. Die Literaturwissenschaften und der Spatial Turn. Hg. von Wolf-
gang Hallet und Birgit Neumann. Bielefeld 2009; Raum und Gefühl. Der Spatial Turn 
und die neue Emotionsforschung. Hg. von Gertrud Lehnert. Bielefeld 2011). 



10   

die Verbindung zu frühen Werkstufen zu rekonstruieren und in die Interpretation 
einzubeziehen.  

 

Schreiben im „Bewußtsein der Grenze“  
Bleiben wir bei Bachmanns ersten literarischen Positionierungen, bei ihren frü-
hen Reflexionen über das eigene Schreiben, so lässt sich das Wort „Grenze“ be-
reits zu diesem Zeitpunkt als ein Schlüsselbild lesen. In ihrem 1952 publizierten 
Text, der in der Werkausgabe mit Biographisches7 überschrieben ist und eine 
große Nähe zu Wozu Gedichte aufweist, argumentiert sie mit dem Bild der 
Grenze auf verschiedenen Ebenen und stellt eine komplexe Beziehung zur eige-
nen Biographie her. Der Schluss in Wozu Gedichte ist mit dem Text Biographi-
sches insofern verbunden, als Bachmann darin explizit auf Themen ihres 
Schreibens eingeht und auch, weil die sprachliche Konstruktion ähnlich viel-
schichtig und dicht gefügt ist. Die zentrale Passage lautet:  

Ich habe meine Jugend in Kärnten verbracht, im Süden, an der Grenze, in einem Tal, 
das zwei Namen hat – einen deutschen und einen slowenischen. Und das Haus, in 
dem seit Generationen meine Vorfahren wohnten – Österreicher und Windische –, 
trägt noch heute einen fremdklingenden Namen. So nahe an der Grenze noch einmal 
die Grenze: die Grenze der Sprache – und ich war hüben und drüben zu Hause, mit 
den Geschichten von guten und bösen Geistern zweier und dreier Länder; denn über 
den Bergen, eine Wegstunde weit, liegt schon Italien, das ich nie gesehen habe. 

Ich glaube, daß die Enge dieses Tals und das Bewußtsein der Grenze mir das 
Fernweh eingetragen hat. Als der Krieg zu Ende war, ging ich fort, ohne Geld und 
Gepäck, und kam voll Ungeduld und Erwartung nach Wien, das unerreichbar in 
meiner Vorstellung gewesen war. Es wurde wieder eine Heimat an der Grenze zwi-
schen Ost und West, zwischen einer großen Vergangenheit und einer dunklen Zu-
kunft. 

In diese Darstellung ist zunächst der Entstehungskontext einzubeziehen, denn 
Bachmann schrieb diesen Text, der auf seine Art ein Bekenntnis zu Österreich 
ist, für einen deutschen Radiosender. Bachmann sollte für eine Aufnahme des 
NWDR in Hannover einleitend über ihre Person sprechen und dann einige Ge-
dichte lesen. Diesen und ähnliche Aufträge erhielt sie erst im Anschluss an ihre 
erste Teilnahme an einer Tagung der Gruppe 47, im Mai 1952 in Niendorf, und 
eine positive Wende wurde definitiv in ihrer literarischen Laufbahn eingeleitet, 
als sie 1953 den Preis der Gruppe erhielt. Für sie waren mit diesem Erfolg den-
noch ambivalente Gefühle verbunden, nicht zuletzt, weil für Paul Celan, der auf 
ihre Anregung ebenfalls eingeladen worden war, die Teilnahme in Niendorf mit 
Erfahrungen der Ausgrenzung und Gefühlen der Deplatziertheit verbunden war. 

                                                           
7  Biographisches (KS, S. 4-9). 



  11 

 

Gerade ihre Erfahrungen jenseits der Grenzen Österreichs haben Bachmanns 
Blick auf die Orte der eigenen Herkunft geschärft; zudem ist erkennbar, dass sie 
offensichtlich das Interesse von ihrer Person ablenken oder zumindest nur in ei-
ner vermittelten Form darauf reagieren wollte. Auch in diesem Verfahren er-
kennt man, dass sie die Wirkung ihrer Selbstdarstellung reflektierte und sich ih-
res Auftretens und ihrer Art des Lesens sehr wohl bewusst war.8  

Dass jeder Auftritt in der literarischen Öffentlichkeit überlegt sein musste 
und mit Vorurteilen zu rechnen war, muss Bachmann nur allzu bewusst gewesen 
sein. Aussagekräftig ist in dieser Hinsicht eine weitere Passage, mit der sie einer 
als möglicherweise provinziell und peripher erscheinenden Herkunft ihre Bele-
senheit gegenüberstellt: Sie weist sich als Kennerin der internationalen Bewe-
gung moderner Literatur aus: „Ich habe […] viel gelesen, am liebsten vielleicht 
die Dichter, die mir am fremdesten waren, Gide, Valéry, Eluard, Eliot und 
Yeats“.9 Wie die prominenten Namen in ihre Aufzählung kamen, hat Bachmann 
später, als ihre Position es ihr erlaubte, klargestellt: Es habe sich um „die ver-
zeihlichen Lügen“ gehandelt, denn  

[…] in Wien waren diese Namen damals noch sehr exklusiv […] und dem Namen 
nach kannte ich diese Schriftsteller, mehr noch, ich kannte ein Gedicht von Breton, 
das ich nicht verstand, aber vor dem ich in Ehrfurcht stand, dann war ich ‚hingege-
ben stumm‘, aber aus privaten Gründen einem Gedicht von Eluard. Eliot ging mich 
nichts an, Yeats kenne ich bis heute nicht.10 

Ganz offensichtlich hätte ihre Namensreihe eine andere sein sollen, aber etwa 
die von der Aura des Altmodischen umgebene Autorin Annette von Droste-
Hülshoff zu nennen, hätte schwerlich gepasst. Bachmann thematisierte Jahre 
später ihre eigenen Gefühle der potenziellen Marginalisierung in der deutschen 
literarischen Öffentlichkeit. Ihre Selbstwahrnehmung als Österreicherin brachte 
sie folgendermaßen zum Ausdruck: „[…] für mich war das anfangs ein Handi-

                                                           
8  Bachmann war durch ihre eigene Arbeit beim Sender Rot-Weiß-Rot mit dem Medium 

sehr wohl vertraut und wusste um die Bedeutung von Stimme und Aktualisierung von 
Literatur durch öffentliche Lesungen. Schließlich erfuhr sie auch unter diesem Aspekt 
viel Aufmerksamkeit, und wenngleich sie in ihrem Vortrag vielfach als ungelenk und 
schüchtern beurteilt worden ist, war dennoch erkennbar, dass auch mit dem Akt des 
Sprechens eine persönliche „Verbindlichkeit“ für die Worte angenommen wurde (Vgl. 
Irmela von der Lühe: ‚Ich ohne Gewähr‘: Ingeborg Bachmanns Frankfurter Vorlesun-
gen zur Poetik. In: Kein objektives Urteil – nur ein lebendiges. Texte zum Werk von In-
geborg Bachmann. Hg. von Christine Koschel und Inge von Weidenbaum. München, 
Zürich 1989, S. 569-599, hier S. 577).  

9  KS, S. 5. 
10  Versuch einer Autobiographie (KS, S. 402 ff, hier S. 404, von den Herausgebern auf 

den Zeitraum 1964-66 datiert, vgl. KS, S. 608). 



12   

kap, ich fühlte mich benachteiligt, […] aus einer Provinz kommend.“11 Darauf, 
das zeigt der Text Biographisches, hat sie nicht nur mit einem medienbewussten 
Geschick der Selbststilisierung, sondern auch mit einem obstinaten Gegenent-
wurf, mit dem Bild ihres Österreichs geantwortet. 

Zu ihren frühen Lektüren gehörten, nach dieser späteren Aussage, ein 
Schriftsteller wie Alexander Lernet-Holenia, an dem sie sich sprachlich orientie-
ren konnte, oder auch, wie jetzt angenommen wird, Josef Friedrich Perkonig. 
Den Namen Hugo von Hofmannsthal, der an die österreichische Moderne erin-
nert hätte und den sie in einer späteren Überarbeitung zu Biographisches in die 
Namensliste aufnahm, hatte sie zunächst ebenso wenig aufgeführt wie den eines 
anderen Klagenfurters: Robert Musil. In Bezug auf den Raumaspekt in ihrer 
Dichtung ist allerdings anzunehmen, dass eben nicht Eliots Waste Land als lite-
rarischer „Einfluss“ für ihre raumbildliche Sprache zu berücksichtigen ist, son-
dern Bachmann sich wohl eher mit Gedichten Annette von Droste-Hülshoffs 
auseinandergesetzt hat, die für ihre Generation zum Schulstoff gehörten. Deren 
Gedichte haben aufgrund ihrer prononciert räumlich orientierten Bildsprache 
jetzt im Kontext des spatial turns neue Beachtung gefunden.12 Das Werk der 
Droste wurde gerade in den Jahren von Bachmanns Schulzeit ideologisch ver-
einnahmt. Die ‚Biedermeier-Autorin‘ galt als Heimatdichterin, als Dichterin der 
westfälischen Landschaft, wenn nicht des ‚westfälischen Volksstamms‘. Von 
dergleichen Zuschreibungen machte sich Bachmann offensichtlich ebenso unab-
hängig wie von der späteren Abwertung der Dichterin in der Gegenüberstellung 
zur internationalen Moderne.  

Zum Stereotyp, nach dem Internationalität in den fünfziger Jahren als eine 
Garantie der Modernität galt, steht Bachmanns Entwurf des Kärntner Dreilän-
derecks in einer seltsam widersprüchlichen Position. Denn obwohl sie es als ent-
legene Provinz zu einem fast unbekannten Ort erhebt, wird es bei ihr gewisser-
maßen zum Modell einer verborgenen Internationalität. Für Bachmann ist zu 
diesem Zeitpunkt die Rede von der Grenze unverzichtbar, wenn es um den Ent-
wurf ‚ihres Kärntens‘ geht.13  

                                                           
11  GuI, S. 80. 
12  Raum. Ort. Topographien der Annette von Droste-Hülshoff. Hg. von Jochen Grywatsch. 

Hannover 2009.  
13  Bachmanns Kärnten-Deutung ist als frühe Position eines ‚topographisches Schreibens‘ 

zu verstehen, folgt man der von Sigrid Weigel angeregten Forschungslinie. Sie hat zu-
erst von einer „Topographischer Poetologie“ Bachmanns in Hinblick auf die literari-
schen Transformationen realer Orte gesprochen. Erkennbar seien etwa „Sehnsuchtsorte 
als Wunschbild für die Rückkehr zu einem nie Gewesenen“ oder Bezugspunkte für 
„kulturelle und individuelle Erinnerungsspuren“ (Ingeborg Bachmann. Hinterlassen-
schaften unter Wahrung des Briefgeheimnisses. Wien 1999, hier S. 353). Vgl. zu dieser 



  13 

 

In ihrem Text weist sie sich nicht zuletzt in der sprachlichen Souveränität, 
mit der sie den Begriff der Grenze variiert, als Dichterin aus und in dem, was sie 
hier „Bewußtsein der Grenze“ nennt, ist auch die philosophisch geschulte Intel-
lektuelle zu erkennen. Während sie zum einen in ihrem Studium mit Definitio-
nen der Grenze in philosophischen Systemen konfrontiert war, entwickelte sie 
zum anderen bereits eine eigene poetische Sprache, die in verschiedenen Ge-
dichten raumbildlich geprägt war: zu nennen wären Hinter der Wand und Die 
Häfen waren geöffnet..., das sie 1952 bei einer Hörfunkaufnahme las, oder Aus-
fahrt, das im selben Jahr gedruckt wurde.14 In manchen Fällen, allerdings eher 
als Ausnahme, standen Gedichte in einer expliziten Verbindung zu Bachmanns 
sprachphilosophischen Interessen, so etwa das Gedicht Wie soll ich mich nen-
nen?15 

Auf philosophiegeschichtliche Gesamtdarstellungen über Wandel und Defi-
nitionen des Begriffs der Grenze können wir erstaunlicherweise nicht zurück-
greifen, wie Norbert Wokart16 in seinem Aufsatz Differenzierungen im Begriff 
‚Grenze‘. Zur Vielfalt eines scheinbar einfachen Begriffs angemerkt hat.17 Mög-

                                                                                                                                                                                     
Forschungslinie auch Arturo Larcati: Ingeborg Bachmanns Poetik. Darmstadt 2006, 
insbesondere das Kapitel Unterwegs nach Böhmen. Topographie und Poetologie, S. 186 
ff., oder Christine Ivanovi�: Böhmen als Heterotopie. In: Interpretationen. Werke von 
Ingeborg Bachmann. Hg. von Mathias Meyer. Stuttgart 2002, S. 108-121. Vgl. auch zu 
Bachmanns späten Texten: Helga Meise: Topographien. Lektürevorschläge zu Ingeborg 
Bachmann. In: Text und Kritik. Sonderband Ingeborg Bachmann (1984), S. 93-108, und 
Leo A. Lensing: Joseph Roth and the Voices of Bachmann’s Trottas: Topography, 
Autobiography, and Literary History in „Drei Wege zum See“. In: Modern Austrian 
Literature 18 (1985), H. 3/4, S. 77-90. 

14  Vgl. W, 1, S. 15, S. 21 und S. 28 f.  
15  Dieses Gedicht schließt mit der Frage: „[…] Wie soll ich mich nennen, / ohne in ande-

rer Sprache zu sein.“ (W, 1, S. 20). 
16  Wokart liefert seinerseits einige Hinweise für eine übergreifende, logische Grunddefini-

tion der Grenze. Er akzentuiert dabei insbesondere das entscheidende Zusammentreffen 
konträrer Funktionen und eine zweiseitige Zugehörigkeit, die sich aus der Funktion des 
Trennens ergibt: Eine Grenze „schließt einerseits ein, was zur jeweiligen Sache gehört, 
und sie schließt andererseits aus, was nicht zu ihr gehört“ (Norbert Wokart: Differenzie-
rungen im Begriff ‚Grenze‘. Zur Vielfalt eines scheinbar einfachen Begriffs. In: Litera-
tur der Grenze – Theorie der Grenze. Hg. von Richard Faber und Barbara Naumann. 
Würzburg 1995, S. 275-289, hier S. 279). 

17  Die Ungenauigkeit verbreiteter Verwendungen des Begriffs fordert Wokart zu einzelnen 
logischen Präzisierungen heraus. Er betont beispielsweise, dass es „[…] zwischen ver-
schiedenen Dingen nicht verschiedene Grenzen [gebe], einmal die Grenze des einen, 
dann die Grenze des anderen, zwischen denen sich ein wieder anderes befände, viel-
mehr ist die eine Grenze sowohl die Grenze des einen wie des anderen.“ Entsprechend 
vertritt er auch die Position, man dürfe eine Grenze nicht mit einem Grenzraum ver-



14   

licherweise ist dies auf die Omnipräsenz des Begriffs zurückzuführen, der zur 
argumentativen Unterscheidung geradezu unverzichtbar ist und, wie Wokart mit 
Bezug auf Anaximander formuliert, bereits im vorsokratischen Denken in An-
spruch genommen wurde: „Der Begriff Grenze beginnt seine philosophische 
Laufbahn als fulminanter Blitz im Dunkel denkerischer Frühe; denn schon die 
ersten Sätze der abendländischen Philosophie sprechen von der Grenze als ei-
nem zentralen Begriff“. 18  

Für Bachmann jedoch, darin stimmt die Forschung überein, kommt Witt-
gensteins philosophischem Begriff der Grenze zentrale Bedeutung zu.19 Sie 
selbst hat seine Begriffsverwendung referiert und im Zusammenhang mit seinem 
bekanntesten Schlüsselsatz erklärt: 

‚Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt‘ (5.6). 
Diesseits der ‚Grenzen‘ stehen wir, denken wir, sprechen wir. Das Gefühl der 

Welt als begrenztes Ganzes entsteht, weil wir selbst, als metaphysisches Subjekt, 
nicht mehr Teil der Welt, sondern ‚Grenze‘ sind. Der Weg über die Grenze ist uns 
jedoch verstellt. Es ist uns nicht möglich, uns außerhalb der Welt aufzustellen und 
Sätze über die Sätze der Welt zu sagen.“20 

                                                                                                                                                                                     
wechseln: „Ein Grenzraum ist selber keine Grenze, vielmehr hat er Grenzen, zwischen 
denen sich Sachverhalte überlappen und durchdringen. Er wirkt dadurch wie ein Rand; 
denn Ränder sind diffus und fransen leicht aus, und man weiß bei ihnen nicht immer 
ganz exakt, ob man noch bei diesem oder schon bei jenem ist.“ Trotz seines Anspruchs 
logischer Präzision verschiebt sich hier auch seine Unterscheidung zwischen Grenze 
und Rand auf eine deutlich metaphorische Ebene (Wokart: Differenzierungen im Beg-
riff ‚Grenze‘, hier S. 278 f. und S. 284). 

18  Wokart: Differenzierungen im Begriff ‚Grenze‘, hier S. 275. 
19  Der Einfluss Wittgensteins auf Bachmann ist in zahlreichen Einzeluntersuchungen re-

flektiert worden. Hier sei verwiesen auf: Lennox, Sara: Bachmann und Wittgenstein. In: 
Kein objektives Urteil – nur ein lebendiges. Texte zum Werk von Ingeborg Bachmann. 
Hg. von Christine Koschel und Inge von Weidenbaum. München, Zürich 1989 (Erst-
veröffentlichung 1985), S. 600-621; Wallner, Friedrich: Philosophie der Dichtung – 
Dichtung der Philosophie. In: Wittgenstein und Philosophie →← Literatur. Hg. von 
Wendelin Schmidt-Dengler, Martin Huber und Michael Hunter. Wien 1990, S. 147-158; 
Ringelestejn, Elena van: Zwischen Trauma und Traum – Ingeborg Bachmanns Suche 
nach der Wirklichkeit. Zu einigen Aspekten des Wirklichkeitsbegriffes von Ingeborg 
Bachmann im Lichte der Sprachphilosophie Ludwig Wittgensteins. In: „Sein und 
Schein – Traum und Wirklichkeit“. Zur Poetik österreichischer Schriftsteller/innen im 
20. Jahrhundert. Hg. von Herbert Arlt und Manfred Diersch. Frankfurt/M., Berlin, Bern 
[u. a.] 1994, S. 180-189. Aber neben solchen Einzelstudien sind zweifellos auch viele 
andere Forschungsbeiträge einschlägig, in denen etwa im Zusammenhang mit dem Hör-
spiel Der gute Gott in Manhattan auf Bachmanns Konzept der ‚Liebe als Grenzfall’ 
eingegangen wird. 

20  KS, S. 72, Hervorh. im Original. 


