
 



13

1. Einleitung

1.1  Ausgangspunkt und -fragen
„ … denn wenn du mit deinem Mund bekennst: ‚Jesus ist der Herr‘ und in dei-
nem Herzen glaubst: ‚Gott hat ihn von den Toten auferweckt‘, so wirst du gerettet 
werden.“ (Röm 10,9) So lautet eines der ältesten Glaubensbekenntnisse des Neu-
en Testaments, die der Apostel Paulus in seinem Römerbrief überliefert hat. Die 
Formel „Jesus ist der Herr“ konzentriert sich auf den Kern des christlichen Glau-
bens, denn die Bezeichnung „Herr“ versieht Jesus Christus mit dem Prädikat der 
Göttlichkeit.1 Außerdem belegt Röm 10,9 den Glauben der Christen daran, dass 
Jesus von den Toten auferstanden ist – ein Ereignis, das sich konkret geschicht-
lich festmachen lässt und das für die Christen mit einer Erfahrung verbunden 
ist: Das Wirken Jesu und seine Auferstehung vermitteln das Heil auf einzigartige 
Weise. „Jesu Auferstehung war der Ausbruch in eine ganz neue Art des Lebens, 
in ein Leben, das nicht mehr dem Gesetz des Stirb und Werde unterworfen ist, 
sondern jenseits davon steht – ein Leben, das eine neue Dimension des Mensch-
seins eröffnet hat“2, so beschreibt Joseph Ratzinger (Papst emeritus Benedikt 
XVI.) die universale Auswirkung der Auferstehung und stellt anschließend die 
Frage, der diese Arbeit auch nachgeht: „Aber kann es wirklich so gewesen sein?“3 
Wie lässt sich die Auferstehung erklären und wie die Tatsache, dass sich in Jesus 
Gott und Mensch vereinen und dass durch seine Person, sein Wirken und seine 
Predigt die Gegenwart Gottes bereits zu Lebzeiten in Heilungen, Dämonenaus-
treibungen und Mahlgemeinschaften den Menschen erfahrbar werden ließ? Das 

1	 Der Kyrios-Titel Jesu gehört zum ältesten Überlieferungsbestand des Neuen 
Testaments. Sein Gebrauch wird bereits der Urgemeinde zugeordnet. Es ist in der 
Septuaginta, der griechischen Übersetzung der hebräischen Bibel, die griechische 
Übersetzung des hebräischen „adonai“ für „mein Herr“, mit dem die Juden Gott 
ansprachen, da sie den Gottesnahmen „Jahwe“ aus Ehrfurcht nicht benutzten. In 
christlichen Septuaginta-Handschriften, der griechischen Übersetzung des Alten Te-
staments, wurde der Gottesname durchweg mit Kyrios übersetzt. Vgl. Gnilka, Die 
frühen Christen, 230; Walter, Theologischer Grundkurs, 153.

2	 Ratzinger, Jesus von Nazareth, Zweiter Teil, 268.
3	 Ebd., 271.



14

Ereignis der Inkarnation und der Auferweckung /Auferstehung überschreitet die  
menschliche Erfahrung und wird deshalb auch als Mysterium, als Geheimnis, 
bezeichnet. In diesem Geheimnis spielt sich die Offenbarung Gottes in der Ge-
schichte ab, die ihren Höhepunkt im Gottmenschen Jesus Christus findet, und 
als Inhalt „die heilsstiftende Lebensgemeinschaft mit Gott“4 hat. Wie kann das 
christliche Bekenntnis vor der Vernunft bestehen? Dieser Frage ist die vorliegen-
de Arbeit auf der Spur, die sie exegetisch, historisch, systematisch und am Ende 
auch literarisch verfolgt.

Die Fragen nach dem neutestamentlichen Befund in Hinblick auf die Per-
son Jesu Christi und nach der Verantwortbarkeit dieser Glaubensaussage sollen 
in einem ersten Teil der Arbeit geklärt werden (2. Kapitel). Daran schließt sich 
die Geschichte der Leben-Jesu-Forschung an; besonders der neue systematische 
Trend der dritten und gegenwärtigen Phase soll bedacht werden (3. Kapitel). 
Danach soll ein kurzer Überblick über die Betrachtung Jesu Christi in alexan-
drinischer und antiochenischer Sicht sowie die entscheidenden Konzilien über 
die beiden Naturen in Jesus Christus dargelegt werden (4. Kapitel). Denn schon 
bald gab es Klärungsbedarf, nämlich wie man sich die Person Jesu Christi ge-
mäß dem Glauben der Großkirche vorzustellen hatte. Jahrhundertelang rang die 
Kirche um eine angemessene Beschreibung seiner Person und griff dabei auf die 
zeitgenössischen, meist neuplatonischen, Begriffe zurück.

Bis heute ist die Person Jesu übrigens bedeutsam. Aktuell verzeichnet allein 
die Deutsche Nationalbibliothek, die die deutschsprachige Literatur seit 1913 
erfasst, 29.572 Werke mit dem Namen „Jesus“ im Titel.5 Zwei Haupt-Denkrich-
tungen bildeten sich bereits in der Alten Kirche heraus. Die eine betont mehr 
die göttliche Natur beziehungsweise die Einheit der Naturen in der Person Jesu 
Christus (alexandrinische Denkform), die andere (antiochenische Denkform) 
betont besonders die eigenständige menschliche Natur in Jesus Christus. Beide 
Denkformen hatten und haben ihre Vor- und Nachteile. „Betont wird in der 
alexandrinischen Theologenschule die Subjekteinheit Christi, um so die heil-
schaffende Präsenz Gottes in der irdischen Wirklichkeit des Menschen Jesus zu 
sichern. Eine anders geprägte Theologenschule, die der Antiochener, wirft den 
Alexandrinern eine ‚Vermischung‘ von Gott und Mensch vor. Umgekehrt be-
fürchten die Alexandriner in der antiochenischen Christologie eine Aufteilung 
Christi in zwei Söhne, einen innergöttlichen Sohn des Vaters und einen mensch-
lichen Adoptivsohn Gottes, was Erinnerungen an die gnostische Aufspaltung 

4	 Böttigheimer, Handbuch der Fundamentaltheologie, 357.
5	 https://portal.dnb.de/opac.htm?method=simpleSearch&query=Jesus [Zugriff 27.3.2013].

https://portal.dnb.de/opac.htm?method=simpleSearch&query=Jesus


15

des Gott-Menschen Jesus Christus einerseits in den Menschen Jesus und ande-
rerseits in die quasi-göttliche Christusidee heraufbeschwören kann“6, umreißt 
Menke die Charakteristika der beiden Denkschulen. Für endgültige Klarheit 
sollten die ersten ökumenischen Konzilien sorgen, bei denen Bischöfe beider 
Denkrichtungen versuchten, den christlichen Glauben dogmatisch möglichst 
genau zu definieren. Das Konzil von Chalcedon (451) versuchte eine Synthese 
und beschrieb Jesus Christus als eine Person mit vollständiger göttlicher und 
vollständig menschlicher Natur (DH 300-303).

Allerdings ist es schwierig, das Gleichgewicht zwischen beiden Polen, der 
göttlichen und der menschlichen Natur Jesu, zu halten, was sich bis heute in den 
Schriften der christlichen Theologen zeigt. So neigen viele Theologen und / oder 
Gläubige seit jeher dazu, entweder die alexandrinische oder die antiochenische 
Richtung zu favorisieren. Wie sich das auf den Zugang von Karl Rahner7 und 
Hans Urs von Balthasar8, den bekanntesten katholischen deutschsprachigen 
Theologen des 20. Jahrhunderts, zur Person Jesu Christi ausgewirkt hat, soll in 
einem weiteren Teil erläutert werden (Kapitel 5). Wie Gilbert Keith Chesterton9 
und Clive Staples Lewis10 als populäre Schriftsteller und moderne Apologeten 

6	 Menke, Jesus ist Gott der Sohn, 220.
7	 Ein Verzeichnis der Sekundärliteratur besteht unter http://dspace.ub.uni-freiburg.de/

handle/25/2 [Zugriff 5.4.2013]; Bibliographie, Sekundärliteratur und Materialien zu 
Rahners Werken bietet die Homepage des Karl-Rahner-Archivs unter http://www.
karl-rahner-archiv.de/index.php?rubrik=19 [Zugriff 5.4.2013].

8	 Internationales Gesamtverzeichnis der Sekundärliteratur unter http://homepage.
bluewin.ch/huvbslit [Zugriff 5.4.2013]; Hinweise zu Einführender Literatur und 
Werk von Balthasars bietet die Homepage der Hans Urs von Balthasar-Stiftung unter 
http://www.balthasar-stiftung.org/ [Zugriff 5.4.2013].

9	 Einen Überblick über Chestertons Werk bietet Sullivan, J., G. K. Chesterton. A Biblio-
graphy, London 1958; ders., Chesterton Continued, London 1968; ders., Chesterton 
Three: A Bibliographical Postscript, Bedford 1980; ders., Additions to Chesterton 
Three, in: ChR 7 (1981), 225-228. Wertvolle Hinweise (zum Beispiel einen „Lese-Plan“ 
für Einsteiger) bietet die Homepage der Amerikanischen Chesterton-Gesellschaft unter 
http://www.chesterton.org/ [Zugriff 3.5.2014] und die Homepage des Chesterton Insti-
tutes for Faith & Culture an der Seton University, New Jersey, „The Chesterton Review“ 
unter http://www.shu.edu/catholic-mission/chesterton-review.cfm [Zugriff 12.5.2014].

10	 Ein umfangreiches Verzeichnis der Schriften von. C. S. Lewis und der Sekundärliteratur 
bietet Feinendegen, Denk-Weg zu Christus, 589-609. Der Autor hat auch eine chro-
nologische Liste der Schriften Lewis‘ erstellt, ebd., 583-587. Eine wichtige Quelle für 
aktuelle Literatur zu Lewis wie Chesterton ist weiterhin die Homepage der Inklings-
Gesellschaft, die eine Recherche in ihren Jahrbüchern ermöglicht: http://www.
inklings-gesellschaft.de/?Jahrbuecher [Zugriff 29.4.2014].

http://dspace.ub.uni-freiburg.de/handle/25/2
http://dspace.ub.uni-freiburg.de/handle/25/2
http://www.karl-rahner-archiv.de/index.php?rubrik=19
http://www.karl-rahner-archiv.de/index.php?rubrik=19
http://homepage.bluewin.ch/huvbslit
http://homepage.bluewin.ch/huvbslit
http://www.balthasar-stiftung.org/
http://www.chesterton.org/
http://www.shu.edu/catholic-mission/chesterton-review.cfm
http://www.inklings-gesellschaft.de/?Jahrbuecher
http://www.inklings-gesellschaft.de/?Jahrbuecher


16

des 20. Jahrhunderts mit dem Dogma von Jesus Christus als Gott und Mensch 
umgegangen sind, wird in Kapitel 6 untersucht.

Die Grundfrage dieser Arbeit lautet: Ist der Wahrheitsanspruch von Röm 10,9 
berechtigt? Lassen sich vernünftige Gründe für die Ineinssetzung des irdischen 
Jesus und des auferstandenen Christus Jesus anführen und lässt sich dieser Glau-
benssatz nach 1 Petr 3,15 („Seid stets bereit, Rede und Antwort zu stehen über 
den Grund der Hoffnung, die in euch ist“) rational begründen? Am Ende soll 
ein Antwortversuch stehen, indem eine Synthese aus den bisherigen Ansätzen 
gezogen wird (Kapitel 7).

1.2  Vorgehensweise und Methodik
Es ist die Aufgabe der Fundamentaltheologie, den Glauben an Jesus Christus 
systematisch-wissenschaftlich zu rechtfertigen. Dazu ist das Fach in der deutsch-
sprachigen Fundamentaltheologie gewöhnlich in vier Traktate gegliedert (wie 
im vierbändigen Handbuch der Fundamentaltheologie11), von denen sich jedes 
an verschiedene Adressaten wendet: In der „demonstratio religiosa“ (Traktat 
Religion) sind die Adressaten Atheisten oder Agnostiker. Behandelt werden 
die Themen Religion, Gott und Offenbarung. In der „demonstratio christiana“ 
(Traktat Offenbarung) sind die Adressaten Angehörige anderer Religionen, die 
an Gott glauben. Behandelt wird das Thema der Offenbarung in Jesus Christus. 
In der „demonstratio catholica“ (Traktat Kirche) sind die Adressaten Christen 
anderer Konfessionen. Im Mittelpunkt steht hier die Kirche, ihre Wesenseigen-
schaften und äußeren Merkmale. Als vierten Traktat gibt es den Bereich der 
„Theologischen Erkenntnislehre“, die sich an die Katholiken wendet und be-
sonders die Grundlagen des Glaubens und seine Verbindlichkeit in den Blick 
nimmt. Das Thema meiner Arbeit: „Jesus der Kyrios? Röm 10,9 und die Plausi-
bilität des christlichen Bekenntnisses“ ist also im zweiten Traktat der Fundamen-
taltheologie verortet.

Die dafür gewählte Methode lässt sich als analytisch-synthetisch beschreiben: 
Analytisch, weil ich die Dokumente der frühkirchlichen Konzilien sowie der 
Leben-Jesu-Forschung, außerdem Schriften Rahners und von Balthasars und 
apologetischer Schriftsteller wie Chesterton und Lewis auswerte, und synthe-
tisch, weil ich aus dem Dargelegten eine Schlussfolgerung ziehe: Die Gleichung 

11	 Kern, Walter (Hg.) u.a., Handbuch der Fundamentaltheologie, Band 1: Traktat Re-
ligion, Band 2: Traktat Offenbarung, Band 3: Traktat Kirche, Band 4: Theologische 
Erkenntnislehre, (Freiburg 1985-1988) Tübingen / Basel 22000.



17

„Jesus Christus ist der Herr“ soll mit plausiblen Gründen als glaubwürdig erwie-
sen werden. Die jeweiligen Autoren und die Sekundärliteratur werden bewusst 
breit zitiert, damit sich der Leser einen Eindruck in die jeweilige Argumentation 
verschaffen kann.

Folgende Literatur12 wurde schwerpunktmäßig verwendet (jedes Buch enthält 
natürlich weitere Literaturangaben):

Geschichte der Leben-Jesu-Forschung
In Wolfgang Klausnitzers Buch „Kirche, Kirchen und Ökumene“ (2010) findet 
sich ein kurzer Überblick über die Geschichte der Leben-Jesu-Forschung mit al-
len relevanten Informationen. Besonders interessant ist die Darstellung des neuen 
Trends, bei dem die Trennung zwischen dem historischen Jesus und dem Chri-
stus des Glaubens aufgehoben, eine „Christologie von oben“ betrieben wird und 
den Evangelien eine hohe Glaubwürdigkeit bescheinigt wird.13 Klausnitzer stützt 
sich in seiner Darstellung unter anderem auf Walter P. Weavers Werk „The Histo-
rical Jesus in the Twentieth Century 1900-1950“ (1999), das die Jesus-Forschung 
der ersten Hälfte des 20. Jahrhundert mit dem Fokus auf die englischsprachige 
Literatur beschreibt. Damit will der Autor das Standardwerk Albert Schweitzers 
über die erste Phase der „Geschichte der Leben-Jesu-Forschung“ fortsetzen. Wei-
terhin rezipiert Klausnitzer – durchaus mit Anfragen (etwa ob Ostern eine quali-
tative Neubewertung Jesu nach sich zog) – Klaus Berger, etwa sein Standardwerk 
„Theologiegeschichte des Urchristentums“ (21995). Auch verwendet Klausnitzer 
Joachim Gnilkas Buch, „Jesus von Nazareth. Botschaft und Geschichte“ (61993), 
der die Zeit des 20. Jahrhunderts abdeckt, sowie Albert Schweitzers „Geschich-
te der Leben-Jesu-Forschung“ (91984) mit einer Darstellung der Forschung seit 
dem 18. Jahrhundert bis zum Beginn des 20.  Jahrhunderts. Schweitzers große 
Leistung liegt im Nachweis, dass die von ihm behandelte Zeit sich mit der ihr 
eigenen geistesgeschichtlichen Voraussetzung Jesus nähert. Die ersten Jesus-
forscher zeichneten deshalb ein Bild von Jesus, das dem aufgeklärten Ideal der 
Zeit entsprach. Joachim Gnilka gibt einen knappen Überblick, der dem Stand 
der aktuellen Forschung entspricht; sein Jesusbuch bietet einen guten Überblick 
aus katholischer Perspektive mit Blick auf die neue Literatur; divergierende For-
schungsmeinungen werden einander gegenüber gestellt und bewertet.

12	 Alle in den folgenden Abschnitten vorgestellten Veröffentlichungen, die nicht in ei-
ner Anmerkung vollständig bibliografisch erfasst sind, finden sich ausführlich im 
Literaturverzeichnis. 

13	 Klausnitzer, Kirche, Kirchen, Ökumene, 39-42.



18

Auch der „neue Trend“ in der jüngsten Leben-Jesu-Forschung wird mit vielen 
Beispielen behandelt; eine tragende Rolle spielen das Werk von Karlheinz Menke 
„Jesus ist Gott der Sohn“ (2008) und die bislang dreibändige Monographie „Jesus 
von Nazareth“ (Prolog 2012; erster Teil 2007; zweiter Teil 2011) von Joseph 
Ratzinger (Papst emeritus Benedikt XVI.). Beide Forscher beschreiben als Basis 
ihres Werkes das Bekenntnis zu Jesus als Gottes Sohn.14 Menke gibt als Motivati-
on seiner Christologie an, „gegen alle Spielarten des Relativismus die unbedingte 
und unableitbare Einzigkeit Jesu Christi“15 begründen zu wollen: „Hier werden 
die Weichen gestellt – gegen bestimmte Formen der Trennung des historischen 
vom bezeugten Christus, des Jesus vor Ostern vom Christus nach Ostern […] 
gegen philosophisch (Postmoderne), religionsgeschichtlich (Pluralistische Re-
ligionstheologie) oder faktisch (Globalisierung) motivierte Relativierungen.“ 
Jesus Christus ist Gottes Selbstoffenbarung in der Geschichte. Deshalb sind die 
Glaubenssätze der Kirche bezüglich Präexistenz des Logos, Jungfrauengeburt 
und Auferweckung für Menke objektive Tatsachen. Er schreibt dazu: „Das, was 
Christen Weihnachten und Ostern feiern, muss unabhängig von den Deutungen 
der Theologen und den Plausibilitäten der Gläubigen an und für sich geschehen 
sein, und zwar im Raum der Geschichte. Andernfalls ist das Christentum eine 
unter vielen Sinndeutungen und Weltanschauungen, nicht aber gelebte Konse-
quenz eines Faktums.“16 Hier stellt sich die Frage, ob nicht die Interpretation 
des Jesus-Geschehens durch die nachösterliche Gemeinde stärker in die Über-
legungen miteinbezogen werden sollte. Schließlich wissen wir davon nur von 
den Schriften des Neuen Testaments und diese wollen keine „objektiven“ Tatsa-
chenberichte im heutigen Sinn geben oder naturwissenschaftliche Wissensver-
mittlung betreiben, sondern zuerst Glaubensschriften sein (die natürlich von der 
sich geschichtlich ereignenden Offenbarung berichten).

Als Stand der Forschung könnte man hier bezeichnen, dass Jesus im Bezug 
zu seiner Umwelt gesehen und verstanden wird und dass nicht nur theologische 
Forschungen, sondern auch Forschungsergebnisse anderer Fächer (beispiels-
weise der Archäologie) einbezogen und neue Kriterien für die Jesusforschung 
entwickelt werden. So werden beispielsweise theologische Strukturen von Bot-
schaft, Wirken und Leben Jesu von Nazaret17 systematisiert, etwa die von Jesus 

14	 Menke, Jesus ist Gott der Sohn, 7; Ratzinger, Jesus von Nazareth, 12.
15	 Menke, Jesus ist Gott der Sohn, 7.
16	 Ebd., 68.
17	 Vgl. Theißen / Winter, Die Kriterienfrage in der Jesusforschung, Freiburg / Schweiz 

1997, und Thüsings zweibändiges Werk Die neutestamentlichen Theologien und Je-
sus Christus. Kriterien aufgrund der Rückfrage nach Jesus und des Glaubens an seine 



19

geforderten und gelebten religiös-ethischen Grundhaltungen, und Strukturen 
von Christologie und Soteriologie in nachösterlicher Transformation, erho-
ben. Dann gibt es in der Leben-Jesu-Forschung mittlerweile bei Exegeten wie 
Systematikern eine breite Basis, die annimmt, dass eine sachliche Kontinuität 
des vorösterlichen Jesus zum nachösterlichen Christus besteht, was meistens 
mit dem Schema „impliziter“ und „expliziter“ Christologie erklärt wird.18 
Mittlerweile beklagen manche Forscher aber schon wieder eine „dogmatische 
Engführung“ dieses Forschungszweigs, die dem Neuen Testament in seiner Viel-
falt nicht gerecht werde.19

Darstellung der alexandrinischen und antiochenischen Schule
Karl-Heinz Menke stellt in seinem Werk „Jesus ist Gott der Sohn“ biblische Chri-
stologie im Neuen Testament, Denkformen und Brennpunkte der griechischen 
Christologie (von Origenes bis Theodor von Mopsuestia) vor und konzentriert 
sich anschließend auf die christologischen Entwürfe der Neuzeit seit Lessing und 
Kant. Bei der Präsentation der alexandrinischen und antiochenischen Schule 
greift er unter anderem auf Alois Grillmeiers Standardwerk „Jesus der Christus im 
Glauben der Kirche“ (2004) zurück. Er zitiert ausführlich Quellen (beispielswei-
se von Origenes als Vordenker der alexandrinischen Denkform). Menke schafft 
es ausgezeichnet, die großen Zusammenhänge der Christologie der Alten Kirche 
verständlich darzustellen und heutige systematische Fragen damit zu verbinden.

Ähnlichkeiten zwischen seinem Werk und meiner Dissertation betreffen den 
dogmengeschichtlichen Teil und die Darstellung der Christologie Karl Rahners 

Auferstehung I, Düsseldorf 1981 und Die neutestamentlichen Theologien und Jesus 
Christus II, Münster 1998.

18	 Vgl. Danz, Der Jesus der Exegeten, 37-39, nennt als Vertreter aus dem evangelischen 
Bereich zum Beispiel Eberhard Jüngel und Ernst Käsemann. Generell beklagt er, 
dass die neuesten exegetischen Forschungen von der Systematik kaum zur Kennt- 
nis genommen werden und mit dem Erklärungsschema „impliziter“ und „expliziter“ 
Christologie die „historische Forschung unter die Kautelen der dogmatischen Fra-
gestellung gebracht wird“, 39, was die Vielfalt der neutestamentlichen Jesusberichte 
seiner Sicht nach einschränkt und „eine notwendige Entwicklung von dem histori-
schen Jesus zur dogmatischen Ausgestaltung der Christologie durch die frühe Kirche 
unterstellt“, 39. Menke, Jesus ist Gott der Sohn, 38, widerspricht der Auffassung von 
Danz: „Sind die biblischen Erzählungen von der Auferweckung und von der Präexi-
stenz des Erlösers bloße Interpretamente seiner Anhänger? Wo liegt der Erkenntnis-
grund der wahren Gottheit Jesu, wo der Erkenntnisgrund seiner Auferweckung, wo 
der Erkenntnisgrund seiner Präexistenz?“

19	 Danz, Der Jesus der Exegeten, 39.



20

und Hans Urs von Balthasars. Menke vergleicht allerdings nicht Rahner und von 
Balthasar miteinander, sondern setzt Rahner in Beziehung zu Friedrich Schlei-
ermacher (Kapitel 5: „Jesus – wahrer Mensch ohne menschliches Selbstbewusst-
sein?“). Hans Urs von Balthasar ordnet er zusammen mit Karl Barth und Gis-
bert Greshake dem Modell „Stellvertretung oder: Das christozentrische Modell“ 
(Kapitel 6: „Jesus Christus – der Weg, die Wahrheit und das Leben für alle Men-
schen aller Zeiten?“) zu. Während bei Menke die Systematik im Vordergrund 
steht, will die vorliegende Arbeit die Christologie der beiden großen Theologen 
sowohl lebensgeschichtlich (daher ein biografischer Teil zu Rahner und von 
Balthasar) als auch im Gesamt ihrer Werke und Theologie verorten (daher je ein 
Teil zu wichtigen Werken Rahners und von Balthasars sowie ein Teil zu ihrem 
theologischen Ansatz).

Überblick über die christologischen Konzilien
Eine sehr schöne grafische und inhaltlich präzise dogmengeschichtliche Zusam-
menfassung der Themen der frühchristlichen Konzilien bietet Christian Lange 
im Band „Die altorientalischen Kirchen“ (Darmstadt 2010).20 Er orientiert sich 
unter anderem an Darstellungen von Luise Abramowski21, Sebastian Brock22, 
Franz Dünzl23, Karl Suso Frank, Alois Grillmeier, Pierre Maraval und Friedhelm 
Winkelmann24.

Karl Suso Frank hat mit dem „Lehrbuch der Geschichte der Alten Kirche“ 
(32002) ein Standardwerk verfasst, das detailliert sämtliche Themen der Alten 
Kirchengeschichte abdeckt: Von den Methoden über die Entstehung der Kirche, 
ihre Verfassung und Ämter, das innerchristliche Leben, Orthodoxie und Häresie 
im Zusammenhang mit der Lehrentwicklung, kirchliche Literatur und Wissen-
schaft, die Kirche als Reichskirche bis hin zur griechischen und lateinischen 
Theologie. Er bietet zu jedem Abschnitt extra Quellen- und Literaturhinweise, 
neben deutschsprachiger Literatur auch englische, französische und italienische. 

20	 Lange / Pinggéra, Die altorientalischen Kirchen, 1-16.
21	 Abramowski, Luise, Untersuchungen zum Liber Heraclidis des Nestorius, Löwen 

1963.
22	 Brock, Sebastian, The Christology of the Church of the East in the Synods of the Fifth 

to Early Seventh Centuries. Preliminary Considerations and Materials, jetzt in: ders., 
Studies in Syriac Christianity. History. Literature, and Theology, Ashgate 1992, XII.

23	 Dünzl, Franz, Kleine Geschichte des trinitarischen Dogmas in der Alten Kirche, Frei-
burg i.B. 2006.

24	 Winkelmann, Friedhelm, Die östlichen Kirchen in der Epoche der christologischen 
Auseinandersetzungen (5. bis 7. Jahrhundert), Leipzig 41994.



21

In seiner Darstellung des christologischen Streits des ersten Jahrtausends fin-
den sich bekannte Forschernamen wie Wolfgang Bienert25, Hanns-Christof 
Brennecke26, Alois Grillmeier, André de Halleux27, Charles Kannengiesser, Adolf 
Martin Ritter28 und Manlio Simonetti29.

Von Hermann Josef Sieben stammt der Band „Vom Apostelkonzil zum Ersten 
Vatikanum. Studien zur Geschichte der Konzilsidee“ (Paderborn 1996). Für den 
Bereich der Alten Kirche widmet er sich altkirchlichen Legenden, den Apostel-
konzilien und den Synoden von Nicaea, Ephesus und Chalcedon, der Rolle der 
Heiligen Schrift bei den Konzilien und der Konzilsrezeption in der altkirchli-
chen Tradition. Neben ausführlicher Darstellung der Quellen erscheinen bei 
den Literaturangaben Namen wie Julius Assfalg30, Hanns-Christoph Brennecke31 
und Friedhelm Winkelmann32.

Karl Rahner
Das Werk von Michael Schulz, „Karl Rahner begegnen“ (2004), zeichnet sich 
durch Übersichtlichkeit und Verständlichkeit aus, mit der er sich der Person, 
dem Werk und den Hauptthemen von Karl Rahner nähert: Schulz konzentriert 
sich bei der Darstellung der Philosophie und Theologie auf das Hauptwerk 
Rahners, den „Grundkurs des Glaubens“. Gut geeignet ist das Buch für den Ein-
stieg in das Leben und Wirken Rahners, zumal Schulz zum Schluss hilfreiche 
Literaturtipps gibt. Er rezipiert unter anderem das Werk von Albert Raffelt / 
Hansjürgen Verweyen „Karl Rahner“ (1997), Karl Heinz Neufelds Buch „Die 

25	 Zum Beispiel Bienert, Wolfgang, Das vornicaenische homoousios als Ausdruck der 
Rechtgläubigkeit, in: ZKG 90 (1979), 5-29.

26	 Zum Beispiel Brennecke, Hanns-Christoph, Hilarius von Poitiers und die Bischofsop-
position gegen Konstantius II. Untersuchungen zur dritten Phase des Arianischen 
Streites (337-361), Berlin / New York 1984.

27	 Zum Beispiel de Halleux, André, Nestorius, histoire et doctrine, in: Iren. 66 (1993) 
38-51.

28	 Zum Beispiel Ritter, Adolf Martin, Das Konzil von Konstantinopel und sein Symbol, 
Göttingen 1965.

29	 Zum Beispiel Simonetti, Manlio, Studi sull‘ Arianesimo, Rom 1965; ders., La crisi 
ariana nel IV secolo, Rom 1975.

30	 Zum Beispiel Assfalg, Julius, Art. Severos ibn al-Mufqaffa, in: LThK2 9, 703. 
31	 Zum Beispiel Brennecke, Hanns-Christoph, Nicaea (1. Ökumenische Synode 325), 

in: TRE 24 (1994) 429-441.
32	 Zum Beispiel Winkelmann, Friedhelm, Kirchengeschichtswerke, in: Quellen zur 

Geschichte des frühen Byzanz (4.-9. Jahrhundert). Bestand und Probleme, Berlin 
1990, 202-212.



22

Brüder Rahner. Eine Biograhie“ (1994) und das Werk Herbert Vorgrimlers „Karl 
Rahner verstehen“ (1985).

Eine ausführliche Biografie der Brüder Hugo und Karl Rahner hat Karl Heinz 
Neufeld, „Die Brüder Rahner“ (22004) geschrieben.

Herbert Vorgrimlers Buch „Karl Rahner verstehen. Gotteserfahrung in Leben 
und Denken“ (42002) bietet einen guten Einblick, vor allem in die Themen bzw. 
das Werk Rahners und auch die äußeren Verhältnisse, die Einfluss auf Rahner 
hatten. Weil der Autor sich nicht scheut, seinen Standpunkt klar darzulegen 
(etwa zu Rahners Beziehung zur Schriftstellerin Luise Rinser oder das Verhältnis 
zu Hans Urs von Balthasar), und ein wichtiger Weggefährte Rahners war, ist es 
besonders interessant, diesen Band zu lesen.

Zwei sehr fundierte Beiträge zur Rahnerschen und zur von Balthasarschen 
Theologie bietet Rosino Gibellini, „Handbuch der Theologie im 20. Jahrhun-
dert“ (1995). Er zitiert die Werke der beiden Theologen (bei Rahner oft den 
„Grundkurs“, bei von Balthasar „Herrlichkeit I-III“, „Theodramatik“ I-IV und 
Theologik I-II). Bei der Darstellung Rahners weist seine Bibliographie hin auf 
Herbert Vorgrimlers „Karl Rahner verstehen“, Engelbert Guggenbergers Werk 
„Karl Rahners Christologie und heutige Fundamentalmoral“ (1990) und Ignacy 
Bokwas „Christologie als Anfang und Ende der Anthropologie. Über das gegen-
seitige Verhältnis zwischen Christologie und Anthropologie bei Karl Rahner“ 
(1990) sowie Karl Heinz Wegers Werk „Karl Rahner. Eine Einführung in sein 
theologisches Denken“ (1978). Bei der Darstellung von Balthasars nutzt Gibel-
lini neben anderen Werken Elio Guerrieros ausführliche Biografie „Hans Urs  
von Balthasar“ (21993), Thomas Krenskis „Passio Caritatis. Trinitarische Passio-
logie im Werk Hans Urs von Balthasars“ (1990) sowie Rino Fisichellas „Hans Urs 
von Balthasar. Dinamica dell’amore e credibilità des christianesimo“33 (1981).

Hans Urs von Balthasar
Empfehlenswert ist die „Kleine Hinführung zu Hans Urs von Balthasar“ (2005) 
von Werner Löser, die im ersten Teil wichtige Gesprächspartner von Balthasars 
nennt, die ihn in seinem theologischen Schaffen beeinflusst haben, und im zwei-
ten Teil die Themen der Gespräche skizziert.

Michael Schulz hat auch zu Hans Urs von Balthasar ein Buch vorgelegt, das 
gut als Einführung zu lesen ist: „Hans Urs von Balthasar begegnen“ (2002) bie-
tet einen ersten biografischen Teil und einen zweiten, der die Theologie von 

33	 Fisichella, Rino, Hans Urs von Balthasar. Dinamica dell’amore e credibilità des chri-
stianesimo, Rom 1981.



23

Balthasars behandelt. Schulz erklärt, dass er die Theologie von Balthasars in 
Auseinandersetzung mit den Themen Rahners behandeln will34, aber mehr als 
einige allgemeine Vergleiche werden nicht geführt35. Echte Pluspunkte sind die 
Übersichtlichkeit des Bandes und die Literaturtipps am Ende. Schulz empfiehlt 
unter anderem die Biografie Guerrieros, das von Medard Kehl / Werner Löser 
herausgegebene Hans Urs von Balthasar-Lesebuch „In der Fülle des Glaubens“36 
(21981) und den Beitrag Peter Henricis „Erster Blick auf Hans Urs von Balthasar“, 
im Sammelband von Karl Lehmann / Walter Kasper „Hans Urs von Balthasar. 
Gestalt und Werk“37 (1989), 18-61.

Angelo Scola, ehemaliger Mitarbeiter und Freund Hans Urs von Balthasars, 
hat in seinem Band „Hans Urs von Balthasar – ein theologischer Stil. Eine Ein-
führung in sein Werk“ (1996) in zehn Kapiteln einen Überblick über das gesamte 
Werk Hans Urs von Balthasars vorgelegt, der sich sehr gut und verständlich liest. 
Er beruht auf der Arbeit mit Studierenden am John Paul II Institute in Washing-
ton und an der Lateranuniversität Rom, die Scola in Seminaren in das Werk von 
Balthasars einführt.

Die Standardbiografie über Hans Urs von Balthasar hat Elio Guerriero ver-
fasst: „Hans Urs von Balthasar. Eine Monographie“ behandelt sämtliche Facetten 
der Lebensgeschichte des Schweizer Theologen.

Gilbert Keith Chesterton und Clive Staples Lewis
Gilbert Keith Chesterton ist heute vor allem in den USA, Kanada und Großbri-
tannien bekannt und erforscht. Es gibt viele englischsprachige Werke über ihn, 
aber diese beschäftigen sich weniger mit seinem theologischen Anliegen. Dieser 
Arbeit zugrunde liegen die Darstellungen von Aidan Nichols: „G. K. Chesterton, 
Theologian“, Ian Ker: „G. K. Chesterton“ und die Dissertation „G. K. Chesterton –  
Das unterhaltsame Dogma“ von Matthias Wörther zugrunde.

Wie zu Chesterton gibt es auch zu Clive Staples Lewis im deutschen Sprach-
raum wenige Werke. Die Untersuchung von Norbert Feinendegen bietet einen 
systematischen Gesamtentwurf zum Lewis’schen Denken: „Denk-Weg zu 
Christus. C.S. Lewis als kritischer Denker der Moderne“ (2008). Hier finden sich 

34	 Schulz, Hans Urs von Balthasar begegnen, 88.
35	 Ebd., 90.95-100.104
36	 Kehl, Medard / Löser, Werner, In der Fülle des Glaubens. Hans Urs von Balthasar-

Lesebuch, Freiburg 21981.
37	 Lehmann, Karl / Kasper, Walter (Hg.), Hans Urs von Balthasar. Gestalt und Werk, 

Köln 1989.



24

viele hilfreiche Literaturangaben.38 Die übrige Forschungsliteratur beschäftigt 
sich vor allem mit der Biografie, einzelnen Aspekten des Lewis’schen Werks, zum 
Beispiel den berühmten Narnia-Geschichten, der Theologie in den apologeti-
schen Schriften oder versuchen sich in einem Gesamtüberblick. Einen neuen 
und gut gegliederten Gesamtüberblick bietet Alister McGrath, „C. S. Lewis – 
A Life: Eccentric Genius, Reluctant Prophet“ (2013).

38	 Feinendegen, Denk-Weg zu Christus, 22 (Anm. 40 und 41).


