Christoph Bottigheimer

Bedingungslos
anerkannt

Der Beitrag des Glaubens
zur Persodnlichkeitsbildung

FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

gw%:% FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg im Breisgau
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-38078-5
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82078-6



Die Person hat »ihr eigentliches Wesen erst erreicht, wenn
Gott ihr nicht als Du gegentibertritt, sondern als Ich in sie
>eingeht<«1

U D. Bonhoeffer, Sanctorum communio. Eine dogmatische Untersuchung

zur Soziologie der Kirche, hg. v. J. v. Soosten, Géttingen 22005, 34.






Inhalt

VOIrWOTIt ..o

A. Personlichkeitsbildung

I. Menschals Person .........................ooo L
1. Vielschichtiger Personbegriff ..........................
2. Personsein und Anerkennung .........................
3. Anerkennungskonzepte ..............................
4. Ambivalenz der Anerkennung .................... ...

II. Personwerdung und Personlichkeit .................. ...
1. Personlichkeit und -sbildung .........................
2. Bedingungen gelingender Personlichkeitsbildung .. ..
3. Klassifikationsmodelle von Personlichkeir ............

B. Heilsperspektive

I. Glaube und Personlichkeitsbildung .....................
1. Anerkennung des Menschen durch Gott ..............
2. Personwiirde und Gottebenbildlichkerr ............. ..
3. Christus: wahrer Mensch ..............................
4. Prigende Kraft christlichen Glaubens ................

II. Ganz- und Heil-sein-Kénnen ...........................
1. Gottliches Heil und gelingendes Leben ...............
2. Reich Gottes als Heilsfiille ............................
3. Prasentische Dimension gottlichen Heils ..............
4. Heil und menschliches Freiheitsstreben ...............
5. Heil durch Glanben ...................................



Inhalt

C. Erlésungsperspektive

I. Gebrochenheit und Entfremdung ....................... 151
1. Herausforderungen ................................... 151
2. Das Wesen der Siinde ............................ ... 152
3. Sittlicher Wert eines Freiheitsaktes .................... 160
4. Soziale Siinde und Erbsiinde .......................... 164
IL. Erlésungsvorstellungen . ............................... 171
1. Opfer- und Siihnevorstellung in der Kritik ........... 171
2. Biblischer Opfer- und Siibnebegriff ................... 183
3. Aufopfernde Pro-Existenz ............................ 186
4. Anerkennung um jeden Preis ......................... 192
5. Stellvertretung Jesu? .................. ... ... 197
Schlusswort ... ... 203
Literaturverzeichnis ................. ... 206
Personenregister ........ ... ... 224
Bibelstellenregister .......... ... ... 228



Vorwort

Der christliche Glaube ist kein Selbstzweck. Er intendiert viel-
mehr den Lobpreis Gottes zum Heil des Menschen. In diesem
Sinne heiflt es zu Beginn der Prifation, es sei »in Wahrheit [...]
wirdig und recht dir, Herr, heiliger Vater, immer und tiberall zu
danken«. Demnach kommt der Verherrlichung Gottes keiner
Entrechtung oder Entwiirdigung des Menschen gleich, sondern
ganz im Gegenteil: In der Verehrung Gottes driickt sich die
Wiirde des Menschen aus und durch die Anbetung Gottes wird
der Mensch recht bzw. gerecht vor Gott.

Der christliche Glaube handelt unmittelbar von Gott und
damit zusammenhingend vom Menschen als gottlichem Ge-
schopf. Dabei versteht sich der Glaube nicht als eine mensch-
liche Akzidentie, sondern als eine Grundoption, die die gesamte
menschliche Person angeht. Sie begriindet die Wiirde des Men-
schen und lasst sein Leben, das stets auf Vervollkommnung aus-
gerichtet ist, gelingen. Im Sinne der Verheiflung von Gliick und
Erfillung leistet der christliche Glaube einen zentralen Beitrag
zu einer umfassenden gelingenden Personlichkeitsbildung. Wo-
rin dieser Beitrag genau besteht, das ist die diesem Band zugrun-
deliegende Fragestellung, die nachfolgend unter zweierlei Per-
spektiven angegangen wird: Worin besteht das Heil, das der
christliche Glaube der menschlichen Person verheifit, und wie
erlangt der stindige Mensch Anteil an diesem Heil?

In der Beantwortung wird zunichst der Person- sowie Per-
sonlichkeitsbegriff einer Klirung zugefilhrt, um davon aus-
gehend den Beitrag des christlichen Glaubens thematisieren zu
konnen. Dies geschieht vor allem dadurch, dass eine christliche
Anthropologie entworfen wird, in deren Fokus die Idee der An-
erkennung steht. Mit ihrer Hilfe soll das Proprium des christli-

9



Vorwort

chen Glaubens im Blick auf die Person und Personlichkeit des
Menschen zum Ausdruck gebracht werden. In diesem Zusam-
menhang wird damit Ernst gemacht, dass es sich bei der christ-
lichen Religion in erster Linie um eine Heilsreligion und erst in
zweiter Linie um eine Erlosungsreligion handelt. Das bedeutet,
dass unter Bezugnahme auf den Gedanken der Anerkennung
zunichst ganz bewusst der Heilsaspekt entfaltet und erst an-
schliefend das Erlosungs- bzw. Rechtfertigungsgeschehen ange-
sprochen wird. Dabei wird versucht, zentrale Fragen der Sote-
riologie, insbesondere die Frage nach der Heilsbedeutung des
Kreuzestodes Jesu, anstatt mit den traditionellen, inzwischen
aber duflerst schwierig gewordenen Begriffen wie »Opfers,
»Stellvertretung« oder »Stihne« mittels des identititstheoreti-
schen Begriffs der » Anerkennung« zu beantworten, zumal sich
heute das Bediirfnis nach sozialer Anerkennung mehr denn je
zuvor als ein menschliches Grundbediirfnis zeigt.

Mein Dank gilt Frau Edeltraud Halbig, der Sekretirin am
Lehrstuhl fiir Fundamentaltheologie der Katholischen Univer-
sitat Eichstitt-Ingolstadt, fir die Erstellung der Register, Frau
Verena Lauerer fiir die Mithe des Korrekturlesens sowie Frau
Hortense Mayr und Herrn PD Dr. René Dausner fiir wertvolle
Gespriche.

Eichstitt, im Oktober 2017

10



A. Personlichkeitsbildung






I. Mensch als Person

1. Vielschichtiger Personbegriff

Was kann der christliche Glaube zu einer gliickenden und gelin-
genden Personlichkeitsbildung beitragen? Als erster Schritt zur
Entfaltung einer Antwort erscheint es geboten, eine Kliarung der
Begriffe »Person« und »Personlichkeit« vorzunehmen und da-
bei die Begriffsgeschichte mit zu beriicksichtigen. Wenngleich
es sich hierbei auch um ein schier endloses Unterfangen handelt,
sollen dennoch wichtige Stationen in der Philosophie- und
Theologiegeschichte angesprochen werden, um so Einblick in
die wichtigsten Begriffsgehalte sowie ein Problembewusstsein
im Umgang mit den Begriffen »Person« und »Personlichkeit«
zu gewinnen.

Zwischen dem Begriff der »Person«, des »Personseins« bzw.
der »Personalitit« einerseits und dem Begriff der »Personlich-
keit« andererseits ist zu differenzieren, obgleich diese Begriffe
vor allem in der Alltagssprache mehr oder weniger synonym
verwendet werden. Die notwendige Unterscheidung wird aller-
dings dadurch erschwert, dass es weder den einen Begriff der
»Person«, der »Personalitit« und des »Personseins«, noch den
einen Begriff der »Personlichkeit« gibt. Es kann ihn schon allein
deshalb nicht geben, weil es sich sowohl beim Person- als auch
beim Personlichkeitsbegriff um Reflexionsbegriffe handelt, die
durch die jeweiligen philosophischen, soziologischen, human-
wissenschaftlichen etc. Kontexte stets mitbeeinflusst sind. Aus
diesem Grunde haben sich im Laufe der Zeit zum Teil recht un-
terschiedliche personalititstheoretische Ansitze herausgebildet.

Die Begriffsgeschichte ist kompliziert und sie zeigt in der
Tat, dass neue Denkhorizonte immer wieder den Gehalt des

13



Persénlichkeitsbildung

Person- und Personlichkeitsbegriffs verandert und dadurch Be-
deutungswandlungen und -verschiebungen hervorgerufen ha-
ben, so dass sich beide Begriffe mittlerweile als hochst komplex
und vielschichtig erweisen. Anstatt allgemein akzeptierter Defi-
nitionen herrschen sowohl in der Philosophie als auch in der
Theologie und Psychologie eine ganze Reihe unterschiedlicher
Begriffsbestimmungen vor. Vor diesem Hintergrund wird es
nachfolgend um keine klare und eindeutige Begriffsdefinition
gehen konnen, vielmehr sollen anhand der Begriffsgeschichte
Aspekte herausgearbeitet werden, die in Bezug auf das Ver-
stindnis und die Verwendung des Person- und Personlichkeits-
begriffs heute immer noch relevant sind und die den nachfol-
genden Uberlegungen zum Verhiltnis von Glauben und
Personlichkeitsbildung zugrunde gelegt werden sollen.

Der Personbegriff entstammt womoglich dem lateinischen
Begriff »persona« (evtl. per-sonare, dt.: hindurchschallen),
doch liegt die antike Etymologie im Dunkeln. Gemeinhin wird
der Personbegriff vom Phonizischen »phersuna« (Maske) ab-
geleitet, oder er geht auf die griechischen Worter npoécwmov
(prosopon) und bndéotaoctg (hypdstasis) zuriick.! Diese antiken
Begriffe waren in ihrer Bedeutung zunichst recht offen. In der
Profangrazitit bezeichnete das Wort npécwnov »das, was unter
die Augen fillt«, »was man sehen kann«, niherhin das »Ge-
sicht«, »Antlitz«, die »Maske« oder die »Erscheinung« bzw.
»sichtbare Gestalt des Menschen« (vgl. Ex 33,14; Tjob 1,11).
Das griechische Wort dbnéotacig bedeutet wortlich >das Darun-
ter-Stehende< oder >Darunter-Gestellte« und »meint das reale,
existierende Sein (Wesen), wie es sich im konkret Einzelnen ma-
nifestiert«.?

' Vgl. H. Cancik, Art. Person — 1. Zum Begriff, in: RGG* Bd. 6 (2003),
RGG Bd. 6, 1120-1121; J. Heinrichs, Art. Person — L. Philosophisch, in:
TRE Bd. 26 (2000), 220-225; A. Wildfeuer, Art. Person, Personalitit —
L. Philosophisch, in: LThK? Bd. 8 (1999), 42-46.

2 G. Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg
i.Br. #2001, 81.

14



Mensch als Person

Mit dem lateinischen persona-Begriff wurde in der Welt des
Theaters dhnlich wie mit dem Begriff npécwomov das Gesicht, die
Maske oder die dargestellte Rolle bzw. der Charakter bezeich-
net. »Die Maske zeigt das Typische und das Unverinderliche.
Entsprechend meint >persona< immer das am Menschen, was
tiberindividuell und charakteristisch ist: die Rolle, die er in den
gesellschaftlichen Kommunikationsabldufen spielt.«> Auflerdem
fand der persona-Begriff auch Anwendung im juristischen bzw.
gesellschaftlichen Kontext, indem er die beteiligten Parteien
oder das Handlungssubjekt bezeichnete bzw. die Amter, den
Stand, die Stellung oder die Sozialfunktion. Damit war der Per-
sonbegriff nicht allein dem Individuum vorbehalten; er konnte
sich auch auf juristische Personen beziehen und spiter auch auf
Engel oder Gott.

Ausgehend von der Welt des Theaters entwickelte sich der
Personbegriff weiter fort, indem er nun auch auf den Stand-
punkt, die Funktion, die Form oder die Eigenstindigkeit, in
der eine Natur oder eine Hypostase erscheint oder sich manifes-
tiert, angewandt wurde. So entwickelte etwa der romische Phi-
losoph und Politiker Marcus Tullius Cicero (1 43 v. Chr.) in sei-
ner Abhandlung »De officiis. Vom pflichtgemiflen Handeln«
eine persona-Lehre, in welcher er dem Menschen vier Rollen,
d. h. personae zuerkannte, welche dieser zugleich besitze: (1)
die allgemeine Rolle, resultierend aus der allen Menschen gege-
benen Vernunft, mit deren Hilfe ein pflichtgemifies Handeln er-
folgt; (2) die Rolle gemif der individuellen Sinne bzw. der cha-
rakterlichen Merkmale des einzelnen Menschen; (3) die zufillig
oder durch allgemeine Zeitumstinde bzw. vom sozialen Status
einem auferlegte Rolle; (4) die aufgrund freier Entscheidung
bzw. personlichem Urteil einem selbst zugemessene Rolle.*

> M. Brasser, Person. Philosophische Texte von der Antike bis zur Gegen-
wart (Reclam Bd. 18024), Stuttgart 1999, 291.

* Marcus Tullius Cicero, De officiis. Vom pflichtgemiflen Handeln. Lat./dt.
Hg. und tbers. v. H. Gunermann, Stuttgart 2007, ,107f., 115, S. 91f,, 97.

15



Persénlichkeitsbildung

Wihrend in der griechischen Philosophie dem Personbegriff
keine groflere Bedeutung zukam — der Mensch ist kein Tier,
weil er Logos besitzt und ein {@ov moAitikdv, ein soziales, poli-
tisches Wesen ist —, nahm er innerhalb der christlichen Theo-
logie ab dem 5. Jahrhundert eine zentrale Bedeutung ein. Denn
er fand Anwendung bei der Klirung trinititstheologischer Fra-
gestellungen und dies, obgleich der Personbegriff im biblischen
Kanon, mit Ausnahme von Apg 10,34, nicht vorkommt - ledig-
lich personhafte Ziige Gottes sind erkennbar.’> Nichtsdestotrotz
ermoglichte der Personbegriff eine zentrale trinititstheologi-
sche Lehrentscheidung: Gott ist »tres personae in una substan-
tia« (drei Personen in einem gottlichen Wesen). Diese trinitits-
theologische Aussage von Tertullian® (ca. 155-225) ist fir den
Personbegriff wirkungsgeschichtlich hoch bedeutsam, zumal
die Bezugs-Kategorie in der antiken Philosophie von geringem
Gewicht war; Bezogen-sein galt lediglich als Akzidentie. Aller-
dings lag der Konzilsaussage noch keine Definition von Person
zugrunde — der Personbegriff blieb zunichst weithin ungeklirt.
Erst langsam bildete sich in der christlichen Tradition, aus-
gehend vom griechisch-philosophischen Denken, der Begriffs-
gehalt heraus, der dann auch auf den Menschen als eine spe-
zielle Art von Entitit angewandt wurde. Dabei kam es in der
Philosophie- und Theologiegeschichte immer wieder zu Wand-
lungen und neuen Akzentsetzungen in Bezug auf die Begriffs-
bestimmung, was nachfolgend exemplarisch verdeutlicht wer-
den soll.

Augustinus (T 430) ging von drei gleichwertigen gottlichen
Personen aus und verstand Person als »In-sich und Fiir-sich
des subjektiven Selbstvollzugs«’. Die gottlichen Personen
zeichnen sich demzufolge durch »eine Bezogenheit [aus], die

5 Vgl. K. Berger, Ist Gott Person? Ein Weg zum Verstehen des christlichen
Gottesbildes, Giitersloh 2004, 35.

¢ Tertullian, Adversus Praxean cap. IT u. 6.

7 G. Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg
i. Br. “2001, 96.

16



Mensch als Person

Vater, Sohn und Heiliger Geist jeweils zu sich selbst haben<®.
Die spezifischen Eigentiimlichkeiten der gottlichen Personen
wiirden dabei auf der Relation zu den je anderen Personen be-
ruhen, d. h. die Differenz im gottlichen Sein versuchte Augusti-
nus mithilfe der Relationalitit (»relative [...] ad invicem«®) zu
erkliren. So bestimmt er Person als »Relation (als >quid relati-
vum<) gegentiiber der als Substanz-, nicht als Kommunikations-
einheit begriffenen Einheit Gottes [...], wobei diese Relationali-
tat in den >Hervorgingen« (processiones) griindet.«!°

In der Spitantike lieferte der Neuplatoniker Anicius Manlius
Severinus Boethius (T ca. 524) eine erste ontologische Definition,
die auf die Gottheit bezogen war, aber auch auf den Menschen an-
gewandt werden konnte und die auf den Seinsmodus der Subsis-
tenz sowie auf die Individualitit abhob: »persona est naturae ra-
tionalis individua substantia«!! (»Person ist eine individuelle
[unteilbare] Substanz [Auspriagung, Verwirklichung] einer ratio-
nalen [sprach- und vernunftbegabten] Natur«). Diese Definition
ist klassisch geworden. Der Mensch, auf den der Personbegriff
nun erstmals als nomen dignitatis angewandt wurde, zeichnet
sich demnach durch die Merkmale der Vernunftbegabung und
der Individualitit in Zeit und Raum aus: Als Vernunftnatur (na-
tura rationalis) ist die menschliche Person auf Kommunikation in
Form eines rationalen Dialogs hin angelegt. »Erst durch den Voll-
zug des Nachdenkens bestimmt sich das Wesen der Person«!?; erst

8 M. Brasser, Person. Philosophische Texte von der Antike bis zur Gegen-
wart (Reklam Bd. 18024), Stuttgart 1999, 40.

 Augustinus, De Trinitate VIIL, prooem. 1 (BA 16,24). Vgl. G. Greshake,
Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg i. Br. #2001, 96
Anm. 170.

10 G. Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg
i. Br. 2001, 96.

W A. M. S. Boethius, Contra Eutychem et Nestorium V, III, in: ders., Die
Theologischen Traktate. Lat.-dt. Ubersetzung, eingeleitet und mit Anmer-
kungen versehen von M. Elsisser, Hamburg 1988, 74.

12 D. Korsch, Person sein — Person werden — als Person werden. Was die
christliche Religion zum Verstindnis des Personseins beitrigt, in: Zeit-
schrift fiir Pidagogik und Theologie 59 (2007), 216-225, hier 219.

17



Persénlichkeitsbildung

im Selbstvollzug erfasst sich die Person selbst, verfiigt sie tiber Be-
wusstsein und Selbstbewusstsein. Dieses Wesen der Person exis-
tiere immer nur als Individualitit (individua substantia), d. h. als
Einzelsein. »Man kann aber nirgendwo sagen, dass die Person in
allen Universalien, sondern nur in Einzeldingen und Individuen
existiert« (»Sed in his omnibus nusquam in universalibus persona
dici potest, sed in singularibus tantum atque in individuis«).!* Der
Begriff »Person« bezeichnet somit das vernunftbestimmte Einzel-
wesen, d. h. die einzige und unverwechselbare Daseinsweise einer
geistbegabten Natur. Nicht jede Natur ist also eine Person und
der Mensch ist es nur als Individuum.

Der von Boethius substanzontologisch geprigte Begriff der
»Person« rief indes auch Kritik hervor. Der wohl aus England
stammende Augustinerchorherr Richard von St. Viktor (}1173)
kritisierte, dass weder die Dreieinigkeit, die eine gottliche Sub-
stanz sei, eine Person sei, noch die trinitarischen Personen jede
fur sich eine unteilbare Substanz seien. Richard insistierte statt-
dessen auf dem Begriff der existentia, worunter er die konkrete
Beschaffenheit einer Sache (substantia) wie auch deren Woher
(ex) verstand, so dass er Person als ein Bestehen, als eine Seinsart
(sistere) definierte, die von einem anderen her (ex) sei. So hatte
Richard von Sankt Viktor die Relationalitit zentral in die Defi-
nition von Person eingebunden. An die Stelle der »individua
substantia« trat in seinem relationalen Personbegriff die »in-
communicabilis existentia« (unmitteilbare Existenzweise): »di-
cere poterimus, quod persona divina sit divinae naturae incom-
municabilis existentia« (»wir kdnnen sagen, eine gottliche
Person ist die unmitteilbare Existenz der gottlichen Natur«).1
Demnach ist die gottliche Person keine mitteilbare Existenz-
weise der gottlichen Natur; sie ist darum unfassbar und anstatt
eines rationalen Wesens ist sie ein Geheimnis. Der Gedanke, die
Person sei unbeschreiblich und unfassbar (»individuum est in-
effabile«), pragte die Hochscholastik.

13 A. M. S. Boethius, Liber de persona et duabus naturis IT (PL 64, 1434 C).
4 Richard v. St. Viktor, De Trinitate IV, 22 (MPL 196, 945).

18



