
Christoph Böttigheimer

Bedingungslos
anerkannt
Der Beitrag des Glaubens
zur Persönlichkeitsbildung



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg im Breisgau
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-38078-5
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82078-6



Die Person hat »ihr eigentliches Wesen erst erreicht, wenn
Gott ihr nicht als Du gegenübertritt, sondern als Ich in sie
›eingeht‹«1

1 D. Bonhoeffer, Sanctorum communio. Eine dogmatische Untersuchung
zur Soziologie der Kirche, hg. v. J. v. Soosten, Göttingen 22005, 34.





Inhalt

7

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

A. Persönlichkeitsbildung

I. Mensch als Person . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13
1. Vielschichtiger Personbegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13
2. Personsein und Anerkennung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
3. Anerkennungskonzepte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
4. Ambivalenz der Anerkennung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

II. Personwerdung und Persönlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
1. Persönlichkeit und -sbildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
2. Bedingungen gelingender Persönlichkeitsbildung . . . . 71
3. Klassifikationsmodelle von Persönlichkeit . . . . . . . . . . . . 79

B. Heilsperspektive

I. Glaube und Persönlichkeitsbildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
1. Anerkennung des Menschen durch Gott . . . . . . . . . . . . . . 85
2. Personwürde und Gottebenbildlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . 94
3. Christus: wahrer Mensch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102
4. Prägende Kraft christlichen Glaubens . . . . . . . . . . . . . . . . 107

II. Ganz- und Heil-sein-Können . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
1. Göttliches Heil und gelingendes Leben . . . . . . . . . . . . . . . 112
2. Reich Gottes als Heilsfülle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119
3. Präsentische Dimension göttlichen Heils . . . . . . . . . . . . . . 125
4. Heil und menschliches Freiheitsstreben . . . . . . . . . . . . . . . 129
5. Heil durch Glauben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133



8

C. Erlösungsperspektive

I. Gebrochenheit und Entfremdung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
1. Herausforderungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
2. Das Wesen der Sünde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152
3. Sittlicher Wert eines Freiheitsaktes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
4. Soziale Sünde und Erbsünde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

II. Erlösungsvorstellungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171
1. Opfer- und Sühnevorstellung in der Kritik . . . . . . . . . . . 171
2. Biblischer Opfer- und Sühnebegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183
3. Aufopfernde Pro-Existenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
4. Anerkennung um jeden Preis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
5. Stellvertretung Jesu? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197

Schlusswort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 224

Bibelstellenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 228

Inhalt



Vorwort

Der christliche Glaube ist kein Selbstzweck. Er intendiert viel-
mehr den Lobpreis Gottes zum Heil des Menschen. In diesem
Sinne heißt es zu Beginn der Präfation, es sei »in Wahrheit […]
würdig und recht dir, Herr, heiliger Vater, immer und überall zu
danken«. Demnach kommt der Verherrlichung Gottes keiner
Entrechtung oder Entwürdigung des Menschen gleich, sondern
ganz im Gegenteil: In der Verehrung Gottes drückt sich die
Würde des Menschen aus und durch die Anbetung Gottes wird
der Mensch recht bzw. gerecht vor Gott.

Der christliche Glaube handelt unmittelbar von Gott und
damit zusammenhängend vom Menschen als göttlichem Ge-
schöpf. Dabei versteht sich der Glaube nicht als eine mensch-
liche Akzidentie, sondern als eine Grundoption, die die gesamte
menschliche Person angeht. Sie begründet die Würde des Men-
schen und lässt sein Leben, das stets auf Vervollkommnung aus-
gerichtet ist, gelingen. Im Sinne der Verheißung von Glück und
Erfüllung leistet der christliche Glaube einen zentralen Beitrag
zu einer umfassenden gelingenden Persönlichkeitsbildung. Wo-
rin dieser Beitrag genau besteht, das ist die diesem Band zugrun-
deliegende Fragestellung, die nachfolgend unter zweierlei Per-
spektiven angegangen wird: Worin besteht das Heil, das der
christliche Glaube der menschlichen Person verheißt, und wie
erlangt der sündige Mensch Anteil an diesem Heil?

In der Beantwortung wird zunächst der Person- sowie Per-
sönlichkeitsbegriff einer Klärung zugeführt, um davon aus-
gehend den Beitrag des christlichen Glaubens thematisieren zu
können. Dies geschieht vor allem dadurch, dass eine christliche
Anthropologie entworfen wird, in deren Fokus die Idee der An-
erkennung steht. Mit ihrer Hilfe soll das Proprium des christli-

9



chen Glaubens im Blick auf die Person und Persönlichkeit des
Menschen zum Ausdruck gebracht werden. In diesem Zusam-
menhang wird damit Ernst gemacht, dass es sich bei der christ-
lichen Religion in erster Linie um eine Heilsreligion und erst in
zweiter Linie um eine Erlösungsreligion handelt. Das bedeutet,
dass unter Bezugnahme auf den Gedanken der Anerkennung
zunächst ganz bewusst der Heilsaspekt entfaltet und erst an-
schließend das Erlösungs- bzw. Rechtfertigungsgeschehen ange-
sprochen wird. Dabei wird versucht, zentrale Fragen der Sote-
riologie, insbesondere die Frage nach der Heilsbedeutung des
Kreuzestodes Jesu, anstatt mit den traditionellen, inzwischen
aber äußerst schwierig gewordenen Begriffen wie »Opfer«,
»Stellvertretung« oder »Sühne« mittels des identitätstheoreti-
schen Begriffs der »Anerkennung« zu beantworten, zumal sich
heute das Bedürfnis nach sozialer Anerkennung mehr denn je
zuvor als ein menschliches Grundbedürfnis zeigt.

Mein Dank gilt Frau Edeltraud Halbig, der Sekretärin am
Lehrstuhl für Fundamentaltheologie der Katholischen Univer-
sität Eichstätt-Ingolstadt, für die Erstellung der Register, Frau
Verena Lauerer für die Mühe des Korrekturlesens sowie Frau
Hortense Mayr und Herrn PD Dr. René Dausner für wertvolle
Gespräche.

Eichstätt, im Oktober 2017

10

Vorwort



A. Persönlichkeitsbildung





I. Mensch als Person

1. Vielschichtiger Personbegriff

Was kann der christliche Glaube zu einer glückenden und gelin-
genden Persönlichkeitsbildung beitragen? Als erster Schritt zur
Entfaltung einer Antwort erscheint es geboten, eine Klärung der
Begriffe »Person« und »Persönlichkeit« vorzunehmen und da-
bei die Begriffsgeschichte mit zu berücksichtigen. Wenngleich
es sich hierbei auch um ein schier endloses Unterfangen handelt,
sollen dennoch wichtige Stationen in der Philosophie- und
Theologiegeschichte angesprochen werden, um so Einblick in
die wichtigsten Begriffsgehalte sowie ein Problembewusstsein
im Umgang mit den Begriffen »Person« und »Persönlichkeit«
zu gewinnen.

Zwischen dem Begriff der »Person«, des »Personseins« bzw.
der »Personalität« einerseits und dem Begriff der »Persönlich-
keit« andererseits ist zu differenzieren, obgleich diese Begriffe
vor allem in der Alltagssprache mehr oder weniger synonym
verwendet werden. Die notwendige Unterscheidung wird aller-
dings dadurch erschwert, dass es weder den einen Begriff der
»Person«, der »Personalität« und des »Personseins«, noch den
einen Begriff der »Persönlichkeit« gibt. Es kann ihn schon allein
deshalb nicht geben, weil es sich sowohl beim Person- als auch
beim Persönlichkeitsbegriff um Reflexionsbegriffe handelt, die
durch die jeweiligen philosophischen, soziologischen, human-
wissenschaftlichen etc. Kontexte stets mitbeeinflusst sind. Aus
diesem Grunde haben sich im Laufe der Zeit zum Teil recht un-
terschiedliche personalitätstheoretische Ansätze herausgebildet.

Die Begriffsgeschichte ist kompliziert und sie zeigt in der
Tat, dass neue Denkhorizonte immer wieder den Gehalt des

13



Person- und Persönlichkeitsbegriffs verändert und dadurch Be-
deutungswandlungen und -verschiebungen hervorgerufen ha-
ben, so dass sich beide Begriffe mittlerweile als höchst komplex
und vielschichtig erweisen. Anstatt allgemein akzeptierter Defi-
nitionen herrschen sowohl in der Philosophie als auch in der
Theologie und Psychologie eine ganze Reihe unterschiedlicher
Begriffsbestimmungen vor. Vor diesem Hintergrund wird es
nachfolgend um keine klare und eindeutige Begriffsdefinition
gehen können, vielmehr sollen anhand der Begriffsgeschichte
Aspekte herausgearbeitet werden, die in Bezug auf das Ver-
ständnis und die Verwendung des Person- und Persönlichkeits-
begriffs heute immer noch relevant sind und die den nachfol-
genden Überlegungen zum Verhältnis von Glauben und
Persönlichkeitsbildung zugrunde gelegt werden sollen.

Der Personbegriff entstammt womöglich dem lateinischen
Begriff »persona« (evtl. per-sonare, dt.: hindurchschallen),
doch liegt die antike Etymologie im Dunkeln. Gemeinhin wird
der Personbegriff vom Phönizischen »phersuna« (Maske) ab-
geleitet, oder er geht auf die griechischen Wörter pr{swpon
(prosopon) und Øp{stasij (hypóstasis) zurück.1 Diese antiken
Begriffe waren in ihrer Bedeutung zunächst recht offen. In der
Profangrazität bezeichnete das Wort pr{swpon »das, was unter
die Augen fällt«, »was man sehen kann«, näherhin das »Ge-
sicht«, »Antlitz«, die »Maske« oder die »Erscheinung« bzw.
»sichtbare Gestalt des Menschen« (vgl. Ex 33,14; Ijob 1,11).
Das griechische Wort Øp{stasij bedeutet wörtlich ›das Darun-
ter-Stehende‹ oder ›Darunter-Gestellte‹ und »meint das reale,
existierende Sein (Wesen), wie es sich im konkret Einzelnen ma-
nifestiert«.2

14

1 Vgl. H. Cancik, Art. Person – I. Zum Begriff, in: RGG4 Bd. 6 (2003),
RGG Bd. 6, 1120 –1121; J. Heinrichs, Art. Person – I. Philosophisch, in:
TRE Bd. 26 (2000), 220 –225; A. Wildfeuer, Art. Person, Personalität –
I. Philosophisch, in: LThK3 Bd. 8 (1999), 42– 46.
2 G. Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg
i. Br. 42001, 81.

Persönlichkeitsbildung



Mit dem lateinischen persona-Begriff wurde in der Welt des
Theaters ähnlich wie mit dem Begriff pr{swpon das Gesicht, die
Maske oder die dargestellte Rolle bzw. der Charakter bezeich-
net. »Die Maske zeigt das Typische und das Unveränderliche.
Entsprechend meint ›persona‹ immer das am Menschen, was
überindividuell und charakteristisch ist: die Rolle, die er in den
gesellschaftlichen Kommunikationsabläufen spielt.«3 Außerdem
fand der persona-Begriff auch Anwendung im juristischen bzw.
gesellschaftlichen Kontext, indem er die beteiligten Parteien
oder das Handlungssubjekt bezeichnete bzw. die Ämter, den
Stand, die Stellung oder die Sozialfunktion. Damit war der Per-
sonbegriff nicht allein dem Individuum vorbehalten; er konnte
sich auch auf juristische Personen beziehen und später auch auf
Engel oder Gott.

Ausgehend von der Welt des Theaters entwickelte sich der
Personbegriff weiter fort, indem er nun auch auf den Stand-
punkt, die Funktion, die Form oder die Eigenständigkeit, in
der eine Natur oder eine Hypostase erscheint oder sich manifes-
tiert, angewandt wurde. So entwickelte etwa der römische Phi-
losoph und Politiker Marcus Tullius Cicero († 43 v. Chr.) in sei-
ner Abhandlung »De officiis. Vom pflichtgemäßen Handeln«
eine persona-Lehre, in welcher er dem Menschen vier Rollen,
d. h. personae zuerkannte, welche dieser zugleich besitze: (1)
die allgemeine Rolle, resultierend aus der allen Menschen gege-
benen Vernunft, mit deren Hilfe ein pflichtgemäßes Handeln er-
folgt; (2) die Rolle gemäß der individuellen Sinne bzw. der cha-
rakterlichen Merkmale des einzelnen Menschen; (3) die zufällig
oder durch allgemeine Zeitumstände bzw. vom sozialen Status
einem auferlegte Rolle; (4) die aufgrund freier Entscheidung
bzw. persönlichem Urteil einem selbst zugemessene Rolle.4

15

3 M. Brasser, Person. Philosophische Texte von der Antike bis zur Gegen-
wart (Reclam Bd. 18024), Stuttgart 1999, 29f.
4 Marcus Tullius Cicero, De officiis. Vom pflichtgemäßen Handeln. Lat./dt.
Hg. und übers. v. H. Gunermann, Stuttgart 2007, I,107f., 115, S. 91f., 97.

Mensch als Person



Während in der griechischen Philosophie dem Personbegriff
keine größere Bedeutung zukam – der Mensch ist kein Tier,
weil er Logos besitzt und ein zŸon politik{n, ein soziales, poli-
tisches Wesen ist –, nahm er innerhalb der christlichen Theo-
logie ab dem 5. Jahrhundert eine zentrale Bedeutung ein. Denn
er fand Anwendung bei der Klärung trinitätstheologischer Fra-
gestellungen und dies, obgleich der Personbegriff im biblischen
Kanon, mit Ausnahme von Apg 10,34, nicht vorkommt – ledig-
lich personhafte Züge Gottes sind erkennbar.5 Nichtsdestotrotz
ermöglichte der Personbegriff eine zentrale trinitätstheologi-
sche Lehrentscheidung: Gott ist »tres personae in una substan-
tia« (drei Personen in einem göttlichen Wesen). Diese trinitäts-
theologische Aussage von Tertullian6 (ca. 155–225) ist für den
Personbegriff wirkungsgeschichtlich hoch bedeutsam, zumal
die Bezugs-Kategorie in der antiken Philosophie von geringem
Gewicht war; Bezogen-sein galt lediglich als Akzidentie. Aller-
dings lag der Konzilsaussage noch keine Definition von Person
zugrunde – der Personbegriff blieb zunächst weithin ungeklärt.
Erst langsam bildete sich in der christlichen Tradition, aus-
gehend vom griechisch-philosophischen Denken, der Begriffs-
gehalt heraus, der dann auch auf den Menschen als eine spe-
zielle Art von Entität angewandt wurde. Dabei kam es in der
Philosophie- und Theologiegeschichte immer wieder zu Wand-
lungen und neuen Akzentsetzungen in Bezug auf die Begriffs-
bestimmung, was nachfolgend exemplarisch verdeutlicht wer-
den soll.

Augustinus († 430) ging von drei gleichwertigen göttlichen
Personen aus und verstand Person als »In-sich und Für-sich
des subjektiven Selbstvollzugs«7. Die göttlichen Personen
zeichnen sich demzufolge durch »eine Bezogenheit [aus], die

16

5 Vgl. K. Berger, Ist Gott Person? Ein Weg zum Verstehen des christlichen
Gottesbildes, Gütersloh 2004, 35.
6 Tertullian, Adversus Praxean cap. II u. ö.
7 G. Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg
i. Br. 42001, 96.

Persönlichkeitsbildung



Vater, Sohn und Heiliger Geist jeweils zu sich selbst haben«8.
Die spezifischen Eigentümlichkeiten der göttlichen Personen
würden dabei auf der Relation zu den je anderen Personen be-
ruhen, d. h. die Differenz im göttlichen Sein versuchte Augusti-
nus mithilfe der Relationalität (»relative […] ad invicem«9) zu
erklären. So bestimmt er Person als »Relation (als ›quid relati-
vum‹) gegenüber der als Substanz-, nicht als Kommunikations-
einheit begriffenen Einheit Gottes […], wobei diese Relationali-
tät in den ›Hervorgängen‹ (processiones) gründet.«10

In der Spätantike lieferte der Neuplatoniker Anicius Manlius
Severinus Boethius († ca. 524) eine erste ontologische Definition,
die auf die Gottheit bezogen war, aber auch auf den Menschen an-
gewandt werden konnte und die auf den Seinsmodus der Subsis-
tenz sowie auf die Individualität abhob: »›persona est naturae ra-
tionalis individua substantia‹«11 (»Person ist eine individuelle
[unteilbare] Substanz [Ausprägung, Verwirklichung] einer ratio-
nalen [sprach- und vernunftbegabten] Natur«). Diese Definition
ist klassisch geworden. Der Mensch, auf den der Personbegriff
nun erstmals als nomen dignitatis angewandt wurde, zeichnet
sich demnach durch die Merkmale der Vernunftbegabung und
der Individualität in Zeit und Raum aus: Als Vernunftnatur (na-
tura rationalis) ist die menschliche Person auf Kommunikation in
Form eines rationalen Dialogs hin angelegt. »Erst durch den Voll-
zug des Nachdenkens bestimmt sich das Wesen der Person«12; erst

17

8 M. Brasser, Person. Philosophische Texte von der Antike bis zur Gegen-
wart (Reklam Bd. 18024), Stuttgart 1999, 40.
9 Augustinus, De Trinitate VIII, prooem. 1 (BA 16,24). Vgl. G. Greshake,
Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg i. Br. 42001, 96
Anm. 170.
10 G. Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg
i. Br. 42001, 96.
11 A. M. S. Boethius, Contra Eutychem et Nestorium V, III, in: ders., Die
Theologischen Traktate. Lat.-dt. Übersetzung, eingeleitet und mit Anmer-
kungen versehen von M. Elsässer, Hamburg 1988, 74.
12 D. Korsch, Person sein – Person werden – als Person werden. Was die
christliche Religion zum Verständnis des Personseins beiträgt, in: Zeit-
schrift für Pädagogik und Theologie 59 (2007), 216 –225, hier 219.

Mensch als Person



im Selbstvollzug erfasst sich die Person selbst, verfügt sie über Be-
wusstsein und Selbstbewusstsein. Dieses Wesen der Person exis-
tiere immer nur als Individualität (individua substantia), d. h. als
Einzelsein. »Man kann aber nirgendwo sagen, dass die Person in
allen Universalien, sondern nur in Einzeldingen und Individuen
existiert« (»Sed in his omnibus nusquam in universalibus persona
dici potest, sed in singularibus tantum atque in individuis«).13 Der
Begriff »Person« bezeichnet somit das vernunftbestimmte Einzel-
wesen, d. h. die einzige und unverwechselbare Daseinsweise einer
geistbegabten Natur. Nicht jede Natur ist also eine Person und
der Mensch ist es nur als Individuum.

Der von Boethius substanzontologisch geprägte Begriff der
»Person« rief indes auch Kritik hervor. Der wohl aus England
stammende Augustinerchorherr Richard von St. Viktor († 1173)
kritisierte, dass weder die Dreieinigkeit, die eine göttliche Sub-
stanz sei, eine Person sei, noch die trinitarischen Personen jede
für sich eine unteilbare Substanz seien. Richard insistierte statt-
dessen auf dem Begriff der existentia, worunter er die konkrete
Beschaffenheit einer Sache (substantia) wie auch deren Woher
(ex) verstand, so dass er Person als ein Bestehen, als eine Seinsart
(sistere) definierte, die von einem anderen her (ex) sei. So hatte
Richard von Sankt Viktor die Relationalität zentral in die Defi-
nition von Person eingebunden. An die Stelle der »individua
substantia« trat in seinem relationalen Personbegriff die »in-
communicabilis existentia« (unmitteilbare Existenzweise): »di-
cere poterimus, quod persona divina sit divinae naturae incom-
municabilis existentia« (»wir können sagen, eine göttliche
Person ist die unmitteilbare Existenz der göttlichen Natur«).14

Demnach ist die göttliche Person keine mitteilbare Existenz-
weise der göttlichen Natur; sie ist darum unfassbar und anstatt
eines rationalen Wesens ist sie ein Geheimnis. Der Gedanke, die
Person sei unbeschreiblich und unfassbar (»individuum est in-
effabile«), prägte die Hochscholastik.

18

13 A. M. S. Boethius, Liber de persona et duabus naturis II (PL 64, 1434 C).
14 Richard v. St. Viktor, De Trinitate IV, 22 (MPL 196, 945).

Persönlichkeitsbildung


