Anne-Ev Ustorf

Wir Kinder der Kriegskinder

Die Generation im Schatten
des Zweiten Weltkriegs

HERDER )

FREIBURG - BASEL - WIEN



HERDER spektrum Band 6879

MIX

Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen
FSC

wiscog  FSC® C014496

2. Auflage der tiberarbeiteten und
erweiterten Neuauflage von 2016

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2016
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2008
ISBN 978-3-451-29814-1

Umschlagkonzeption und -gestaltung: R-M-E Eschlbeck /Hanel /Gober
Umschlagmotiv: © Keystone/Keystone Pressedienst

Foto: © privat

Satz: Dtp-Satzservice Peter Huber, Freiburg
Herstellung: GGP Media GmbH, Péfineck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-06879-9



Fiir meine Familie






Inhalt

1. Die Kriegskinder
Starke Eltern, schwache Eltern . . ... ... ... .. ... .. 22

2. Verlorene Heimat
Sich nirgendwo zu Hause fithlen ... ........ ... .. 46

3. Ein Leben in Sicherheit und frei von Mangel
Von dem Wunsch nach personlicher Entwicklung
und Selbstverwirklichung . . .. ........... ... ... 72

4. Kein Platz fiir Gefiihle
Lernen, Angste und Wiinsche wahrzunehmen
und dariiber zu sprechen .. ... ... Lo 96

5. Scham und Schweigen
Wie sexuelle Ubergriffe die Familiengeschichte prigen . . 112

6. Ein schwieriges Erbe
Wenn die Last der Geschichte besonders schwer ist . ... 129

7. Schuld und Titerschaft
Was der dritten Generation zu tun bleibt . .. .. ... ... 157



8. Resilienz und Verarbeitung
Was bei der Bewiltigung der eigenen Geschichte hilft . . 168



Vorwort

»Wird jemals ein Gott genug Linderung haben, um diese unge-
heure Wunde zu heilen, zu der ganz Europa geworden ist?*,
fragte Rainer Maria Rilke im Sommer 1915. Der Dichter war
erschiittert von den Materialschlachten des Ersten Weltkrieges
und iiberzeugt, dass dieser Krieg im europiischen Gedichtnis
tiefe Spuren hinterlassen wiirde. Er sollte Recht behalten: Der
Erste Weltkrieg wurde zum Nihrboden fiir den Nationalsozia-
lismus in Deutschland und damit zum Vorliufer des Zweiten
Weltkrieges. Rilke selbst sollte das sogenannte ,,Dritte Reich®
allerdings nicht mehr miterleben, er starb im Dezember 1926 an
Leukiimie. Er wire absolut entsetzt gewesen. Bis heute ist die
Anzahl der Menschen, die infolge der kriegerischen Politik der
Nationalsozialisten ihr Leben lassen mussten, uniibertroffen:
Insgesamt fanden 55 bis 60 Millionen Menschen den Tod, poli-
tisch und ethnisch Verfolgte, Zivilisten, Soldaten. Von einer Lin-
derung der ,ungeheuren Wunde*, die Rilke im Sommer 1915 in
Europa diagnostizierte, konnte also nicht die Rede sein. Und
auch heute, siebzig Jahre spiter, ist der Krieg in den Leben vieler
Menschen noch prisent. Immer noch sind viele Kriegskinder
geprigtvon frithen Verlusten und entsetzlichen Kriegs-, Gewalt-
und Vertreibungserfahrungen, die bis ins Alter Spuren hinterlas-
sen. Nicht wenige sind aufgrund dieser Erfahrungen stark beein-
trichtigt in ihrer Liebes- und Beziehungsfihigkeit. Und auch
ihre Kinder, die heute Vierzig- bis Sechzigjihrigen, haben an den
Folgen des Krieges zu tragen, obwohl sie ihn doch selbst nie
erlebt haben. Viele von ihnen mussten sich intensiv um seelisch
beschidigte Miitter oder Viter kiimmern und dem Leid ihrer
Eltern quasi als ,,Container” zur Verfiigung stehen. Die Folgen



kénnen bis heute Angste, Identititsprobleme und ein grundle-
gendes Gefiihl der Lebensverunsicherung sein.

Als mein Buch ,,Wir Kinder der Kriegskinder® im Herbst
2008 erschien, war unklar, ob es tiberhaupt Leser finden wiirde.
Zwar hatte Sabine Bode bereits im Jahr 2004 einen Erfolg mit
ihrem wegweisenden Buch iiber die Kriegskinder, ,,Die verges-
sene Generation®, gefeiert. Dennoch schien der Gedanke, dass
auch die Kinder der Kriegskinder noch an den Erlebnissen der
Eltern zu tragen haben, vielen Menschen bestenfalls esoterisch
und schlimmstenfalls revisionistisch. Die Beschiftigung mit dem
Leid der deutschen Kriegskinder hatte vor zehn Jahren noch
etwas beinahe Anriichiges, viele werteten sie als Versuch, die
Deutschen ihrerseits zu Opfern zu stilisieren und somit den
Unterschied zwischen den Tiétern und Opfern des Nationalsozi-
alismus zu nivellieren. Ein Vorwurf, gegen den ich mich — wie
viele Autorinnen und Autoren von Biichern dhnlicher Themen-
bereiche — stets wehre, geht es doch nicht darum, Leid mit Leid
zu vergleichen, sondern zu schauen, wie die Vergangenheit auf
einer individuellen, gesellschaftlichen und politischen Ebene
noch in die Familien hineinwirken kann. Schliefilich haben viele
psychologische und soziologische Studien in den vergangenen
Jahrzehnten gezeigt, dass unbearbeitete Anteile der Familienge-
schichte sich mit zunehmendem Abstand nicht von selbst aufl-
sen, sondern erst reflektiert werden miissen, um ihre Wirkmacht
zu verlieren. Der israelische Psychologieprofessor und Holo-
caust-Forscher Dan Bar-On (2008 verstorben) sah in der aktuel-
len Auseinandersetzung der Deutschen mit den eigenen Kriegs-
und Fluchterfahrungen also einen wichtigen Schritt im
Heilungsprozess der deutschen Gesellschaft: ,,Die eigenen Ver-
luste durchzuarbeiten und zu trauern ist enorm wichtig®, erklirte
er mir in einem Interview im Jahr 2007, ,nachdem dies in
Deutschland geschehen ist, wird vielleicht wieder die Energie da
sein, um einen genaueren Blick auf die Involvierung deutscher
Familien in den Holocaust zu wagen.“ Die Zeit spielt uns dabei



nicht in die Hinde: Umso grofier der zeitliche Abstand zum
Geschehenen ist, umso schwieriger wird es, die familidre Vergan-
genheit zu rekonstruieren.

Es war also nicht ganz leicht fur mich, einen Verlag zu finden,
der dieses heifie Eisen anfassen wollte. Als ,Wir Kinder der
Kriegskinder schliefilich im Herbst 2008 im Verlag Herder
erschien, gab es bezeichnenderweise wenig Medienresonanz.
Einige Radiosender interessierten sich zwar fiir das Thema, doch
in den vielen Print-Redaktionen des Landes herrschte grofies
Schweigen. Dennoch fand das Buch quasi iiber Nacht seine
Leser: Kinder schenkten es ihren Mittern, Schwestern ihren
Briidern und Tanten ihren Nichten. Es machte in den Familien
die Runde, und ich erhielt viele beriihrende Briefe und E-Mails
von Leserinnen und Lesern aus Deutschland, Grofibritannien,
Holland, den USA, sogar Australien. Inzwischen beschiftigen
sich sehr viele Deutsche mit dem Thema Weitergabe von Kriegs-
traumata und Kriegserlebnissen in den Familien. Ich freue mich,
dass die Reaktion auf mein Buch nach wie vor rege ist.

Gleichzeitig zeigt mir die starke Resonanz aber auch seine
Schwachstellen auf: Viele Leserinnen und Leser beschwerten
sich, dass ich mich in ,, Wir Kinder der Kriegskinder” zu sehr um
die Geschichten von Flichtlings- und Vertriebenenfamilien
kiimmere und nicht genug um diejenigen Familien, die ihre Hei-
mat zwar nicht verloren hatten, aber dennoch unter vielfiltigen
Folgen des Krieges litten — etwa unter dem Bombenkrieg, unter
traumatisierten Kriegsheimkehrer-Vitern, unter alleinerziehen-
den, iiberforderten Miittern. Das stimmt. Zwar stammen bei
weitem nicht alle meine Gesprichspartmer aus Fliichtlingsfami-
lien, und die oben genannten Punkte sind wichtige Themen in
den meisten Lebensgeschichten meines Buches, dennoch liegt
mein Fokus tiberwiegend auf Fliichtlingsfamilien. Warum? Weil
sich bei meiner Suche nach Gesprichspartnern fast nur Men-
schen aus Flichtlingsfamilien meldeten, deren Eltern als Kinder
aus Schlesien, Ostpreufien, Pommern, dem Sudetenland, Donau-



Schwaben oder Siebenbiirgen fliechen mussten. Mein Buch war
das erste Sachbuch zum Thema, ich hatte lediglich eine Ahnung
vom Ausmaf} der transgenerationalen Weitergabe von Kriegser-
fahrungen innerhalb der Familien. Doch bis heute scheint mir,
dass sich bei vielen Kriegskindern das Leid durch die Vertrei-
bung noch multiplizierte: Der Heimatverlust, die Flucht, der
schwierige Neuanfang im Westen und das Gefiihl, in der
yEFremde® zu leben. All das sind Erfahrungen, die viele Familien
in Nachkriegsdeutschland insgesamt nicht gut bewiltigen konn-
ten und die in den Generationen mitunter besonders schmerzli-
che Spuren hinterliefen.

Wiirde ich das Buch heute nochmal schreiben, wiirde ich bei
der Auswahl der Gesprichspartner allerdings auf eine grofiere
Vielfalt an biographischer Erfahrung achten. Ich wiirde mir auch
den Umgang mit familialen Kriegserfahrungen in der DDR
genauer anschauen. Die meisten meiner Gesprichspartner
wuchsen in der BRD auf, wo die NS-Vergangenheitsbewiltigung
lange ein umstrittener Prozess war und spitestens ab den 1970er
Jahren klar als negatives Bezugsereignis zum Dreh- und Angel-
punkt der westdeutschen Identitit wurde. Im Osten Deutsch-
lands hingegen war die Situation eine ganze andere: Im Griin-
dungsmythos der DDR hatten deutsche Antifaschisten an der
Seite der Sowjetunion die Hitler-Diktatur besiegt und dann das
neue Deutschland geschaffen. Fiir eine Trauer iiber individuelle
Flucht- und Vertreibungserfahrungen, tiber die traumatischen
Erlebnisse des Bombenkrieges, iiber sexuelle Gewalterfahrun-
gen oder familidre Verluste blieb zwar in beiden Lindern bis in
die frithen 1990er Jahre wenig Raum, doch in der DDR war diese
Auseinandersetzung auch politisch explizit nicht erwiinscht! Was
macht das mit Familien? Es befoérdert das Schweigen und die
Verdringung.

Heute, nach iber siebzig Jahren Frieden, haben wir endlich
— in Ost und West — die Moglichkeit, eine Auseinandersetzung
mit den Spuren, die der Krieg im Leben der Eltern und auch in



unseren Leben hinterlassen hat, zu fithren. Fiir mich steckt die
Chance dieser Auseinandersetzung aber nicht nur in der person-
lichen Durcharbeitung, sondern vielleicht auch in den gesell-
schaftlichen Erkenntnissen, die wir daraus ziehen kénnen. Denn
aus etwas ,,Schlechtem® wie eigenen Kriegserlebnissen erwiichst
leider nicht immer etwas ,,Gutes” wie Empathie mit anderen
Betroffenen oder der Wunsch nach Frieden. Gerade die Bundes-
linder, die nach dem Zweiten Weltkrieg besonders viele Vertrie-
bene aufnahmen — allen voran Mecklenburg-Vorpommern und
Bayern —haben Studien zufolge bis heute die hochsten Anteile an
von Vorurteilen belasteten Menschen. Der Sozialpsychologe Dr.
Oliver Decker von der Universitit Leipzig, der tiber politische
Einstellungen in der Bundesrepublik forscht, erklirte mir jiingst
in einem Interview, dass gerade die eigenen Flucht- und Vertrei-
bungserfahrungen hiufig besonders anfillig fiir Vorurteile
machen. Er sagt: ,Flucht und Vertreibung sind per se schlimme
Erlebnisse. Um daraus etwas Gutes im Menschen hervorzubrin-
gen, braucht es oft noch andere Erfahrungen: Identifikation mit
guten Menschen, die einem selbst geholfen haben, an denen man
sich orientieren kann. Oder dass man als Kind in einer fremden
Umgebung die Erfahrung machte, dass man aufgefangen wurde.
Diese Bedingungen fiithren dann eher dazu, dass Betroffene im
Erwachsenenalter ohne Vorurteile Menschen mit dhnlichen
Erfahrungen unterstiitzen®.

Seit Erscheinen des Buches 2008 hat sich die Welt weiterge-
dreht. Wir erleben die grofite Flichtlingskrise seit dem Krieg,
laut UNHCR mussten im vergangenen Jahr etwa sechzig Milli-
onen Menschen ihre Heimat verlassen. Ungefihr eine Million
Flichtlinge haben wir in Deutschland aufgenommen. Viele von
ihnen sind Kinder, aus Syrien, Afghanistan oder Somalia. Sie
haben — wenn auch unter anderen Vorzeichen — das erlebt, was
unsere Kriegseltern durchmachen mussten. Die meisten von
ihnen sind traumatisiert. Eine Folge der Auseinandersetzung mit
unseren eigenen Kriegserfahrungen konnte also auch sein, die-



sen Kindern zu helfen, bei uns in Sicherheit zu leben. Vielleicht
konnen wir alle dazu beitragen, dass sie ihre traumatischen
Erfahrungen nicht an die nichste Generation weitergeben miis-
sen. Denn wir wissen aus der Geschichte, dass der Wunsch nach
einer Bewiltigung von Ohnmachtserfahrungen und Verletzun-
gen nur allzu schnell im Bediirfnis nach Vergeltung miinden
kann. IThnen zu helfen wire also Friedensarbeit — vielleicht die
beste, die wir leisten kénnen.

Anne-Ev Ustorf
im Mai 2016



Einleitung

Als Giinter Grass im Jahr 2002 sein Werk Im Krebsgang ver-
offentlichte, brach er ein Tabu: In seiner Novelle schilderte Grass
den Untergang des Kraft-durch-Freude-Passagierschiffes Wilhelm
Gustloff und richtete den Blick erstmals explizit auf das Leid der
deutschen Bevolkerung wihrend des Krieges. Damit schnitt der
Literat ein Thema an, das bis dahin in der Offentlichkeit kaum
diskutiert worden war. Grass, 1927 in Danzig geboren und selbst
in Kriegszeiten aufgewachsen, hatte dies stets verurteilt: ,Niemals
hitte man tiber so viel Leid, nur weil die eigene Schuld iibermich-
tig und bekennende Reue in all den Jahren vordringlich gewe-
sen sei, schweigen, das gemiedene Thema den Rechtsgestrickten
iiberlassen diirfen® lief} er in seiner Novelle den Erzihler reflek-
tieren. Mit dieser Einstellung traf der Schriftsteller offensichtlich
einen Nerv: Innerhalb weniger Wochen waren 300.000 Exemp-
lare von Imm Krebsgang verkauft.

Seitdem sind viele Autoren seinem Beispiel gefolgt und haben
die Erlebnisse der Deutschen wihrend Flucht, Vertreibung und
Bombenkrieg in Sachbiichern, Artikeln und Fernsehsendungen
geschildert. Inzwischen ist das Thema sogar spielfilmtauglich:
TV-Produktionen wie Die Flucht und Die Gustloff belegen dies.
Auch der israelische Psychologieprofessor Dan Bar-On sieht
die aktuelle Auseinandersetzung mit den eigenen Kriegs- und
Fluchterfahrungen als wichtigen Schritt im Heilungsprozess der
deutschen Gesellschaft: ,Die eigenen Verluste aufzuarbeiten und
zu trauern ist enorm wichtig®, erklirt er mir in einem Interview.
»Nachdem dies in Deutschland geschehen ist, wird vielleicht wie-
der die Energie da sein, um einen genaueren Blick auf die Invol-
vierung deutscher Familien in den Holocaust zu wagen



Erst durch diese Auseinandersetzung schien es moglich, auch das
Leid der deutschen Kriegskinder ins Blickfeld zu nehmen.
Geboren zwischen 1927 und 1947, wuchsen die Kriegskinder in
einer Zeit auf, die eine Vielzahl potenziell traumatisierender Er-
fahrungen fiir sie bereithielt: Gerade in den letzten Jahren des
Krieges bestimmten Bombenangriffe, Flucht, Vertreibung und
Hungersnot den Alltag der Kinder. Vor allem in emotionaler
Hinsicht kamen viele Kriegskinder zu kurz: Angesichts der har-
ten Zeiten blieben ihre kindlichen Bindungs- und Geborgen-
heitsbediirfnisse oft nur unzureichend beantwortet. Und auch in
den ersten Nachkriegsjahren ging es in vielen Familien vorrangig
darum, irgendwie zu iiberleben. Heute sind die Kriegskinder
60 bis 80 Jahre alt und leiden an den Folgeerscheinungen ihrer
Kindheitserfahrungen. Sie klagen iiber Flashbacks (ein blitzar-
tig wiederkehrendes Erleben fritherer Gefiihlszustinde), Angste,
psychosomatische Beschwerden, Depressionen und Beziehungs-
schwierigkeiten. Psychologischen Studien zufolge leiden 30 Pro-
zent von ihnen an einer posttraumatischen Belastungsstorung.
Viele haben ihre Erfahrungen nie aufarbeiten kénnen — erst jetzt
fillen sich die psychologischen Praxen mit Kriegskindern, die
Hilfe suchen und ihre Erlebnisse mitteilen wollen. Forschungs-
projekte tiber die Langzeitwirkungen kindlicher Kriegserfahrun-
gen sollen nun Aufschluss dariiber geben, wie genau sich die
kindlichen Kriegserfahrungen auf die Biographien der Betroffe-
nen ausgewirkt haben.

Doch was haben die Kinder der Kriegskinder mit den Erfahrun-
gen der Eltern zu tun?

In der Forschung ist lingst bekannt, dass traumatische oder
belastende Erfahrungen, wenn sie nicht aufgearbeitet wurden,
auf die nichste Generation iibertragen werden konnen — man
nennt diesen Prozess ,transgenerationale Weitergabe®“. Bereits
1913 beschrieb Sigmund Freud in Zoterz und Tabu dieses Phino-

men: ,Wir diirfen annehmen, dass keine Generation imstande



ist, bedeutsamere seelische Vorginge vor der nichsten zu ver-
bergen

In den 1970ern und 1980ern stellten Holocaust-Forscher fest,
dass auch die Kinder der KZ-Uberlebenden an seelischen Prob-
lemen litten, die unmittelbar mit den traumatischen — dabei aber
oft verschwiegenen — Erfahrungen der Eltern zusammenhingen.
Ahnliche Modelle der transgenerationalen Weitergabe erkannten
Psychologen spiter bei den Kindern der Vietnam-Krieg-Vetera-
nen und den Kindern von Kriegsfliichtlingen, zum Beispiel aus
dem Kosovo. Es liegt nahe zu vermuten, dass auch die deutschen
Kriegskinder ihre Traumata mitunter unbewusst an ihre Kinder
weitergegeben haben. Denn auch die Kriegskinder konnten ihre
Erfahrungen meist nicht aufarbeiten — die schwierigen Nach-
kriegsjahre, Schuld- und Schamgefiihle und auch das noch nicht
ausgebildete Langzeitgedichtnis der besonders jungen Kriegs-
kinder verhinderten eine konkrete Beschiftigung mit dem Erlit-
tenen.

Als ich mit Mitte 20 eine Psychoanalyse begann, setzten bei mir
wiederkehrende Triume mit immer gleichen Inhalten ein: Ich
triumte von zerbombten Stidten und brennenden Ruinen, von
fiinfkopfigen Familien, die inmitten der Triimmer saflen und am
ganzen Korper Kriegsverletzungen aufwiesen. Und ich entwickel-
te eine Obsession: Als Journalistin begann ich, iiber die Schick-
sale in Deutschland lebender Flichtlingskinder zu arbeiten, wie-
der und wieder, bis ich kaum noch in der Lage war, andere Auf-
trige anzunehmen. Meine unablissigen Versuche, Anerkennung
fir die Leidenserfahrungen der Kinder aus Afghanistan oder
Serbien zu erlangen, brannten mich aus. Zu verstehen begann ich
erst ein paar Jahre spiter. Die Debatte um das Leid der deutschen
Bevolkerung wihrend des Krieges und die Erfahrungen der
Kriegskinder lieflen mich auch iber die Geschichte meiner El-
tern nachdenken. Wenige "Tage nach Kriegsende geboren, waren
auch ihre Kindheiten von Hunger, Armut, Zukunftsingsten und



Unsicherheit geprigt. Hinzu kam in der Familie meiner Mutter
kurz vor dem Mauerbau noch eine traumatische Flucht von Ost-
nach Westdeutschland mit monatelangen Aufenthalten in Flicht-
lingslagern und anschliefendem miithsamen Neuanfang in der
Nachkriegs-BRD. Erst in meiner Analyse begann ich zu spiiren,
welch materielle und emotionale Entbehrungen meine Eltern
hatten hinnehmen miissen — und wie sich diese wiederum auf uns
drei Kinder ausgewirkt hatten. Hinter der emotionalen Uner-
reichbarkeit meiner Eltern, hinter ihrem unbedingten Leistungs-
willen und ihrer offensichtlichen Stirke verbargen sich Angste
und Bediirftigkeit. Wir Kinder hatten eine Menge davon auffan-
gen miissen — obwohl wir doch selbst stets gefordert waren zu
funktionieren. In der Psychotherapie lernte ich, meine eigenen
Gefiihle besser spiiren und mitteilen zu kénnen. Erst als ich be-
gann, mich bewusst mit der Geschichte meiner Eltern, speziell
der meiner Mutter, auseinanderzusetzen, lieff der innere Zwang
nach, mich mit den Schicksalen der in Deutschand lebenden
Flichtlingskinder zu beschiftigen.

Die Kriegsverletzungen, die mir im Traum so deutlich er-
schienen waren, hatten bei meinen Eltern und auch bei uns Kin-
dern deutliche Spuren hinterlassen.

Inzwischen weif} ich, dass es auch anderen Kindern von Kriegs-
kindern so geht. Ich begann zu recherchieren und stellte schnell
fest, dass auch andere Minner und Frauen der ,dritten Genera-
tion®, geboren etwa zwischen 1955 und 1975, geprigt sind von
den kindlichen Kriegserfahrungen ihrer Eltern. Auch sie haben
Getfiihle iibernommen, Angste geerbt, Rollen eingenommen, die
in Bezug stehen zu den Kriegserlebnissen ihrer Eltern. ,,Die El-
tern zu erlosen, das war meine Aufgabe® erklirt einer meiner
Gesprichspartner.

Wir sind eine Generation, deren Lebensgefiihl geprigt ist
von emotionalen Erfahrungen, die gut 60 Jahre zuriickreichen:
die Heimatlosigkeit, das Gefiihl, sich nirgends verwurzeln zu



konnen, die eingeimpfte Existenzangst, Bindungsschwierigkeiten,
Identititsverwirrungen und vor allem das Gefiihl, bei den Eltern
etwas wieder gutmachen zu miissen ... all das sind oft Folgen der
elterlichen Kriegs-, Flucht- und Vertreibungserfahrung.

Doch mehr als alles andere hat uns wohl die emotionale
Sprachlosigkeit in unseren Familien geprigt. In der emotiona-
len Fremdheit zwischen den Generationen erkennen die Psycho-
analytiker Hartmut Radebold und Werner Bohleber einen der
wichtigsten Griinde dafiir, dass heute so viele Kinder von Kriegs-
kindern in Psychotherapie sind:

»Die Kinder der Kriegskinder reprisentieren mittlerweile die
dritte (jetzt indirekt) kriegsbetroffene Generation. Viele von ih-
nen befinden sich zurzeit in psychotherapeutischer Behandlung.
Sie vermitteln inzwischen zunehmend deutlicher, welche Folgen
diese — ihnen allerdings oft unbekannte — Kriegskindheit ihrer
Eltern hatte und noch hat“ (Radebold / Bohleber / Zinnecker:
Transgenerationale Weitergabe kriegsbelasteter Kindbeiten). Insbe-
sondere der Widerspruch zwischen materieller Verwohnung und
psychischem Desinteresse der Eltern sei fiir die Kinder belastend,
schreiben die Autoren.

In diesem Buch méchte ich anhand einer Reihe von — nament-
lich anonymisierten — Lebensgeschichten zeigen, auf welch un-
terschiedliche Art und Weise die Kriegserfahrungen der Eltern
noch heute im Leben ihrer Kinder Gestalt annehmen. Meine
Gesprichspartner, alle zwischen 1955 und 1975 geboren, berich-
ten von ihrem Bemiihen nach Abgrenzung zur Geschichte der
Eltern und der Suche nach der eigenen Identitit. Sie beschreiben
ein Gefiithl der Wurzellosigkeit, das in Flichtlings- und Vertrie-
benenfamilien mitunter bis in die dritte Generation wirkt und
auch bei ihnen eine Identifikation mit der neuen Heimat im
Westen verhinderte. Sie schildern ihr Bemiihen, ein Leben zu
fithren, das fiir die von Verlust geprigten Eltern moglichst wenig
belastend ist, aber gleichzeitig ihrem Bediirfnis nach Selbstver-



wirklichung entgegenwirkt. Sie berichten von der emotionalen
Unerreichbarkeit der Eltern und erkliren, wie sie erst nachtrig-
lich lernten, die eigenen Gefithle wahrnehmen und mitteilen zu
kénnen. Auch die Folgen sexueller Ubergriffe wihrend Flucht
und Vertreibung sind ein Thema — meine Gesprichspartnerinnen
erzihlen, wie die Erlebnisse der Eltern und deren Einstellung zu
Sexualitit allgemein noch das Beziehungsleben ihrer Kinder prig-
ten. Und sie sprechen dariiber, welche Kreise die Verstrickung
eigener Familienmitglieder in die Taten der Nationalsozialisten
noch bei den kommenden Generationen zog.

Es ist mir wichtig zu betonen, dass es in diesem Buch nicht
um Schuldzuweisung oder Anklage der Kriegskindergeneration
geht, sondern um ein tieferes Verstindnis der Erfahrungen und
Verhaltensweisen unserer Eltern — und gleichzeitig um ein besse-
res Verstindnis fiir die eigene Lebensgeschichte. Denn wenn es
uns gelingt, eine Auseinandersetzung mit der eigenen Familien-
geschichte zu fithren und so die eigenen Prigungen zu erkennen,
dann miissen wir sie nicht an unsere Kinder weiterreichen.
Schlieflich wiren die Enkelkinder der Kriegskinder dann nim-
lich bereits die vierte indirekt kriegsbetroffene Generation. Schon
vor den Kindern der Kriegskinder (ca.1955-1975) und den Kriegs-
kindern (ca. 1927-1947) gab es eine kriegsbetroffene Generation:
Die Eltern der Kriegskinder, selbst Kriegskinder des Ersten
Weltkrieges (1914-1918). Auch sie waren moglicherweise bereits
geprigt von kindlichen Verlust-, Trauer- und Mangelerfahrungen,
die ihrerseits Schatten auf die kommenden Generationen gewor-
fen haben mégen. Die Zeit heilt eben nicht alle Wunden.

Heute, nach gut 60 Jahren Frieden, konnen wir uns daran-
machen, die seelischen Folgen der Kriegsjahre aufzuarbeiten.
Genug Zeit ist verstrichen, um frei von ideologischen Debatten
einen Blick auf das eigene erlittene Leid und dessen Bedeutung
auch fur die nachfolgenden Generationen zu werfen. Vielleicht
konnen wir so auch den ,,Graben zwischen den Generationen®



den viele meiner Gesprichspartner so deutlich spiiren, besser ver-
stehen. Es ist mein Wunsch, dass dieses Buch dazu beitrigt, einen
Dialog zwischen den Kriegskindern und ihren Kindern in Gang
zu setzen. Besser frither als spiter, denn viel Zeit bleibt unter
Umstinden nicht mehr: Die iltesten Kriegskinder haben die
80 bereits tiberschritten. Es lohnt sich, miteinander ins Gesprich
zu kommen. Denn bevor wir uns versohnen konnen, miissen wir
einander erst verstehen lernen.



Die Kriegskinder
Starke Eltern, schwache Eltern

Das ,, Tosen des Krieges*

Die Sonne scheint, frohlich singend sitzen mein Bruder und ich
auf dem Riicksitz des Opel Kadett meiner Grofieltern. Wie so oft
haben wir gemeinsam ein Wochenende auf dem Land verbracht,
in einem kleinen Holzhiduschen am Rande eines Rapsfeldes in
der Nihe von Bad Segeberg. Schon seit Jahren geniefien mei-
ne Grofieltern dort ihre freien Tage, oft mit meiner Uroma im
Schlepptau, und entflichen so der Enge ihrer Hamburger Stadt-
wohnung. Wir lieben diese Wochenenden in der Natur. Hinter
dem Hiuschen baut meine Grofimutter Kartoffeln, Karotten und
Salat an, und nichts begeistert uns Kinder mehr, als ihr zu helfen,
das Gemiise zu ernten und es anschlieffend gemeinsam zu essen.
Am Ende des Grundstiicks, zur kleinen Landstrafie hin, dann das
Revier meines Grofivaters: Zwei Bienenstocke in einem kleinen
Kiefernwildchen. Stundenlang sitzt mein Opa dort auf einem
Hocker, raucht Zigarillos und beobachtet seine Bienen. Schon als
Kind frage ich mich oft, woriiber genau der schweigsame Mann
die ganze Zeit nachdenkt.

Nachdem meine Grofieltern uns zu Hause abgeliefert haben,
summen mein Bruder und ich die Lieder, die wir wihrend der
Autofahrt gesungen hatten, noch weiter: ,,Schwarz-braun ist die
Haselnuss“ und ,,Heho, spannt den Wagen an“ sind unsere Fa-
voriten. Als meine Mutter uns hort, bringt sie uns sofort zum
Schweigen. ,,Singt das nie wieder!“, weist sie uns an und murmelt
dann kopfschiittelnd. ,,Dass Mutti immer noch ihre Lieder aus
dem Arbeitsdienst singen muss.“ Mein Bruder und ich haben das



Gefiihl, uns fiir etwas schimen zu miissen — nur wofiir, das wissen
wir nicht genau. Erst ein halbes Jahrhundert spiter begreife ich,
dass fiir meine Grofieltern in den Kriegsjahren, den Jahren ihrer
Jugend, der wohl schonste und gleichzeitig auch fiirchterlichste
Abschnitt ihres Lebens stattfand. Beim Auflésen ihrer Wohnung
finde ich Tagebiicher, Fotoalben, Ahnenpisse, Verwundetenabzei-
chen und Soldbuch-Ausziige aus NS-Zeiten, sorgfiltig in Ord-
nern archiviert. Von der Zeit ,unter Adolf*, wie sie oft sagten,
hatten sie sich offensichtlich nie ganz verabschiedet.

Mein Grofivater, 1918 in Mecklenburg geboren, hatte 14 Jahre
lang Tagebuch gefiihrt, von 1928 bis 1943. Seine Eintrige reichen
von seinen Sommer- und Winterlagerfahrten mit verschiedenen
nationalen Jugendgruppen als zehnjihriger Knirps bis hin zu sei-
nen Luftwaffeneinsitzen in Russland und Ruminien im Jahr 1943
und dokumentieren eindrucksvoll, wie die nationalsozialistischen
Jugendorganisationen ihre jungen Mitglieder zu prigen ver-
mochten. Im Tagebuch meines halbwiichsigen Grofivaters domi-
nieren eingeklebte Schwarz-Weifi-Drucke, die Jungen in kimp-
ferischen Positionen zeigen, darunter handschriftlich sorgfiltig
kopierte Zeilen wie ,Weil wir sterben miissen, sollen wir tapfer
sein“. Ab 1938 finden sich auch Hakenkreuze in seinem Tage-
buch, parallel zu seinem beginnenden Landdienst in Mecklen-
burg, wihrend dessen er inbriinstig hofft, endlich zur Wehr-
macht einberufen zu werden: ,Nun muss die Entscheidung fal-
len®, schreibt er 1939. ,Nach unserem vergeblichen Harren, nach
Ostpreufien oder nach Oberschlesien zu kommen, muss jetzt ei-
ne Klirung kommen. Kurze Zeit spiter wird er zur 22. Staffel
des Flieger-Ausbildungsregiments in Giistrow einberufen. Zeilen
iber Zeilen von nationalsozialistischen Gedichten und Lieder-
texten dokumentieren diesen neuen Lebensschritt. In den kom-
menden drei Jahren fiihrt ihn seine Position als Mechaniker der
Transportstaffel des IV. Fliegerkorps monatelang nach Briissel
und Paris. Diese Jahre scheinen fiir ihn voller Abenteuer zu sein:



Sauftouren mit seinen Kumpels und humorvolle Beschreibungen
des Fliegeralltags dominieren seine Erinnerungen. Kein kriti-
scher, besorgter Gedanke findet Eintrag in sein Tagebuch — oder
vielleicht behilt er solcherart Reflexionen lieber fiir sich? Andere
Aufzeichnungen scheinen dagegen zu sprechen. Als er in Briissel
beobachtet, wie die Bevolkerung angesichts der deutschen Be-
satzer panisch die Stadt verlisst, schlussfolgert er: ,Noch immer
stromen Flichtlinge durch die Strafien. Oh, welch ein Elend.
Wieder hat die Bevolkerung der feindlichen Propaganda das Wort
Barbaren geglaubt Auch wihrend seines einjihrigen Dienstes
in Paris von Juni 1940 bis Juni 1941, ,der schonsten Stadt der
Welt", findet mein mittlerweile 23-jihriger Grofivater nichts
dabei, einer aggressiven Besatzungsmacht anzugehéren. Wie ein
Tourist zieht er mit seinen Kameraden durch die Strafien der
Stadt, bewundert die Architektur, kehrt in Kneipen und Restau-
rants ein, besucht Kinos, das Theater oder die Oper. ,An uns
zieht das Leben der Franzosen vorbei“ schreibt er. ,Wie viel
Spafl macht es uns, in diesen Zeiten uns hier zu tummeln“ Vom
Leiden der Zivilbevolkerung, den Judenverfolgungen, der Will-
kiir und Gewalt der deutschen Besatzer — kein Wort. Er ist tiber-
zeugt von seiner Mission: ,,Oft wird mir das Herz grofy, wenn wir
iiber die Schlachtfelder von 1914-1918 fliegen®, schreibt er 1941.
»Dieser Krieg hat alles wieder gut gemacht. Zur Heimat kénnte
uns dieses Land nie werden, es fehlen die Seen und Wilder. Der
Atlantik dagegen ist anders.”

Nach Paris werden die Eintrige sporadischer, fiir meinen
Grofivater geht es weiter nach Ruminien und wenig spiter nach
Russland. Manchmal klingen vorsichtige Klagen tiber die bittere
Kilte im Osten an, tiber Ratten in den Zelten und Verluste unter
den Kameraden. Im Jahr 1943 enden die Tagebucheintrige mit
dem Gedicht: ,Niemand weifi, wie lange das Tosen dieses Krie-
ges noch dauern wird/Drum will ich den Sang beschlieflen/ Nie-
mand wird heut schon wissen, was die Zukunft gebiert / Aber:
"Trotzdem blithen Rosen



