
Alber 49116 / p. 3/11.7.2019

Werner Schneiders

Die Globalisierung
des Nihilismus

Verlag Karl Alber Freiburg/München



Alber 49116 / p. 4/11.7.2019

Werner Schneiders

The Globalization of Nihilism

Nihilism has become a mass phenomenon. There has always
been the practical (more or less unreflected) nihilism of quasi
senseless living. There was indeed the theoretical (more or
less reflected) nihilism of doubt and despair of a final sense
of all being early on. And of course also the interplay of both,
above all the superficial theoretical nihilism as alibi of a basi-
cally thoughtless practical nihilism. In the meantime, how-
ever, the principally reflective nihilism has increasingly
gained a new quality and topicality - the general decline of
meaning can hardly be overlooked. The originally rather dif-
fuse nihilism has become more or less obvious and more or
less decided nihilism, and it has become recognizably popular.
Even though there may have always been a certain nihilism,
globalized nihilism poses a new (intellectual, but also politi-
cal) challenge.

The Author:

Werner Schneiders was Professor of Philosophy at the West-
fälische Wilhelms-Universität Münster until 1997. He has
mainly published works on the history of philosophy, espe-
cially on the German Enlightenment. His book Die wahre
Aufklärung (1974) was published by Karl Alber.



Alber 49116 / p. 5/11.7.2019

Werner Schneiders

Die Globalisierung des Nihilismus

Der Nihilismus ist ein Massenphänomen geworden. Zwar
hat es immer schon den praktischen (mehr oder weniger un-
reflektierten) Nihilismus des quasi-sinnlosen Dahinlebens
gegeben. Zwar hat es auch schon früh den theoretischen
(mehr oder weniger reflektierten) Nihilismus des Zweifels
und der Verzweiflung an einem letzten Sinn alles Seins ge-
geben. Und natürlich auch das Wechselspiel beider, vor allem
den oberflächlichen theoretischen Nihilismus als Alibi eines
im Grunde gedankenlosen praktischen Nihilismus. Inzwi-
schen aber hat der prinzipiell reflektierende Nihilismus zu-
nehmend eine neue Qualität und Aktualität gewonnen – der
allgemeine Sinnverfall ist kaum noch zu übersehen. Der ur-
sprünglich eher diffuse Nihilismus ist zum mehr oder weni-
ger offenkundigen und mehr oder weniger dezidierten Nihi-
lismus geworden, und er ist erkennbar populär geworden.
Auch wenn es einen gewissen Nihilismus wohl immer ge-
geben hat, der globalisierte Nihilismus stellt eine neue (gei-
stige, aber u. a. auch politische) Herausforderung dar.

Der Autor:

Werner Schneiders war bis 1997 Professor für Philosophie an
der Westfälischen Wilhelms-Universität Münster. Er hat
hauptsächlich Arbeiten zur Geschichte der Philosophie ver-
öffentlicht, vor allem zur deutschen Aufklärung. Im Verlag
Karl Alber ist von ihm das Buch Die wahre Aufklärung
(1974) erschienen.



Alber 49116 / p. 6/11.7.2019

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49116-4



Alber 49116 / p. 7/11.7.2019

Inhalt

I. Sinn und Leid . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11
Schicksal und Schuld (14) · Wie und warum wir ande-
ren Leid zufügen (18) · Wie und warum wir uns selbst
Leid zufügen (22) · Natur und Notwendigkeit der
Negativität (26) · Sinnloses Leiden (32)

II. Naturrecht und Nihilismus
Über Theorien der Moral . . . . . . . . . . . . . . . 39

Die Frage nach dem Grund des Guten und Gerech-
ten (42) · Gott und Gesetz (45) · Naturrecht ohne
Gott? (49) · Der Verlust natürlicher Normen (52) ·
Naturrecht oder Nihilismus? (57)

III. Nihilismus und Sinnsetzung
Über moralische Praxis . . . . . . . . . . . . . . . . 61

Moralische Theorie und moralische Praxis (62) ·
Erziehung als Sinntradition (66) · Sinn und Sinn-
suche (70) · Sinnmitteilung und Sinnvermittlung (75) ·
Sinnbehauptung im Nihilismus (79)

IV. Überwindung des Nihilismus? . . . . . . . . . . . . 87
Nihilismus und Sinnlosigkeit (89) · Zur Genealogie des
Nihilismus (93) · Nihilisten und Antinihilisten (99) ·
Facetten des Nihilismus (103) ·
Relative Überwindungen des Nihilismus (108)

7



Alber 49116 / p. 8/11.7.2019



Alber 49116 / p. 9/11.7.2019

Großen Dank für Rat und Tat schulde ich Herrn
Dr. Kay Zenker. Ohne seine unermüdliche Hilfe
hätte die vorliegende Arbeit so nicht erscheinen
können.



Alber 49116 / p. 10/11.7.2019



Alber 49116 / p. 11/11.7.2019

I. Sinn und Leid

Hauptursache der nihilistischen Verzweiflung am Sinn alles
Seins und insbesondere an Gott als oberste Sinngarantie ist
die Erfahrung unbegreiflichen Leidens. Und dieses Leiden,
entsetzlich und unermesslich, ist faktisch allgegenwärtig.
Man muss kein großer Pessimist sein, um zu sehen, dass
Leid und Schmerz überall in der Welt gegenwärtig sind –
Krankheit und Tod, Unglücke und Katastrophen, wo man
nur hinschaut. Menschen leiden Hunger und Durst, körper-
liche Schmerzen aller Art, harmlose und weniger harmlose,
und nicht zuletzt auch seelische Schmerzen, z.B. durch Ein-
samkeit oder Mangel an Liebe. Leiden scheint unabdingbar
zum Leben zu gehören, vom Geburtsschmerz bis zum Todes-
schmerz. Man muß auch kein großer Pessimist sein, um zu
sehen, dass es neben dem Leid, das die Natur oder das
Schicksal uns bescheren können, auch noch das grauenhafte
Leid gibt, das die Menschen selbst über sich bringen, das sie
sich selbst antun und das sie anderen zufügen – Kriege und
Morde, Überfälle und Vergewaltigungen, Verbrechen aller
Art auf der einen Seite, körperliche und seelische Selbstpei-
nigungen und Selbstbeschädigungen aller Art auf der ande-
ren Seite. Und diese von Menschen (nicht nur gegenüber an-
deren Menschen) verursachten Leiden scheinen nicht selten
noch entsetzlicher zu sein als das, was ohne menschliche
Schuld über uns hereinbrechen kann.

Es gibt das Leiden durch Schicksal und Schuld, durch
Fügung oder Natur einerseits und durch Dummheit oder
Bosheit andererseits, und nicht selten kommt beides zusam-
men. Die ungeheure Verbreitung des Leidens in dieser Welt

11



Alber 49116 / p. 12/11.7.2019

ist, wenn man nicht die Augen davor verschließt, jedenfalls
kaum zu leugnen. Es gibt das individuelle und das gemein-
same Leid kleinerer und größerer Gruppen, das mehr oder
weniger öffentlich bekannte und das verheimlichte Leid,
und vielleicht ist das verhehlte, klaglose Leid nicht selten
das schlimmere Leid. Leben heißt offenbar nicht zuletzt:
leiden.

Menschen können mehr oder weniger leiderfahren oder
leidgeprüft sein. (Um vom Leiden hilfloser Tiere, nicht sel-
ten von Menschen verursacht, ganz zu schweigen.) Aber es
dürfte kaum jemand existieren, der nicht irgendwann einmal
von irgendeinem Schmerz gepeinigt worden ist, also Leid am
eigenen Leib oder sogar seelischen Schmerz erfahren hat.
Und es dürfte kaum ein Mensch existieren, der nicht irgend-
wann in seiner nächsten Nähe oder auch von Ferne fremdes
Leiden mitansehen mußte. Von dem unsäglichen Leid, mit
dem uns die Medien tagtäglich versorgen und das uns viel-
leicht zumindest kurzfristig betroffen macht, ganz zu
schweigen. Menschen können jedenfalls mit anderen Men-
schen mitleiden. (Und auch Tiere können uns leidtun.) Das
eigene Leiden kann sogar, abgesehen davon, dass es mein
Leid ist, im Vergleich mit dem ungeheuren Leid, das die Welt
erfüllt, geradezu wie nichts erscheinen.

Wie immer man das Ausmaß des Leidens beurteilen
mag, die unverkennbare Existenz des Leidens hat immer
wieder Fragen aufgeworfen. Warum trifft es diesen und
nicht jenen, warum trifft es mich oder mich nicht? Außer-
dem stellt sich immer wieder die Frage, ob das Leiden, zu-
mindest das durch Menschen verschuldete Leiden (das
fremd- wie das selbstverschuldete oder doch mitverschul-
dete) Leiden, vielleicht vermeidbar gewesen wäre. Aber die
Existenz des Leidens, ob nun durch die Natur oder durch
Schicksalsschläge, ob durch menschliche Dummheit oder
Bosheit verursacht, wirft nicht nur praktische Fragen auf

12

I. Sinn und Leid



Alber 49116 / p. 13/11.7.2019

(Wie können wir das Leiden verhindern oder lindern?), son-
dern auch prinzipielle Fragen (Warum gibt es das Leiden,
was ist der Sinn des Leidens?). Leiden scheint nämlich in
den meisten Fällen unnötig und zweckwidrig, insofern sinn-
los zu sein – normalerweise möchte kein Mensch leiden. Der
Mensch als ein offenkundig sinnbedürftiges Lebewesen fragt
unwillkürlich nach einem verstehbaren Sinn oder Zweck
auch des Leidens, und zwar über alle kausal erklärbaren Tat-
sachen hinaus. Und als böser oder zumindest dummer
Mensch ist er zugleich eine oder vielleicht sogar die Haupt-
ursache des allgegenwärtigen Leidens und damit der Sinn-
frage.

Die alte Frage nach dem Sinn des Leidens zielt anschei-
nend zunächst auf das Leid, das wir erfahren, nicht auf das
Leid, das wir selbst anderen oder uns selbst zufügen. Sie zielt
auf das Unglück, das wie eine Naturgewalt über uns herein-
bricht, dann aber auch auf das Leid, das durch den Menschen
selbst in die Welt kommt, das Menschen anderen Menschen
zufügen, also auf den Grund der Existenz des Bösen. Das
blinde Schicksal scheint alles immer wieder sinnlos zerstören
zu können, insbesondere aber kann das millionenfache Leid,
das durch Gewalttaten aller Art, Kriege und Massenmorde,
die Welt verdüstert, das Denken zur Verzweiflung bringen.
Solches Leid, das die Menschen selbst einander zufügen,
scheint erst recht sinnlos zu sein. Jedenfalls kann es nicht
wundern, dass Menschen angesichts der Frage nach dem
Sinn des Leidens, im Ausgang vom eigenen wie vom frem-
den Schmerz, allen Glauben an eine sinnvolle Weltordnung
verlieren können. Und nicht zuletzt der Fromme fragt sich:
Wie verträgt sich die Existenz des Leidens mit der Existenz
eines gütigen und gerechten, allwissenden und allmächtigen
Gottes? Warum wird es von Gott geduldet? Ist das Leiden
der Welt vielleicht sogar gottgewollt? Was ist dann der Sinn
des Lebens? Der Mensch als ein nach Sinn fragendes und

13

I. Sinn und Leid



Alber 49116 / p. 14/11.7.2019

Sinn suchendes Wesen verlangt nach einem unhinterfrag-
baren Sinn, die verzweifelte Frage nach dem Sinn des Lei-
dens kann daher zum dezidierten Atheismus oder Nihilis-
mus führen.

Schicksal und Schuld

Leiden hat es immer gegeben, Leiden wird es immer geben,
allerdings sehr unterschiedliches Leiden. So banal es ist, aber
das Problem des Leidens bedarf der Differenzierung, und
zwar vor allem im Hinblick auf die Arten und Ursachen des
Leidens. Es gibt das Leiden, dass anscheinend weder von mir
noch von anderen Menschen verursacht worden ist, und es
gibt das Leid, das durch andere Menschen oder sogar durch
mich selbst verschuldet bzw. mitverschuldet worden ist,
bewußt oder unbewußt, durch Dummheit oder Bosheit.
Vielleicht ist das Elend dieser Welt sogar weitgehend unsere
eigene Schuld. Jedenfalls lassen sich zunächst ganz grob zwei
Ursachen und damit zwei Arten des Leidens unterscheiden:
das Leiden, das von Menschen, auch von mir, verursacht
wird, und das Leiden, das nicht von Menschen verursacht
wird (wobei es möglicherweise auch Überschneidungen oder
Verbindungen gibt).

Immer wieder gibt es Naturkatastrophen und auch
Krankheiten, an denen der Mensch selbst keine Schuld hat,
qualvolles Sterben alter wie junger Menschen und sogar den
Tod kleiner, krank geborener Kinder, denen zu leben nicht
vergönnt ist, also anscheinend absolut unverschuldetes Lei-
den, Leid als unvermeidbares Schicksal. Aber der Mensch
kann auch Leid durch andere erfahren und natürlich auch
anderen Leid zufügen, ja sogar sich selbst. Das Leid, das der
Mensch als Leidtragender erfahren kann, ist nicht zuletzt

14

I. Sinn und Leid



Alber 49116 / p. 15/11.7.2019

von anderen Menschen verschuldet, oft ist es sogar selber
verschuldetes Leid. Es ist daher, wenn oder weil die leid-
bringenden Handlungen auch unterlassen werden können,
in aller Regel auch vermeidbares Leid, und zwar ein durch
den Handelnden, eventuell auch durch die Betroffenen ver-
meidbares Leid, also verschuldetes Leid. Es gibt unüberseh-
bar viel Leiden, das bei gutem Willen und einigem Nachden-
ken weitgehend vermeidbar wäre.

Man pflegt das Leiden, das durch das blinde Natur-
geschehen in die Welt kommt, als physisches Übel zu be-
zeichnen, auch wenn es psychische Auswirkungen hat. Das
Leid, das durch den Menschen in die Welt kommt – also das
aus Freiheit verursachte physische Übel, insbesondere das
durch Bosheit angerichtete Übel, oder auch die Bosheit selbst
– wird das moralische Übel genannt. Und dieses ist wahr-
scheinlich das größere Übel. Daher kann sich das Hauptinter-
esse der Sinnfrage, wenigstens zunächst, auf das durch Men-
schen verursachte, also verschuldete Leiden richten. Woher
und wozu das moralische Übel? Aber natürlich stellt sich
auch immer wieder die Frage nach dem Sinn des physischen
Übels, zumal es nicht selten Folge eines moralischen Übels
ist.

Das Bild, das der Mensch sich von sich selbst macht, ist
uneindeutig. Einerseits glauben viele, dass der Mensch im
Grunde gut ist, dass zumindest sie selbst im Grunde gut oder
eigentlich guten Willens sind – an sich wollen wir alle das
Gute, das Vernünftige, das sogenannte Positive. Wie wäre
sonst menschliches Leben, vor allem das Zusammenleben,
überhaupt möglich? Andererseits sehen wir, dass die Welt
an allen Ecken und Enden brennt, dass Menschen aus
manchmal anscheinend unerfindlichen Gründen im privaten
wie im öffentlichen, vor allem im politischen Bereich ande-
ren Menschen nach Kräften schaden. Überall scheinen Neid
und Eifersucht, Morde und Räubereien, zügellose Gewalt

15

Schicksal und Schuld



Alber 49116 / p. 16/11.7.2019

und Grausamkeit mit manchmal geradezu irrationaler
Macht friedliche Verhältnisse zu zerstören; absolut irrsinni-
ge Greueltaten können bestehende Ordnungen zunichte
machen (um von dem unsäglichen Leiden in den Internie-
rungslagern unterschiedlichster Regime ganz zu schweigen).
Ja, nicht wenige Menschen scheinen sogar sich selbst nach
Kräften zu schaden, sich selbst bewußt zu verletzen oder zu
verstümmeln, sogar sich selbst zu zerstören. Sie quälen sich
aufgrund irgendwelcher ehrgeizigen Zielvorstellungen, aus
ästhetischen oder religiösen Motiven, sie opfern sogar ihr
Leben für irgendwelche Werte oder Hoffnungen, die ande-
ren Menschen nicht selten nur als wahnhaft erscheinen kön-
nen. Manche scheinen sich auch bewußt selbst demütigen zu
wollen, sich geradezu für irgendeine reale oder auch nur
imaginäre Schuld bestrafen zu wollen. Es gibt offenkundig
nicht nur Folter, sondern auch Selbstfolter, nicht nur Ver-
gewaltigung, sondern auch Selbstzerstörung, sozusagen Ver-
brechen gegen sich selbst. Der Mensch leidet nicht zuletzt an
sich und durch sich selbst.

Handeln richtet sich auf etwas, das der Handelnde für
irgendwie positiv hält und dabei meist auch gegen etwas,
das als negativ eingeschätzt wird. Aber natürlich gibt es auch
das direkt und wesentlich als Negation gemeinte Handeln; es
gibt das als Beschädigung, Verletzung, Zerstörung, Vernich-
tung usw. gemeinte Handeln, das allerdings paradoxerweise
dann auch noch für irgendwie positiv gehalten werden kann.
Der negative Aspekt des Handelns scheint zwar im normalen
Handeln nicht vorzuherrschen, doch ist das oftmals lustvolle
Interesse an der Negation oder am Negativen bis hin zur
Mordtat nicht selten unverkennbar. Und es ist möglicher-
weise selbst schon ein Hinweis auf eine negative Grund-
einstellung oder Grundverfassung des Menschen. Unbe-
streitbar ist jedenfalls, dass es genug Elend in der Welt gibt,
für das der Mensch die unmittelbare Verantwortung trägt,

16

I. Sinn und Leid



Alber 49116 / p. 17/11.7.2019

das von Menschen, von mir oder von anderen, verschuldet
worden ist (und sei es nur durch Unaufmerksamkeit).

Wie dem im Einzelfall auch sei – der Mensch ist kein
harmloses, immer nur auf Harmonie bedachtes Lebewesen,
er ist nicht nur sozial und solidarisch, friedlich produktiv
und kreativ. Er ist auch, obgleich manchmal nur verhohlen,
asozial und unsolidarisch, aggressiv und destruktiv, er ver-
hält sich, nicht selten entgegen seiner erklärten Absicht, in
Worten wie in Taten negativ. Dabei ist das größte Leid ge-
radezu sprichwörtlich das, was der Mensch sich selbst antut.
Denn – was doch erstaunlich ist – der Mensch hat nicht nur
eine Neigung, anderen Gewalt anzutun, sondern sogar eine
Tendenz, sich selbst Leid zuzufügen, und zwar bis hin zum
Selbstmord. Nicht nur ungewollt und indirekt, sondern auch
direkt und mit Absicht verhält er sich auch zu sich selbst
negativ, obwohl sich doch angeblich jeder selbst liebt. Der
Mensch scheint durch und durch ein zumindest potentiell
verneinendes Lebewesen zu sein, nämlich ein sich selbst
und andere zumindest partiell verneinendes Lebewesen. Im
sogenannten Selbstmordattentat fallen die beiden extremen
Negationen sogar zusammen.

Wie und warum auch immer der Mensch dazu neigen
mag, sich selbst und anderen Leid anzutun – auch wenn sie
im Grunde wahrscheinlich zusammenhängen, man muß die
beiden Hauptrichtungen praktischer menschlicher Negativi-
tät, die laesio alterius und die laesio sui ipsius, deutlich aus-
einanderhalten (und natürlich auch die praktische Negation
einerseits und die theoretische, geistige oder logische
Negation andererseits). Sie bilden zwei nach ihren Zielobjek-
ten unterschiedliche Hauptarten feindlichen Verhaltens, die
man – quasi grammatisch – transitive und reflexive Negati-
vität nennen könnte, aber sie haben auch gemeinsame
Aspekte und vielleicht sogar eine gemeinsame Wurzel. Man
muß sich daher fragen, warum sich der Mensch zu sich und

17

Schicksal und Schuld



Alber 49116 / p. 18/11.7.2019

seiner Welt (Mitwelt wie Umwelt) immer wieder so negativ
verhält. Warum stürzt der Mensch immer wieder sich selbst
und andere ins Verderben? Ist es nur Gedankenlosigkeit oder
irrationaler Haß, wenn er sich und seine Mitmenschen
quält? Was verspricht sich der Mensch davon, wenn er ande-
re oder sich selbst quält? Woher kommt der böse Wille?
Möglicherweise lassen sich viele Untaten wie z.B. Massen-
morde aber auch schmerzhafte selbstzerstörerische Rituale
wie z.B. Initiationsriten wenigstens z.T. mit kollektiven Psy-
chosen oder abergläubischen Wahnideen erklären. Man
könnte auch eine Art Erbsünde als Quelle alles Bösen oder
eine Art Aggressionstrieb als biologische Basis aller Schand-
taten, auch aller Selbstquälerei, vermuten. Vielleicht ist der
Mensch sogar prinzipiell oder doch potentiell neurotisch. Die
gemeinsame Quelle der zweifachen, auf den ersten Blick
völlig entgegengesetzten oder gegenläufigen Negativität ist
jedenfalls nicht auf Anhieb zu erkennen.

Wie und warum wir anderen Leid zufügen

Kränkungen und Verletzungen zwischen Menschen sind
gang und gäbe. Wer lebt schon mit allen anderen Menschen
in völliger Harmonie, wer ist schon mit allen Menschen ab-
solut solidarisch? Das negative Verhalten der Menschen ge-
genüber anderen Menschen beginnt schon mit dem alltäg-
lichen rücksichtslosen Benehmen. Es wird deutlicher im
Lügen und im – offenen oder heimlichen – verletzenden
und herabsetzenden Reden, im Beleidigen und Verleumden,
im Verraten und Verstoßen, in Haß und Verachtung. Es zeigt
sich in der Vernachlässigung von Sorgfaltspflichten seitens
der Eltern und in der Aufsässigkeit von Kindern. ›Egoisti-
sches‹, ›antialtruistisches‹ oder ›antisoziales‹ Verhalten ist

18

I. Sinn und Leid



Alber 49116 / p. 19/11.7.2019

überall an der Tagesordnung. Nicht selten prügeln sich so-
wohl Kinder wie auch Erwachsene schon aus nichtigen
Gründen, nichtige Anlässe können sogar zu tödlichen Strei-
tigkeiten führen. Ausgesprochen feindlich zeigt sich die Ne-
gativität darüber hinaus in Konkurrenzkämpfen aller Art, in
vielen brutalen Auseinandersetzungen und dann natürlich
im Krieg, wie immer dieser sich rechtfertigen mag. Hier sind
Gewalt und Grausamkeit, Greueltaten unvorstellbaren Aus-
maßes, geradezu an der Tagesordnung. Vergewaltigungen,
sadistische Strafen und Folterungen werden nicht selten zu
Massenerscheinungen bis hin zum Völkermord. Was sonst
Tötungsdelikt heißt, gilt nun als Heldentum. Das Töten ist
die äußerste Konsequenz negativen Verhaltens.

Negatives Verhalten gegenüber den Artgenossen gibt es
natürlich auch bei Tieren, auch im Tierreich herrschen List
und Gewalt. Hunger oder Futterneid, der erbitterte Kampf
um Sexualpartner und nicht zuletzt das Ausfechten von
Rangordnungen führen überall zu Streitigkeiten, die sogar
tödliche Folgen haben können. Immer wieder geht es um
Macht, um dominante Positionen innerhalb von Gruppen
und gegenüber anderen Gruppen. Manchmal scheinen auch
unter Tieren Gewalt und Streit sogar aus bloßer ›Lange-
weile‹ zu entstehen. Insofern könnte eine gewisse Neigung
zur Negativität, die dem Aufbau der eigenen Position dient,
zur biologischen Erbmasse des Menschen gehören. Aller-
dings dürfte aus dieser Perspektive der Mensch immer noch
das größte, listigste und gewalttätigste Raubtier sein, also
nicht nur so oder so im Einzelfall ›böse‹, sondern grundsätz-
lich angriffsbereit, den Mitmenschen feindlich gesonnen und
ständig bereit, diesem zu schaden, negativ aus Egoismus.

Aber sind Tiere (wie vermutlich nicht wenige Men-
schen) auch aus böser Absicht räuberisch, grausam, mörde-
risch? Macht es ihnen auch Spaß, anderen Tieren, auch Art-
genossen, zu schaden, aus bloßer Lust an der Quälerei

19

Wie und warum wir anderen Leid zufügen



Alber 49116 / p. 20/11.7.2019

Greueltaten zu begehen? Zweifellos gibt es auf menschlicher
wie auf tierischer Ebene immer wieder den Kampf aller ge-
gen alle. Natürlich sind Menschen, ähnlich wie Tiere, oft
mehr oder weniger gezwungen, gegeneinander zu kämpfen,
allein aus Gründen der Selbstbehauptung miteinander zu
konkurrieren oder sogar Krieg zu führen. Und natürlich gibt
es immer wieder erkennbare Lust an der Gewaltausübung.
In menschlichen Auseinandersetzungen gibt es immer wie-
der eine sozusagen überbordende Brutalität, manchmal
sogar Explosionen von überschießender Grausamkeit, sinn-
lose Massaker oder Gemetzel, Quälerei aller Art. Und am
schlimmsten dürfte die Zerstörungswut da grassieren, wo
sich das Morden durch höhere Ziele verschiedenster Art,
etwa durch eine höhere Gerechtigkeit oder durch den Auf-
trag Gottes, zu rechtfertigen versucht, also – typisch
menschlich – durch ›Ideologien‹ oder Wahnvorstellungen.
Missionseifer aller Art ist jedenfalls eine Hauptursache men-
schenfeindlichen Handelns von Menschen. Dafür scheint es
auf tierischer Ebene trotz aller individuellen und kollektiven
Revierkämpfe, auch unter Raubtieren, nichts Vergleichbares
zu geben.

Die Bereitschaft, Schaden anzurichten, im Extremfall
sogar Zerstörungswut, kann sich bekanntlich auch auf
irgendwelche Dinge richten. Selbst schöne oder nützliche
Dinge sind vor sogenanntem Vandalismus nicht sicher, und
über dessen Ursache lässt sich aus verschiedenen Perspekti-
ven spekulieren. In den meisten Fällen aber – ob nun Stress
oder Depression, Frustration oder Verzweiflung, Hass oder
Selbsthass als konkrete Ursache ausgemacht wird – dürfte
das destruktive Verhalten gegen Sachen mit einer negativen
Einstellung gegenüber anderen Menschen, einzelnen Men-
schen, einzelnen Gruppen oder der Gesellschaft im Ganzen,
zusammengehen oder sogar aus dieser resultieren. Der
Mensch ist wesentlich und wissentlich auch ein Feind des

20

I. Sinn und Leid



Alber 49116 / p. 21/11.7.2019

Menschen und nicht selten sogar sein eigener Feind. Er exi-
stiert als potentielle Negation von allem und jedem und
nicht zuletzt als potentielle Selbstnegation.

Was aber ist der letzte Grund für all diese Kränkungen
und Verletzungen, die Menschen einander zufügen? Sind
Dummheit oder Bosheit, obwohl nicht selten erkennbare Ur-
sachen größter Unglücke, zureichende Erklärungsgründe?
Warum ist der Mensch immer wieder – gedankenlos oder
leichtsinnig, ›böse‹ oder ›böswillig‹ – bereit, anderen Men-
schen Schaden zuzufügen? Eitelkeit oder Bedürfnis nach An-
erkennung, Ehrgeiz oder Geldgier, Herrschsucht oder
Machtwille, Ruhmsucht oder Eroberungslust, auch Abnei-
gung und Angst mögen wesentliche Ursachen für private
und politische Kämpfe sein. Aber sie erklären nicht die ex-
zessive Grausamkeit, mit der so viele Auseinandersetzungen
geführt werden. Es kann aus irgendwelchen Gründen unver-
meidlich sein, andere zu berauben oder zu töten, aber die
immer wieder offenkundige Lust, auch innerhalb der eige-
nen Gesellschaft zu verletzen und zu quälen, muß noch
tiefere Gründe haben. Fast sieht es so aus, als ob es einen
angeborenen, potentiellen Sadismus gebe, nämlich einen
Sadismus im allerweitesten Sinne, den sexuellen Sadismus
einschließend und sogar fundierend.

Man kann das jederzeit mögliche feindliche Verhalten
gegenüber anderen Menschen transitive Negativität nennen.
Sie ist transitiv im doppelten Sinne. Das Ich richtet sich auf
ein anderes Ich und geht insofern über sich selbst hinaus, es
überschreitet sich redend und handelnd. Dabei negiert es
sich sozusagen selbst, indem es sich in gewisser Weise und
bis zu einem gewissen Grade hinter sich läßt. Primär aber
und direkt zielt die konkrete transitive Negation auf den an-
deren Menschen. Dabei negiert das Ich das andere Ich, schon
indem es dieses im Denken objektiviert (selbst wenn der
Mensch einen anderen zum Gegenstand eines beabsichtigten

21

Wie und warum wir anderen Leid zufügen



Alber 49116 / p. 22/11.7.2019

›wohlwollenden‹ Handelns macht). Aber diese unvermeidli-
che Objektivierung schon im Akt der Erkenntnis ist wie die
ebenso unvermeidliche Selbstnegation durch Selbstüber-
schreitung nur die Basis der wirklichen transitiven Negation,
die auf die bewußte Verletzung eines anderen Menschen
zielt; offensichtlich wollen Menschen einander auch absicht-
lich schaden, also zumindest partiell zerstören. Letztlich wird
in der feindlichen transitiven Negativität, der Gewalttat, so-
gar das Menschsein des anderen in Frage gestellt, der andere
durch praktische Negation herabgesetzt und verdinglicht.
Der Verbrecher erniedrigt den anderen Menschen, indem er
sich durch sein Verhalten über ihn setzt, ihn als anderen
Menschen verachtet; er negiert den anderen, indem er ihm
die Anerkennung als ein anderes mitmenschliches Ich, als
potentielles Du, verweigert. Allerdings negiert das Ich, das
sich auf diese Weise entsolidarisiert und einem anderen Ich
wissentlich und willentlich Schaden bzw. Leid zufügt, indi-
rekt auch das eigene Menschsein.

Wie und warum wir uns selbst Leid zufügen

Die Fähigkeit, ja Neigung der Menschen, einander zu scha-
den, ist bekannt und wird immer wieder hochemotional und
lautstark beklagt. Die Fähigkeit, ja Neigung der Menschen,
sich selbst zu quälen, wird hingegen vergleichsweise weniger
beachtet, obwohl sie vielleicht fundamentaler ist. Dabei
braucht man noch gar nicht an Selbstkasteiung oder Selbst-
verstümmelung, z.B. aus ›religiösen‹ Motiven, zu denken;
die Gewalt gegen sich selbst fängt im Grunde schon mit der
einfachsten, alltäglichen Selbstdisziplin an. Die allgemeine
Selbstquälerei beginnt schon dann, wenn Menschen z.B.
aus Geldgeiz sich selbst nichts gönnen, aus Ehrgeiz sich zu

22

I. Sinn und Leid


