Werner Schneiders

Die Globalisierung
des Nihilismus

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



Werner Schneiders

The Globalization of Nihilism

Nihilism has become a mass phenomenon. There has always
been the practical (more or less unreflected) nihilism of quasi
senseless living. There was indeed the theoretical (more or
less reflected) nihilism of doubt and despair of a final sense
of all being early on. And of course also the interplay of both,
above all the superficial theoretical nihilism as alibi of a basi-
cally thoughtless practical nihilism. In the meantime, how-
ever, the principally reflective nihilism has increasingly
gained a new quality and topicality - the general decline of
meaning can hardly be overlooked. The originally rather dif-
fuse nihilism has become more or less obvious and more or
less decided nihilism, and it has become recognizably popular.
Even though there may have always been a certain nihilism,
globalized nihilism poses a new (intellectual, but also politi-
cal) challenge.

The Author:

Werner Schneiders was Professor of Philosophy at the West-
falische Wilhelms-Universitdt Miinster until 1997. He has
mainly published works on the history of philosophy, espe-
cially on the German Enlightenment. His book Die wahre
Aufkliarung (1974) was published by Karl Alber.



Werner Schneiders

Die Globalisierung des Nihilismus

Der Nihilismus ist ein Massenphdanomen geworden. Zwar
hat es immer schon den praktischen (mehr oder weniger un-
reflektierten) Nihilismus des quasi-sinnlosen Dahinlebens
gegeben. Zwar hat es auch schon frith den theoretischen
(mehr oder weniger reflektierten) Nihilismus des Zweifels
und der Verzweiflung an einem letzten Sinn alles Seins ge-
geben. Und natiirlich auch das Wechselspiel beider, vor allem
den oberflachlichen theoretischen Nihilismus als Alibi eines
im Grunde gedankenlosen praktischen Nihilismus. Inzwi-
schen aber hat der prinzipiell reflektierende Nihilismus zu-
nehmend eine neue Qualitit und Aktualitdt gewonnen — der
allgemeine Sinnverfall ist kaum noch zu tibersehen. Der ur-
spriinglich eher diffuse Nihilismus ist zum mehr oder weni-
ger offenkundigen und mehr oder weniger dezidierten Nihi-
lismus geworden, und er ist erkennbar populdr geworden.
Auch wenn es einen gewissen Nihilismus wohl immer ge-
geben hat, der globalisierte Nihilismus stellt eine neue (gei-
stige, aber u.a. auch politische) Herausforderung dar.

Der Autor:

Werner Schneiders war bis 1997 Professor fiir Philosophie an
der Westfalischen Wilhelms-Universitit Miinster. Er hat
hauptsichlich Arbeiten zur Geschichte der Philosophie ver-
offentlicht, vor allem zur deutschen Aufklirung. Im Verlag
Karl Alber ist von ihm das Buch Die wahre Aufklarung
(1974) erschienen.



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

Ew%:g FSC® C083411

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2019
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49116-4



Inhalt

I. SinnundlLeid .....................

Schicksal und Schuld (14) - Wie und warum wir ande-
ren Leid zufiigen (18) -+ Wie und warum wir uns selbst
Leid zufiigen (22) - Natur und Notwendigkeit der
Negativitit (26) - Sinnloses Leiden (32)

Il.  Naturrecht und Nihilismus
Uber TheorienderMoral . . . . . . ... ... ...

Die Frage nach dem Grund des Guten und Gerech-
ten (42) - Gott und Gesetz (45) - Naturrecht ohne

Gott? 49) - Der Verlust natiirlicher Normen (52) -
Naturrecht oder Nihilismus? (57)

lll. Nihilismus und Sinnsetzung

Uber moralische Praxis . . . . .. ..........
Moralische Theorie und moralische Praxis (62) -
Erziehung als Sinntradition (66) - Sinn und Sinn-
suche (70) - Sinnmitteilung und Sinnvermittlung (75) -
Sinnbehauptung im Nihilismus (79)

IV. Uberwindung des Nihilismus? . . . ... ... ...

Nihilismus und Sinnlosigkeit (89) - Zur Genealogie des
Nihilismus (93) - Nihilisten und Antinihilisten (99) -
Facetten des Nihilismus (103) -

Relative Uberwindungen des Nihilismus (108)






Grof3en Dank fiir Rat und Tat schulde ich Herrn
Dr. Kay Zenker. Ohne seine unermiidliche Hilfe
hitte die vorliegende Arbeit so nicht erscheinen
konnen.






I. Sinn und Leid

Hauptursache der nihilistischen Verzweiflung am Sinn alles
Seins und insbesondere an Gott als oberste Sinngarantie ist
die Erfahrung unbegreiflichen Leidens. Und dieses Leiden,
entsetzlich und unermesslich, ist faktisch allgegenwirtig.
Man muss kein grofier Pessimist sein, um zu sehen, dass
Leid und Schmerz tberall in der Welt gegenwirtig sind —
Krankheit und Tod, Ungliicke und Katastrophen, wo man
nur hinschaut. Menschen leiden Hunger und Durst, korper-
liche Schmerzen aller Art, harmlose und weniger harmlose,
und nicht zuletzt auch seelische Schmerzen, z.B. durch Ein-
samkeit oder Mangel an Liebe. Leiden scheint unabdingbar
zum Leben zu gehoéren, vom Geburtsschmerz bis zum Todes-
schmerz. Man mufS auch kein grofier Pessimist sein, um zu
sehen, dass es neben dem Leid, das die Natur oder das
Schicksal uns bescheren konnen, auch noch das grauenhafte
Leid gibt, das die Menschen selbst tiber sich bringen, das sie
sich selbst antun und das sie anderen zufiigen — Kriege und
Morde, Uberfille und Vergewaltigungen, Verbrechen aller
Art auf der einen Seite, korperliche und seelische Selbstpei-
nigungen und Selbstbeschadigungen aller Art auf der ande-
ren Seite. Und diese von Menschen (nicht nur gegeniiber an-
deren Menschen) verursachten Leiden scheinen nicht selten
noch entsetzlicher zu sein als das, was ohne menschliche
Schuld tiber uns hereinbrechen kann.

Es gibt das Leiden durch Schicksal und Schuld, durch
Fiigung oder Natur einerseits und durch Dummbheit oder
Bosheit andererseits, und nicht selten kommt beides zusam-
men. Die ungeheure Verbreitung des Leidens in dieser Welt

11



I. Sinn und Leid

ist, wenn man nicht die Augen davor verschlief3t, jedenfalls
kaum zu leugnen. Es gibt das individuelle und das gemein-
same Leid kleinerer und groferer Gruppen, das mehr oder
weniger Offentlich bekannte und das verheimlichte Leid,
und vielleicht ist das verhehlte, klaglose Leid nicht selten
das schlimmere Leid. Leben heifst offenbar nicht zuletzt:
leiden.

Menschen konnen mehr oder weniger leiderfahren oder
leidgepriift sein. (Um vom Leiden hilfloser Tiere, nicht sel-
ten von Menschen verursacht, ganz zu schweigen.) Aber es
diirfte kaum jemand existieren, der nicht irgendwann einmal
von irgendeinem Schmerz gepeinigt worden ist, also Leid am
eigenen Leib oder sogar seelischen Schmerz erfahren hat.
Und es diirfte kaum ein Mensch existieren, der nicht irgend-
wann in seiner nachsten Nahe oder auch von Ferne fremdes
Leiden mitansehen mufite. Von dem unséglichen Leid, mit
dem uns die Medien tagtiglich versorgen und das uns viel-
leicht zumindest kurzfristig betroffen macht, ganz zu
schweigen. Menschen konnen jedenfalls mit anderen Men-
schen mitleiden. (Und auch Tiere konnen uns leidtun.) Das
eigene Leiden kann sogar, abgesehen davon, dass es mein
Leid ist, im Vergleich mit dem ungeheuren Leid, das die Welt
erfiillt, geradezu wie nichts erscheinen.

Wie immer man das Ausmafl des Leidens beurteilen
mag, die unverkennbare Existenz des Leidens hat immer
wieder Fragen aufgeworfen. Warum trifft es diesen und
nicht jenen, warum trifft es mich oder mich nicht? AufSer-
dem stellt sich immer wieder die Frage, ob das Leiden, zu-
mindest das durch Menschen verschuldete Leiden (das
fremd- wie das selbstverschuldete oder doch mitverschul-
dete) Leiden, vielleicht vermeidbar gewesen wire. Aber die
Existenz des Leidens, ob nun durch die Natur oder durch
Schicksalsschlage, ob durch menschliche Dummbheit oder
Bosheit verursacht, wirft nicht nur praktische Fragen auf

12



I. Sinn und Leid

(Wie konnen wir das Leiden verhindern oder lindern?), son-
dern auch prinzipielle Fragen (Warum gibt es das Leiden,
was ist der Sinn des Leidens?). Leiden scheint namlich in
den meisten Fallen unnétig und zweckwidrig, insofern sinn-
los zu sein — normalerweise mochte kein Mensch leiden. Der
Mensch als ein offenkundig sinnbediirftiges Lebewesen fragt
unwillkiirlich nach einem verstehbaren Sinn oder Zweck
auch des Leidens, und zwar iiber alle kausal erkliarbaren Tat-
sachen hinaus. Und als boser oder zumindest dummer
Mensch ist er zugleich eine oder vielleicht sogar die Haupt-
ursache des allgegenwirtigen Leidens und damit der Sinn-
frage.

Die alte Frage nach dem Sinn des Leidens zielt anschei-
nend zunichst auf das Leid, das wir erfahren, nicht auf das
Leid, das wir selbst anderen oder uns selbst zufiigen. Sie zielt
auf das Ungliick, das wie eine Naturgewalt tiber uns herein-
bricht, dann aber auch auf das Leid, das durch den Menschen
selbst in die Welt kommt, das Menschen anderen Menschen
zufiigen, also auf den Grund der Existenz des Bosen. Das
blinde Schicksal scheint alles immer wieder sinnlos zerstoren
zu konnen, insbesondere aber kann das millionenfache Leid,
das durch Gewalttaten aller Art, Kriege und Massenmorde,
die Welt verdiistert, das Denken zur Verzweiflung bringen.
Solches Leid, das die Menschen selbst einander zufiigen,
scheint erst recht sinnlos zu sein. Jedenfalls kann es nicht
wundern, dass Menschen angesichts der Frage nach dem
Sinn des Leidens, im Ausgang vom eigenen wie vom frem-
den Schmerz, allen Glauben an eine sinnvolle Weltordnung
verlieren konnen. Und nicht zuletzt der Fromme fragt sich:
Wie vertrdgt sich die Existenz des Leidens mit der Existenz
eines giitigen und gerechten, allwissenden und allmachtigen
Gottes? Warum wird es von Gott geduldet? Ist das Leiden
der Welt vielleicht sogar gottgewollt? Was ist dann der Sinn
des Lebens? Der Mensch als ein nach Sinn fragendes und

13



I. Sinn und Leid

Sinn suchendes Wesen verlangt nach einem unhinterfrag-
baren Sinn, die verzweifelte Frage nach dem Sinn des Lei-
dens kann daher zum dezidierten Atheismus oder Nihilis-
mus fiihren.

Schicksal und Schuld

Leiden hat es immer gegeben, Leiden wird es immer geben,
allerdings sehr unterschiedliches Leiden. So banal es ist, aber
das Problem des Leidens bedarf der Differenzierung, und
zwar vor allem im Hinblick auf die Arten und Ursachen des
Leidens. Es gibt das Leiden, dass anscheinend weder von mir
noch von anderen Menschen verursacht worden ist, und es
gibt das Leid, das durch andere Menschen oder sogar durch
mich selbst verschuldet bzw. mitverschuldet worden ist,
bewufdt oder unbewuft, durch Dummbheit oder Bosheit.
Vielleicht ist das Elend dieser Welt sogar weitgehend unsere
eigene Schuld. Jedenfalls lassen sich zunachst ganz grob zwei
Ursachen und damit zwei Arten des Leidens unterscheiden:
das Leiden, das von Menschen, auch von mir, verursacht
wird, und das Leiden, das nicht von Menschen verursacht
wird (wobei es moglicherweise auch Uberschneidungen oder
Verbindungen gibt).

Immer wieder gibt es Naturkatastrophen und auch
Krankheiten, an denen der Mensch selbst keine Schuld hat,
qualvolles Sterben alter wie junger Menschen und sogar den
Tod kleiner, krank geborener Kinder, denen zu leben nicht
vergonnt ist, also anscheinend absolut unverschuldetes Lei-
den, Leid als unvermeidbares Schicksal. Aber der Mensch
kann auch Leid durch andere erfahren und natiirlich auch
anderen Leid zufiigen, ja sogar sich selbst. Das Leid, das der
Mensch als Leidtragender erfahren kann, ist nicht zuletzt

14



Schicksal und Schuld

von anderen Menschen verschuldet, oft ist es sogar selber
verschuldetes Leid. Es ist daher, wenn oder weil die leid-
bringenden Handlungen auch unterlassen werden kénnen,
in aller Regel auch vermeidbares Leid, und zwar ein durch
den Handelnden, eventuell auch durch die Betroffenen ver-
meidbares Leid, also verschuldetes Leid. Es gibt uniiberseh-
bar viel Leiden, das bei gutem Willen und einigem Nachden-
ken weitgehend vermeidbar wire.

Man pflegt das Leiden, das durch das blinde Natur-
geschehen in die Welt kommt, als physisches Ubel zu be-
zeichnen, auch wenn es psychische Auswirkungen hat. Das
Leid, das durch den Menschen in die Welt kommt — also das
aus Freiheit verursachte physische Ubel, insbesondere das
durch Bosheit angerichtete Ubel, oder auch die Bosheit selbst
— wird das moralische Ubel genannt. Und dieses ist wahr-
scheinlich das grofere Ubel. Daher kann sich das Hauptinter-
esse der Sinnfrage, wenigstens zunichst, auf das durch Men-
schen verursachte, also verschuldete Leiden richten. Woher
und wozu das moralische Ubel? Aber natiirlich stellt sich
auch immer wieder die Frage nach dem Sinn des physischen
Ubels, zumal es nicht selten Folge eines moralischen Ubels
ist.

Das Bild, das der Mensch sich von sich selbst macht, ist
uneindeutig. Einerseits glauben viele, dass der Mensch im
Grunde gut ist, dass zumindest sie selbst im Grunde gut oder
eigentlich guten Willens sind — an sich wollen wir alle das
Gute, das Verniinftige, das sogenannte Positive. Wie wire
sonst menschliches Leben, vor allem das Zusammenleben,
tiberhaupt moglich? Andererseits sehen wir, dass die Welt
an allen Ecken und Enden brennt, dass Menschen aus
manchmal anscheinend unerfindlichen Griinden im privaten
wie im offentlichen, vor allem im politischen Bereich ande-
ren Menschen nach Kriften schaden. Uberall scheinen Neid
und Eifersucht, Morde und Réubereien, ziigellose Gewalt

15



I. Sinn und Leid

und Grausamkeit mit manchmal geradezu irrationaler
Macht friedliche Verhiltnisse zu zerstoren; absolut irrsinni-
ge Greueltaten konnen bestehende Ordnungen zunichte
machen (um von dem unséglichen Leiden in den Internie-
rungslagern unterschiedlichster Regime ganz zu schweigen).
Ja, nicht wenige Menschen scheinen sogar sich selbst nach
Kriften zu schaden, sich selbst bewuf3t zu verletzen oder zu
verstimmeln, sogar sich selbst zu zerstoren. Sie quilen sich
aufgrund irgendwelcher ehrgeizigen Zielvorstellungen, aus
dsthetischen oder religiosen Motiven, sie opfern sogar ihr
Leben fiir irgendwelche Werte oder Hoffnungen, die ande-
ren Menschen nicht selten nur als wahnhaft erscheinen kon-
nen. Manche scheinen sich auch bewufst selbst demiitigen zu
wollen, sich geradezu fiir irgendeine reale oder auch nur
imaginare Schuld bestrafen zu wollen. Es gibt offenkundig
nicht nur Folter, sondern auch Selbstfolter, nicht nur Ver-
gewaltigung, sondern auch Selbstzerstorung, sozusagen Ver-
brechen gegen sich selbst. Der Mensch leidet nicht zuletzt an
sich und durch sich selbst.

Handeln richtet sich auf etwas, das der Handelnde fiir
irgendwie positiv hilt und dabei meist auch gegen etwas,
das als negativ eingeschitzt wird. Aber natiirlich gibt es auch
das direkt und wesentlich als Negation gemeinte Handeln; es
gibt das als Beschdadigung, Verletzung, Zerstorung, Vernich-
tung usw. gemeinte Handeln, das allerdings paradoxerweise
dann auch noch fiir irgendwie positiv gehalten werden kann.
Der negative Aspekt des Handelns scheint zwar im normalen
Handeln nicht vorzuherrschen, doch ist das oftmals lustvolle
Interesse an der Negation oder am Negativen bis hin zur
Mordtat nicht selten unverkennbar. Und es ist moglicher-
weise selbst schon ein Hinweis auf eine negative Grund-
einstellung oder Grundverfassung des Menschen. Unbe-
streitbar ist jedenfalls, dass es genug Elend in der Welt gibt,
fiir das der Mensch die unmittelbare Verantwortung tragt,

16



Schicksal und Schuld

das von Menschen, von mir oder von anderen, verschuldet
worden ist (und sei es nur durch Unaufmerksamkeit).

Wie dem im Einzelfall auch sei — der Mensch ist kein
harmloses, immer nur auf Harmonie bedachtes Lebewesen,
er ist nicht nur sozial und solidarisch, friedlich produktiv
und kreativ. Er ist auch, obgleich manchmal nur verhohlen,
asozial und unsolidarisch, aggressiv und destruktiv, er ver-
halt sich, nicht selten entgegen seiner erkldarten Absicht, in
Worten wie in Taten negativ. Dabei ist das grofdte Leid ge-
radezu sprichwortlich das, was der Mensch sich selbst antut.
Denn — was doch erstaunlich ist — der Mensch hat nicht nur
eine Neigung, anderen Gewalt anzutun, sondern sogar eine
Tendenz, sich selbst Leid zuzufiigen, und zwar bis hin zum
Selbstmord. Nicht nur ungewollt und indirekt, sondern auch
direkt und mit Absicht verhilt er sich auch zu sich selbst
negativ, obwohl sich doch angeblich jeder selbst liebt. Der
Mensch scheint durch und durch ein zumindest potentiell
verneinendes Lebewesen zu sein, nimlich ein sich selbst
und andere zumindest partiell verneinendes Lebewesen. Im
sogenannten Selbstmordattentat fallen die beiden extremen
Negationen sogar zusammen.

Wie und warum auch immer der Mensch dazu neigen
mayg, sich selbst und anderen Leid anzutun — auch wenn sie
im Grunde wahrscheinlich zusammenhingen, man muf3 die
beiden Hauptrichtungen praktischer menschlicher Negativi-
tat, die laesio alterius und die laesio sui ipsius, deutlich aus-
einanderhalten (und natiirlich auch die praktische Negation
einerseits und die theoretische, geistige oder logische
Negation andererseits). Sie bilden zwei nach ihren Zielobjek-
ten unterschiedliche Hauptarten feindlichen Verhaltens, die
man — quasi grammatisch — transitive und reflexive Negati-
vitit nennen konnte, aber sie haben auch gemeinsame
Aspekte und vielleicht sogar eine gemeinsame Wurzel. Man
muf3 sich daher fragen, warum sich der Mensch zu sich und

17



I. Sinn und Leid

seiner Welt (Mitwelt wie Umwelt) immer wieder so negativ
verhélt. Warum stiirzt der Mensch immer wieder sich selbst
und andere ins Verderben? Ist es nur Gedankenlosigkeit oder
irrationaler Haf3, wenn er sich und seine Mitmenschen
qualt? Was verspricht sich der Mensch davon, wenn er ande-
re oder sich selbst quédlt? Woher kommt der bise Wille?
Moglicherweise lassen sich viele Untaten wie z.B. Massen-
morde aber auch schmerzhafte selbstzerstorerische Rituale
wie z. B. Initiationsriten wenigstens z. T. mit kollektiven Psy-
chosen oder aberglaubischen Wahnideen erkliren. Man
konnte auch eine Art Erbsiinde als Quelle alles Bosen oder
eine Art Aggressionstrieb als biologische Basis aller Schand-
taten, auch aller Selbstqualerei, vermuten. Vielleicht ist der
Mensch sogar prinzipiell oder doch potentiell neurotisch. Die
gemeinsame Quelle der zweifachen, auf den ersten Blick
vollig entgegengesetzten oder gegenldufigen Negativitit ist
jedenfalls nicht auf Anhieb zu erkennen.

Wie und warum wir anderen Leid zufiigen

Krankungen und Verletzungen zwischen Menschen sind
gang und gibe. Wer lebt schon mit allen anderen Menschen
in volliger Harmonie, wer ist schon mit allen Menschen ab-
solut solidarisch? Das negative Verhalten der Menschen ge-
geniiber anderen Menschen beginnt schon mit dem alltig-
lichen riicksichtslosen Benehmen. Es wird deutlicher im
Liigen und im - offenen oder heimlichen — verletzenden
und herabsetzenden Reden, im Beleidigen und Verleumden,
im Verraten und Verstoflen, in Haf$ und Verachtung. Es zeigt
sich in der Vernachlassigung von Sorgfaltspflichten seitens
der Eltern und in der Aufsdssigkeit von Kindern. >Egoisti-
sches¢, santialtruistisches< oder >antisoziales< Verhalten ist

18



Wie und warum wir anderen Leid zufiigen

tiberall an der Tagesordnung. Nicht selten priigeln sich so-
wohl Kinder wie auch Erwachsene schon aus nichtigen
Griinden, nichtige Anldsse konnen sogar zu tddlichen Strei-
tigkeiten fithren. Ausgesprochen feindlich zeigt sich die Ne-
gativitit dariiber hinaus in Konkurrenzkdampfen aller Art, in
vielen brutalen Auseinandersetzungen und dann natiirlich
im Krieg, wie immer dieser sich rechtfertigen mag. Hier sind
Gewalt und Grausamkeit, Greueltaten unvorstellbaren Aus-
mafles, geradezu an der Tagesordnung. Vergewaltigungen,
sadistische Strafen und Folterungen werden nicht selten zu
Massenerscheinungen bis hin zum Vélkermord. Was sonst
Totungsdelikt heifst, gilt nun als Heldentum. Das Téten ist
die dufSerste Konsequenz negativen Verhaltens.

Negatives Verhalten gegeniiber den Artgenossen gibt es
natiirlich auch bei Tieren, auch im Tierreich herrschen List
und Gewalt. Hunger oder Futterneid, der erbitterte Kampf
um Sexualpartner und nicht zuletzt das Ausfechten von
Rangordnungen fiihren tiberall zu Streitigkeiten, die sogar
todliche Folgen haben konnen. Immer wieder geht es um
Macht, um dominante Positionen innerhalb von Gruppen
und gegeniiber anderen Gruppen. Manchmal scheinen auch
unter Tieren Gewalt und Streit sogar aus blofler >Lange-
weile« zu entstehen. Insofern konnte eine gewisse Neigung
zur Negativitit, die dem Aufbau der eigenen Position dient,
zur biologischen Erbmasse des Menschen gehoren. Aller-
dings diirfte aus dieser Perspektive der Mensch immer noch
das grofite, listigste und gewalttatigste Raubtier sein, also
nicht nur so oder so im Einzelfall >bose¢, sondern grundsitz-
lich angriffsbereit, den Mitmenschen feindlich gesonnen und
stindig bereit, diesem zu schaden, negativ aus Egoismus.

Aber sind Tiere (wie vermutlich nicht wenige Men-
schen) auch aus boser Absicht rauberisch, grausam, morde-
risch? Macht es ihnen auch Spaf, anderen Tieren, auch Art-
genossen, zu schaden, aus blofler Lust an der Quilerei

19



I. Sinn und Leid

Greueltaten zu begehen? Zweifellos gibt es auf menschlicher
wie auf tierischer Ebene immer wieder den Kampf aller ge-
gen alle. Natiirlich sind Menschen, dhnlich wie Tiere, oft
mehr oder weniger gezwungen, gegeneinander zu kidmpfen,
allein aus Griinden der Selbstbehauptung miteinander zu
konkurrieren oder sogar Krieg zu fithren. Und natiirlich gibt
es immer wieder erkennbare Lust an der Gewaltausiibung.
In menschlichen Auseinandersetzungen gibt es immer wie-
der eine sozusagen {iiberbordende Brutalitit, manchmal
sogar Explosionen von {iberschieflender Grausamkeit, sinn-
lose Massaker oder Gemetzel, Quailerei aller Art. Und am
schlimmsten diirfte die Zerstérungswut da grassieren, wo
sich das Morden durch hohere Ziele verschiedenster Art,
etwa durch eine hohere Gerechtigkeit oder durch den Auf-
trag Gottes, zu rechtfertigen versucht, also — typisch
menschlich — durch >Ideologien< oder Wahnvorstellungen.
Missionseifer aller Art ist jedenfalls eine Hauptursache men-
schenfeindlichen Handelns von Menschen. Dafiir scheint es
auf tierischer Ebene trotz aller individuellen und kollektiven
Revierkampfe, auch unter Raubtieren, nichts Vergleichbares
zu geben.

Die Bereitschaft, Schaden anzurichten, im Extremfall
sogar Zerstorungswut, kann sich bekanntlich auch auf
irgendwelche Dinge richten. Selbst schone oder niitzliche
Dinge sind vor sogenanntem Vandalismus nicht sicher, und
tiber dessen Ursache lasst sich aus verschiedenen Perspekti-
ven spekulieren. In den meisten Fallen aber — ob nun Stress
oder Depression, Frustration oder Verzweiflung, Hass oder
Selbsthass als konkrete Ursache ausgemacht wird — diirfte
das destruktive Verhalten gegen Sachen mit einer negativen
Einstellung gegeniiber anderen Menschen, einzelnen Men-
schen, einzelnen Gruppen oder der Gesellschaft im Ganzen,
zusammengehen oder sogar aus dieser resultieren. Der
Mensch ist wesentlich und wissentlich auch ein Feind des

20



Wie und warum wir anderen Leid zufiigen

Menschen und nicht selten sogar sein eigener Feind. Er exi-
stiert als potentielle Negation von allem und jedem und
nicht zuletzt als potentielle Selbstnegation.

Was aber ist der letzte Grund fiir all diese Krankungen
und Verletzungen, die Menschen einander zufiigen? Sind
Dummbheit oder Bosheit, obwohl nicht selten erkennbare Ur-
sachen grofiter Ungliicke, zureichende Erklarungsgriinde?
Warum ist der Mensch immer wieder — gedankenlos oder
leichtsinnig, >bose« oder >boswilligc — bereit, anderen Men-
schen Schaden zuzuftigen? Eitelkeit oder Bediirfnis nach An-
erkennung, Ehrgeiz oder Geldgier, Herrschsucht oder
Machtwille, Ruhmsucht oder Eroberungslust, auch Abnei-
gung und Angst mogen wesentliche Ursachen fiir private
und politische Kampfe sein. Aber sie erklaren nicht die ex-
zessive Grausamkeit, mit der so viele Auseinandersetzungen
gefiihrt werden. Es kann aus irgendwelchen Griinden unver-
meidlich sein, andere zu berauben oder zu tdten, aber die
immer wieder offenkundige Lust, auch innerhalb der eige-
nen Gesellschaft zu verletzen und zu quilen, mufd noch
tiefere Griinde haben. Fast sieht es so aus, als ob es einen
angeborenen, potentiellen Sadismus gebe, namlich einen
Sadismus im allerweitesten Sinne, den sexuellen Sadismus
einschlieffend und sogar fundierend.

Man kann das jederzeit mogliche feindliche Verhalten
gegeniiber anderen Menschen transitive Negativitit nennen.
Sie ist transitiv im doppelten Sinne. Das Ich richtet sich auf
ein anderes Ich und geht insofern tiber sich selbst hinaus, es
tiberschreitet sich redend und handelnd. Dabei negiert es
sich sozusagen selbst, indem es sich in gewisser Weise und
bis zu einem gewissen Grade hinter sich 1a3t. Primér aber
und direkt zielt die konkrete transitive Negation auf den an-
deren Menschen. Dabei negiert das Ich das andere Ich, schon
indem es dieses im Denken objektiviert (selbst wenn der
Mensch einen anderen zum Gegenstand eines beabsichtigten

21



I. Sinn und Leid

>wohlwollenden< Handelns macht). Aber diese unvermeidli-
che Objektivierung schon im Akt der Erkenntnis ist wie die
ebenso unvermeidliche Selbstnegation durch Selbstiiber-
schreitung nur die Basis der wirklichen transitiven Negation,
die auf die bewufste Verletzung eines anderen Menschen
zielt; offensichtlich wollen Menschen einander auch absicht-
lich schaden, also zumindest partiell zerstoren. Letztlich wird
in der feindlichen transitiven Negativitit, der Gewalttat, so-
gar das Menschsein des anderen in Frage gestellt, der andere
durch praktische Negation herabgesetzt und verdinglicht.
Der Verbrecher erniedrigt den anderen Menschen, indem er
sich durch sein Verhalten iiber ihn setzt, ihn als anderen
Menschen verachtet; er negiert den anderen, indem er ihm
die Anerkennung als ein anderes mitmenschliches Ich, als
potentielles Du, verweigert. Allerdings negiert das Ich, das
sich auf diese Weise entsolidarisiert und einem anderen Ich
wissentlich und willentlich Schaden bzw. Leid zufiigt, indi-
rekt auch das eigene Menschsein.

Wie und warum wir uns selbst Leid zufiigen

Die Fihigkeit, ja Neigung der Menschen, einander zu scha-
den, ist bekannt und wird immer wieder hochemotional und
lautstark beklagt. Die Fihigkeit, ja Neigung der Menschen,
sich selbst zu quélen, wird hingegen vergleichsweise weniger
beachtet, obwohl sie vielleicht fundamentaler ist. Dabei
braucht man noch gar nicht an Selbstkasteiung oder Selbst-
verstiimmelung, z.B. aus sreligiosen< Motiven, zu denken;
die Gewalt gegen sich selbst fingt im Grunde schon mit der
einfachsten, alltiglichen Selbstdisziplin an. Die allgemeine
Selbstquilerei beginnt schon dann, wenn Menschen z.B.
aus Geldgeiz sich selbst nichts gonnen, aus Ehrgeiz sich zu

22



