Suhrkamp Verlag

Leseprobe

Jiirgen Habermas
Auch eine Geschichte
der Philosophie
Band 1
Die okzidentale Konstellation

von Glauben und Wissen
Suhrkamp

Habermas, Jiirgen
Auch eine Geschichte der Philosophie

Band 1: Die okzidentale Konstellation von Glauben und Wissen Band 2: Verniinftige Freiheit.
Spuren des Diskurses iiber Glauben und Wissen
Zwei Binde

© Suhrkamp Verlag
978-3-518-58736-2



SV






Jirgen Habermas
Auch eine Geschichte

der Philosophie
Band 1

Die okzidentale Konstellation
von Glauben und Wissen

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
uber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

4. Auflage 2020

Erste Auflage 2019
© Suhrkamp Verlag Berlin 2019
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung, des
offentlichen Vortrags sowie der Ubertragung durch Rundfunk
und Fernsehen, auch einzelner Teile. Kein Teil des Werkes darf in
irgendeiner Form (durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Ver-
fahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reprodu-
ziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet,
vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Satz: Satz-Offizin Hiimmer GmbH, Waldbiittelbrunn
Druck: Pustet, Regensburg
Printed in Germany
ISBN 978-3-518-5§8736-2



Inhalt

BAND 1: DIE OKZIDENTALE KONSTELLATION VON GLAUBEN
UND WISSEN

VOorwort . ... 9
Siglen . ... 17

I. Zur FRAGE EINER GENEALOGIE NACHMETAPHYSISCHEN

DENKENS ... ... 21
1. Krisenszenarien und Verfallsgeschichten in philosophischen
Grofitheorien des 20. Jahrhunderts .. ............... 40
2. Religion als eine »gegenwirtige« Gestalt des objektiven
GEISTES? o vttt 75
3. Der okzidentale Entwicklungspfad und der
Universalititsanspruch nachmetaphysischen Denkens ... 110
4. Gesellschaftstheoretische Grundannahmen und
programmatische Ausblicke . ........ ... ... ... ... 136

II. DIE SAKRALEN WURZELN DER ACHSENZEITLICHEN

UBERLIEFERUNGEN + .+« « v tete e e ee e e e e 175
1. Kognitiver Durchbruch und Bewahrung des sakralen
Kerns ... 182
2. Mythosund Ritus . ...... ... ... .. . .. ... 201
3. Der Sinndes Sakralen . ......................... 246
4. Der Weg zur achsenzeitlichen Transformation des religiosen
Bewusstselns .. ... 273

III. EIN PROVISORISCHER VERGLEICH DER

ACHSENZEITLICHEN WELTBILDER . . ... .............. 307
1. Die Moralisierung des Heiligen und der Bruch mit dem
mythischen Denken . .. ...... ... .. ... ... .. ... 312
2. Die Abkehr des jidischen Monotheismus vom
»Heidentum« . ... .. .. i 327

3. Buddhas Lehre und Praxis ....................... 361



4. Konfuzianismus und Taoismus . ...................

5. Von den griechischen »Naturphilosophen« zu Sokrates

6. Platos Ideenlehre — im Vergleich . ..................

ERSTE ZWISCHENBETRACHTUNG: DIE BEGRIFFLICHEN

WEICHENSTELLUNGEN DER ACHSENZEIT . . . oo v v vv v .

IV. D1E SYMBIOSE VON GLAUBEN UND WISSEN IM
CHRISTLICHEN PLATONISMUS UND DIE ENTSTEHUNG DER

ROMISCH-KATHOLISCHEN KIRCHE . .................

1. Das Urchristentum: Der verkiindigende und der

verkiindigte Jesus . ... ...

2. Die Begegnung von Christentum und Hellenismus in der

grikoromanischen Umgebung des Kaiserreichs ........

3. Plotin und Augustin: Die christliche Transformation des

PlatoniSmus . . o v v v et et e

4. Die romisch-katholische Kirche — zwischen Heilsanstalt

und weltlicher Macht .. ......... ... . ... .. ....

V. Das cHRISTLICHE EUROPA: FORTSCHREITENDE
DIFFERENZIERUNG ZWISCHEN SACERDOTIUM UND REGNUM,

GLAUBEN UND WISSEN .+ it vttt i et i ee e eae

1. Kirche, Gesellschaft und Staat im »christlichen Europa«
2. Die Herausforderungen des Aristoteles fiir die Theologie

des 13. Jahrhunderts . . ............. ... ... .....
3. Die Antworten des Thomas von Aquin . .. ...........

4. Die Ontologisierung der aristotelischen Ethik und der

Umbau der praktischen Philosophie ................

VI. D1E viA MODERNA: PHILOSOPHISCHE
WEICHENSTELLUNGEN ZUR WISSENSCHAFTLICHEN,
RELIGIOSEN UND GESELLSCHAFTLICH-POLITISCHEN

MODERNE ... ...
1. Einleitung eines Paradigmenwechsels: Duns Scotus . .. ..

2. Wilhelm von Ockham: Das doppelte Gesicht der

»nominalistischen Revolution« .. ..................



3. Die funktionale Ausdifferenzierung von Recht und Politik
und eine neue Form der gesellschaftlichen Integration ... 852
4. Eine funktionalistische Theorie der staatlichen Macht
(Niccolo Machiavelli) und neue Legitimationsprobleme
(Francisco de Vitoria) ... ....vvitinnneennne... 886

Inhalt BAND 2: VERNUNFTIGE FREIHEIT. SPUREN DES
Di1SKURSES UBER GLAUBEN UND WISSEN . ............. 919



Ich habe wihrend meiner aktiven Zeit als Hochschullehrer und Mit-
direktor eines Max-Planck-Instituts das aulerordentliche Privileg
genossen, aus den konzentrierten Diskussionen mit einer vergleichs-
weise grofen Zahl von scharfsinnigen, kritischen und einfallsreich
konstruktiv denkenden Mitarbeitern sowie ehemaligen »Schiilern«
lernen zu konnen. Dieses Gliick des Lernens voneinander ist mir
erst in seinem vollen Gewicht zu Bewusstsein gekommen, seitdem
ich es — wie bei der Abfassung dieses Buches — vermisse. In der zeit-
lichen Reihenfolge der jeweils engeren Zusammenarbeit danke ich
dafiir vor allem:

Oskar Negt

Ulrich Oevermann

Claus Offe

Gertrud Nunner-Winkler
Rainer Dobert

Klaus Eder

Gunter Frankenberg

Axel Honneth

Lutz Wingert

Bernhard Peters (1949-2005)
Klaus Giinther

Ingeborg Maus

Rainer Forst

Cristina Lafont

Peter Niesen

Thomas M. Schmidt

Von dem Altesten aus dieser Reihe habe ich in philosophischer Hin-
sicht am meisten gelernt. Seinem Andenken widme ich dieses Buch:

Albrecht Wellmer (1933-2018)



Vorwort

Ein Motiv, das mich auch zu der miiffligen und ziemlich lange anhal-
tenden Altersbeschiftigung mit der Geschichte der Philosophie ge-
fihrt hat, mochte ich nicht verschweigen. Es hat mir einfach Spaf§
gemacht, die Lektiire vieler bedeutender Texte, die ich nie gelesen
hatte, nachzuholen, und viele andere Texte, die ich in aktuellen Zu-
sammenhingen schon so oft konsumiert hatte, wieder zu lesen —
aber dieses Mal aus der Sicht eines alt gewordenen, auf sein eigenes,
vergleichsweise verschontes Leben zurtickblickenden Philosophie-
professors: Zum ersten Mal habe ich die Werke nicht nur systema-
tisch verarbeitet und »gebraucht, in vielen Fillen habe ich sie nun
auch mit einem gewissen biographischen Interesse an den herausfor-
dernden Lebensumstinden ihrer Autoren wahrgenommen.' Das
rechtfertigt natiirlich nicht ein so waghalsiges, eigentlich unserioses
Unternehmen, bei dem mir auf jeder Seite bewusst war, in meinem
Alter Bibliotheken von Sekundirliteratur nicht mehr beriicksichti-
gen zu konnen. Also kann es bei diesem erneuten Durchgang durch
die Geschichte der westlichen Philosophie bestenfalls um die Plausi-
bilisierung einer Lesart gehen, und zwar im Hinblick auf eine, wie
man heute wohl sagt, metatheoretische Frage: Was kann heute noch
ein angemessenes Verstindnis der Aufgabe der Philosophie sein?

Das Buch sollte urspringlich heiflen: »Zur Genealogie nachmeta-
physischen Denkens. Auch eine Geschichte der Philosophie, am
Leitfaden des Diskurses iiber Glauben und Wissen«. Die Bedenken
des Verlages gegen eine solch barocke Ausschweifung hitten mich
nicht gestort, aber vor Abschluss des Manuskripts habe ich mich
fir die melancholische Kurzfassung des geplanten Titels entschie-
den — in Anspielung auf einen berithmten Essay von Johann Gott-
fried Herder. Nachdem ich die »Dritte Zwischenbetrachtung« fer-
tiggestellt hatte, wurde mir namlich klar, dass ich nur noch in der
Traditionslinie von Kant und Hegel das Frihstadium des nachmeta-

1 Wegen der bisher iiberwiegend systematischen Ausrichtung meiner akademischen

Interessen konnte ich mich bei der Ausarbeitung nicht auf die Vorarbeit philoso-
phiegeschichtlicher Vorlesungen stiitzen. Das war wohl nicht nur von Nachteil.

9



physischen Denkens um die Mitte des 19. Jahrhunderts grob wiirde
skizzieren konnen. Die Darstellung der verzweigten Argumenta-
tionsketten, die sich seitdem in der Tradition von Hume und Ben-
tham einerseits, von Kant, Schelling und Hegel andererseits ausdif-
ferenziert haben, vor allem ein erneuter analytischer Durchgang
durch jene Diskussionen, die sich zwischen diesen »Lagern« an zen-
tralen Problemen entziindet haben, hitte mich bis tief in die Debat-
ten der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts, also meiner eigenen
Lebenszeit verwickeln miissen. An diesen Kontroversen war mir
als einem teilnehmenden Beobachter aufgefallen, dass sich in der
Konkurrenz der Ansitze immer wieder dieselbe Differenz von Hin-
tergrundannahmen spiegelt — ob nun in den Wahrheits-, Rationali-
tits- oder Sprachtheorien, ob in der Logik und Methodologie der
Sozialwissenschaften, in den ethischen Ansitzen oder, und vor al-
lem, in den Moral-, Rechts- und Politiktheorien. Die eine Seite setzt
ithre Analysen bei den Vorstellungen und Intentionen, Verhaltens-
weisen und Dispositionen der einzelnen Subjekte an, wihrend die
andere Seite bei denselben Fragen von intersubjektiv geteilten Sym-
bol- und Regelsystemen, von Sprachen, Praktiken, Lebensformen
und Traditionen ausgeht, um dann erst, anhand der entsprechenden
Diskurstypen, die notwendigen subjektiven Bedingungen fiir die
Beherrschung dieser Strukturen und den Erwerb entsprechender
Kompetenzen zu untersuchen.? Diese Konkurrenzlage darzustel-
len, hitte mindestens ein weiteres Buch erfordert, und dafiir reichen
meine Krifte nicht mehr aus. Ich habe andernorts die wichtigsten
Argumente, die aus meiner Sicht in diesen Kontroversen von para-
digmatischer Relevanz den Ausschlag geben, ohnehin schon behan-
delt.

Dann dringt sich allerdings die Frage auf, warum die Vorgeschichte
dieser Paradigmenkonkurrenz, die sich auch noch innerhalb der
Sprachphilosophie des 20. Jahrhunderts fortgesetzt hat,* von Inte-

2 Vgl. M.R. Bennett, P.M.S. Hacker, Die philosophischen Grundlagen der Nenrowis-
senschaften, Darmstadt 2010.

3 J. Habermas, Philosophische Texte. Studienausgabe in fiinf Binden, Frankfurt/M.
2009.

4 C. Taylor, Das sprachbegabte Tier. Grundziige des menschlichen Sprachvermo-
gens, Berlin 2017, 211-244.

I0



resse ist: Wozu soll eine ausschweifende Genealogie der entspre-
chenden theoretischen Weichenstellungen dienen? Die Kontrover-
sen selbst sollten doch zur Klarung der systematischen Fragen genti-
gen. Die kurze Antwort lautet: Weil es mir um ein anderes Thema
geht, nicht um eine Reihe kontroverser Grundfragen, sondern um
das implizite Verstindnis von Philosophie, das sich in den paradig-
matischen Voraussetzungen fiir die Behandlung dieser Fragen aus-
driickt. Griinde im Streit um das professionelle Selbstverstindnis
der Philosophie sind auch Griinde fiir und gegen eine bestimmte
»Lesart« der Geschichte der Philosophie. Freilich erheben sich ge-
gen die Fruchtbarkeit einer solchen Fragestellung sogleich Einwan-
de. Spriefien nicht Auffassungen von der eigentlichen Aufgabe phi-
losophischen Denkens wie Zweige am Stamm der durchgefiibrten
philosophischen Untersuchungen — und fallen sie nicht davon auch
wieder wie diirre Zweige ab? Verdringt nicht ein professionelles
Selbstverstindnis das nichste? Weiff man tberhaupt, welche Art
von Argumenten in einem solchen Streit zihlen kann? Jeder tiber-
zeugende philosophische Ansatz spricht doch fiir sich selber; mit
jedem neuen zeigt sich, was Philosophie leisten kann und was sie sein
soll. Zu diesem Einwand passt das Kuhn’sche Bild vom kontingen-
ten Auf und Ab der wissenschaftlichen Paradigmen; und aus der
Sicht des mittleren Foucault lassen sich, wenn man will, hinter der
Maske der Diskurse auch noch die herrschenden gesellschaftlichen
Michte entdecken.

Dem steht entgegen, dass Paradigmenwechsel auch in der Philoso-
phie von Lernprozessen angestoflen werden und dass selbst das fal-
sche Feyerabend’sche Bild vom zufilligen Auf- und Abstieg der
Paradigmen noch eine gewisse Kontinuitit voraussetzt: dass es iiber-
haupt Theorien gibt, die sich als eine Fortsetzung der bisherigen Phi-
losophiegeschichte zu erkennen geben. Bisher konnte man davon
ausgehen, dass es auch weiterhin ernstzunehmende Versuche geben
wird, Kants Grundfragen zu beantworten: »Was kann ich wissen?«,
»Was soll ich tun?«, »Was darf ich hoffen?« und: »Was ist der
Mensch?«. Aber ich bin unsicher geworden, ob die Philosophie,
wie wir sie kennen, noch eine Zukunft hat — ob sich nicht das Format
jener Fragestellungen tiberlebt hat, sodass die Philosophie als Fach
nur noch mit ihren begriffsanalytischen Fertigkeiten und als die Ver-

II



walterin ihrer eigenen Geschichte tiberlebt. Die Philosophie folgt
wie alle Disziplinen dem Zug zu einer immer weitergehenden Spe-
zialisierung. An einigen Orten geht sie schon in der Rolle einer be-
griffsanalytischen Dienstleistung fiir die Kognitionswissenschaften
auf; an anderen zerfasert der Kern der Disziplin in niitzlichen An-
geboten fiir einen wachsenden wirtschafts-, bio- oder umweltethi-
schen Beratungsbedarf.

Solche aufgelesenen Beobachtungen miissen noch nicht viel heiffen.
Beunruhigender ist die Unvermeidlichkeit, ja Wiinschbarkeit der
fortschreitenden Spezialisierung, mit der auch die Philosophie der
inneren Dynamik jeder wissenschaftlichen Arbeitsteilung und dem
normalen Gang des wissenschaftlichen Fortschritts folgt; denn die
Spezialisierung stellt fiir unsere Disziplin eine Herausforderung der
besonderen Art dar. Was fiir andere Wissenschaften nur Fortschritte
bringt, bedeutet fiir die Philosophie, die ja das Ganze nicht aus dem
Auge verlieren darf, auch eine Herausforderung fur jene Grundfra-
gen, tiber die sie sich bisher definiert hat. Wenn sich die Philosophie
»am Ganzen« orientieren soll, kann eine solche Formulierung heute
natirlich nicht mehr auf ein metaphysisches, auch nicht auf ein so-
genanntes »wissenschaftliches« Weltbild abzielen. Das Zeitalter der
Weltbilder ist seit dem 17. Jahrhundert aus guten Griinden vorbei.
Mich bewegt die Frage, was von der Philosophie tibrigbleiben wiir-
de, wenn sie nicht nach wie vor versuchte, zur rationalen Klirung
unseres Selbst- und Weltverstindnisses beizutragen — dabei markiert
der Bindestrich genau jenes Thema, das im Fortgang der Spezialisie-
rung unter die Rider zu geraten droht.

Auch die Philosophie ist eine wissenschaftliche Denkungsart, aber
sie ist keine Wissenschaft, die daran arbeitet, immer mehr iiber im-
mer »weniger«, das heifSt enger und genauer definierte Gegenstands-
bereiche zu lernen; sie unterscheidet nimlich zwischen Wissenschaft
und Aufklirung, wenn sie erkliren will, was unsere wachsenden wis-
senschaftlichen Kenntnisse von der Welt fiir uns bedeuten — fiir uns
als Menschen, als moderne Zeitgenossen und als individuelle Perso-
nen. Und dieser praktische Selbstbezug auf unsere Lebensfiihrung
stiftet bei der Verarbeitung jedes weiteren Lernfortschritts, jedes
revisionistischen Zuwachses an Weltwissen erst den festzuhalten-
den Bezug zum Ganzen eines immer uniiberschaubarer werdenden

I2



Wissenskosmos. Die Philosophie wiirde gleichwohl, wie ich meine,
ithr Proprium verraten, wenn sie — und sei es auch im begriinde-
ten Bewusstsein einer Uberforderung — den holistischen Bezug
auf unser Orientierungsbedurfnis preisgibe. Aber in diese Zone
gerit eine Praxis und eine Auffassung von Philosophie, die sich ih-
rer Aufklirungsrolle entledigt und einem szientistischen Selbstmiss-
verstandnis erliegt, indem sie sich an der Seite der objektivierenden
Wissenschaften vom selbstreferenziellen Bezug eines Beitrags zur
rationalen Welt- und Selbstverstindigung verabschiedet.s Sie darf
von Haus aus nicht vor dem Komplexititswachstum unserer Gesell-
schaft und unseres immer weitergehend spezialisierten Wissens von
der Welt resignieren, wenn sie — wie Kant zu seiner Zeit — ihre Zeit-
genossen nach wie vor mit Griinden dazu ermutigen will, von ihrer
Vernunft einen autonomen Gebrauch zu machen und ihr gesell-
schaftliches Dasein praktisch zu gestalten.b

Allerdings ist dieser Impuls zur Aufklirung, der sich im praktischen
Bezug des philosophischen Denkens zum Orientierungsbediirfnis
der Menschen angesichts der jeweils aktuellen Herausforderungen
duflert, alles andere als selbstverstindlich. Er zehrt nimlich von ei-
ner ratselhaften Initiative zum Gebrauch unserer verniinfrigen Frei-
heit. Dieses grofle Thema hat die Philosophie von Kant bis Marx
beschiftigt, ja okkupiert, und es bildet auch den roten Faden meiner
Untersuchung. Demgegeniiber begegnet man heute in szientisti-
scher Gestalt einem modernen Wiederginger des antiken Nezessita-
rismus, wobei der Widerspruch zum performativen Handlungsbe-
wusstsein mit dem Pflaster eines kompatibilistischen Begriffs von
Willensfreiheit zwar verdeckt, aber nicht aufgelost wird. Darin spie-

5 »Szientistisch« nenne ich die Auffassung, dass sich die fiir wissenschaftliches Den-
ken verbindlichen Rationalititsmafistibe ausschlielich am Vorbild der Theorie-
bildung und der Verfahren nomologischer Naturwissenschaften zu orientieren
haben.

6 Die Ankniipfung der frithen Kritischen Theorie an diesen kantischen Impuls ver-
rat sich in: M. Horkheimer, H. Marcuse, »Philosophie und kritische Theorie«, in:
Zeitschrift fiir Sozialforschung, 6:3, 1937, 625-647, hier 636: »Wenn Vernunft die
Gestaltung des Lebens nach der freien Entscheidung der erkennenden Menschen
meint, so weist die Forderung der Vernunft nunmehr auf die Schaffung einer gesell-
schaftlichen Organisation, in der die Individuen nach ihren Bediirfnissen gemein-
sam ihr Leben regeln.«

13



gelt sich ein Fatalismus, der sich in dem Mafle ausbreitet, wie sich die
Menschheit in die Komplexitit der unbeherrschten Nebenfolgen
ihrer selbsterzeugten 6konomischen und technologischen Wachs-
tumsdynamik verstrickt. Aber das Thema des Gebrauchs verniinfti-
ger Freiheit kehrt in seiner ganzen Wucht zuriick, sobald sich die
Philosophie ihres eigenen Entstehungskontextes vergewissert. So-
bald sie erkennt, dass sie nicht mit einem absoluten Anfang beginnen
kannund der Unterstellung eines view from nowhere entsagen muss,
kann sie die Unabhingigkeit ihres Urteils nur durch einen histori-
schen Selbstbezug sichern. Dieser Selbstbezug darf sich freilich
nicht kurzatmig in der Reflexion auf die Bindungen des jeweils ak-
tuellen Nachdenkens an den historischen Ort seiner gesellschaft-
lichen Beziige und politischen Herausforderungen erschopfen. Die
historische Selbstvergewisserung muss weiter ausholen und sich auf
eine Rekonstruktion von beiden Stringen des philosophischen Er-
bes erstrecken: Erst im Lichte des Erbes, von dem sich die Philoso-
phie in ihrer nachmetaphysischen Gestalt gelost hat, erkennt man
das Erbe, das sie angetreten hat, in seinen richtigen Proportionen:
die Emanzipation zum Gebrauch der verniinftigen Freiheit bedeu-
tet Befreiung und normative Bindung in einem. Erst das Verstindnis
der Griinde, die seit der Reformation die Subjektphilosophie zur
anthropozentrischen Blickwendung, vor allem zur nachmetaphysi-
schen Verabschiedung des Glaubens an eine restituierende oder »ret-
tende« Gerechtigkeit genotigt haben, 6ffnet die Augen fiir das Maf§
an Kooperationsbereitschaft, das kommunikativ vergesellschaftete
Subjekte dem Gebrauch ihrer verniinftigen Freiheit zumuten mds-
sen.

In ihren Anfingen gehorte die Philosophie zu den an einer Hand
abzihlbaren metaphysischen und religiosen Weltbildern der Achsen-
zeit. Das ist thr zum Schicksal geworden. Denn seit der Entstehung
des christlichen Platonismus im rémischen Kaiserreich gewinnt der
Diskurs iber Glauben und Wissen fir die weitere Entwicklung des
philosophischen Erbes der Griechen eine konstitutive Rolle. Daher
dient mir dieser Diskurs als Leitfaden fiir die Genealogie eines nach-
metaphysischen Denkens, die zeigen soll, wie sich die Philosophie —
komplementir zur Ausbildung einer christlichen Dogmatik in Be-
griffen der Philosophie — ihrerseits wesentliche Gehalte aus religio-

14



sen Uberlieferungen angeeignet und in begriindungsfihiges Wissen
transformiert hat.” Genau dieser semantischen Osmose verdankt
das an Kant und Hegel anschlieflende sikulare Denken das The-
ma verniinftiger Freiheit und die bis heute mafigebenden Grund-
begriffe der praktischen Philosophie. Wihrend die griechische Kos-
mologie entwurzelt worden ist, sind semantische Gehalte biblischen
Ursprungs in die Grundbegriffe des nachmetaphysischen Denkens
uberfihrt worden.®

Die Frage, was sich die Philosophie noch zutrauen kann und soll,
entscheidet sich heute, ungeachtet ihres unverhohlen sikularen Cha-
rakters, an jenem transformierten Erbe religioser Herkunft. Dieses
ist allerdings nur in eine der beiden heute konkurrierenden Gestal-
ten nachmetaphysischen Denkens eingegangen. Dieser Umstand
wird so interpretiert, dass eine konsequente Losung vom religidsen
Erbe nur auf der empiristischen beziehungsweise naturalistischen
Linie nachmetaphysischen Denkens gelungen ist. Gegen diese An-
nahme spricht der tiefe Einschnitt jener radikalen Religionskritik,
mit dem sich das zugleich historische und materialistische Denken

7 Das Interesse, das mich als Philosophen in dieser Arbeit leitet, fihrt natiirlich zu
einer asymmetrischen Einstellung gegentiber dem Diskurs tiber Glauben und Wis-
sen: Ich mochte nachvollziehen, was die Philosophie aus diesem Diskurs gelernt
hat. Ob sich dieser Lernprozess erschopft hat oder ob er etwa angesichts einer ka-
tegorial neuen Herausforderung wie der Abschaffung der Naturwiichsigkeit des
menschlichen Organismus mit der Aussicht auf eine Erweiterung des sikularen
Argumentationshaushaltes fortgesetzt werden kann, kénnen wir a fortiori, also
vor einem ernsthaft unternommenen Versuch selbst, nicht wissen. Eine Genealo-
gie nachmetaphysischen Denkens, die in der Einstellung eines methodischen Athe-
ismus durchgefiihrt wird, kann andererseits auch als eine Empfehlung verstanden
werden, dass sich die Philosophie gegentiber diesem Anregungspotential lernbereit
verhalten solle, ohne allerdings dafiir Abstriche am autonomen Gebrauch der Ver-
nunft zu machen. Im Verlaufe eines solchen Diskurses unter Beteiligten miissten
natlirlich auch die Philosophen eine andere, und zwar eine dialogische Einstellung
gegeniiber zweiten Personen einnehmen und zur gegenseirigen Perspektiveniiber-
nahme bereit sein. Zur Kritik an einer sikularistisch verhirteten Mentalitit, die
eine solche Einstellung blockiert, vgl. J. Habermas, »Religion und nachmetaphysi-
sches Denkenc, in: ders., Nachmetaphysisches Denken I1, Berlin 2012, 96-119.
Insoweit versuche ich mit dieser Genealogie nachmetaphysischen Denkens einen
Gedanken auszufithren, den ich vor einem Vierteljahrhundert in der Diskussion
mit Johann B. Metz entwickelt habe: J. Habermas, »Israel oder Athen: Wem gehort
die anamnetische Vernunft? Johann Baptist Metz zur Einheit in der multikulturel-
len Vielfalt«, in: ders., Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck. Phi-
losophische Essays, Frankfurt/M. 1997, 98-111.

oo

5



der Junghegelianer bei aller Kontinuitit von Hegel abwendet — frei-
lich ohne damit das Interesse an den Spuren der Vernunft in der Ge-
schichte und allgemein ein Verstiandnis ihrer philosophischen Arbeit
aufzugeben, das auf die Beforderung verniinftiger Lebensverhaltnis-
seausgerichtetist. Ein solches professionelles Selbstverstindnis lasst
sich mit einer plausiblen Lesart der Geschichte der Philosophie stiit-
zen, wenn sich diese Geschichte tiber Abgriinde hinweg auch als
eine unregelmiflige Folge von kontingent ausgeldsten Lernprozes-
sen begreifen lasst. Im Verlauf der in diesem Sinne »genealogischen«
Darstellung sollen nicht nur die kontingenten Umstande deutlich
werden, die jeweils zu Lernprozessen herausgefordert haben, son-
dern auch die Griinde, die dafiir sprechen, an einem komprehensi-
ven Begriff der Vernunft und einem entsprechend anspruchsvollen
Selbstverstindnis des philosophischen Denkens festzuhalten.

Die Arbeit an einem Buch und die Konzentration, die das erfordert,
zehren auch an der Lebenszeit. So hitte die linger als ein Jahrzehnt
wiahrende Beschiftigung mit demselben Thema in der Einsamkeit
und Freiheit eines Emeritiertendaseins leicht die Form eines bedri-
ckenden Exerzitiums annehmen kénnen. Dass es dazu nicht gekom-
men ist, verdanke ich Ute — und ich denke dabei nicht allein an die
Anregungen aus den fortgesetzten Gesprichen mit ihr iiber die The-
men des soeben Gelesenen, sondern tiberhaupt an die einfache, aber
schwer in Worte zu fassende Tatsache ihrer Prisenz. Was diese fiir
mich bedeutet, liefSe sich auch mit einer Widmung nicht abgelten.

Starnberg, im Dezember 2018 J.H.

16



Siglen

Platos Schriften

Alc. T = Alkibiades I
Apol. = Apologie

Charm. = Charmides

Ep. = Epistulae

Eutyphr. = Euthyphron
Hp. mai. = Hippias maior
Hp. min. = Hippias minor
La. = Laches

Leg. = Nomoi

Ly. = Lysis

Men. = Menon

Phd. = Phaidon

Phdr. = Phaidros

Pol. = Politikos

Prm. = Parmenides

Resp. = Politeia

Augustins Schriften

beata v. = De beata vita

civ. = De civitate Dei

conf. = Confessiones

lib. arb. = De libero arbitrio
trin. = De trinitate

vera rel. = De vera religione

Aristoteles’ Schriften

Anal. post. = Analytica posteriora
EN = Ethica Nicomachea

Met. = Metaphysica

Phys. = Physica

Pol. = Politica

17



Thomas’ Schriften

De ent. et ess. = De ente et essentia

De reg. princ. = De regimine principum ad regem Cypri
De ver. = De veritate

ScG = Summa contra Gentiles

Sent. Ethic. = Sententia libri Ethicorum

STh = Summa Theologica

Super Boeth. De trin. = Expositio super Boethii De trinitate

Spinozas Schriften
EgM = Ethik mit geometrischer Methode begriindet
TpT = Theologisch-politischer Traktat

Lockes Schriften
VmV = Versuch tiber den menschlichen Verstand

ZAR = Zwei Abhandlungen iiber die Regierung

Humes Schriften

DR = Dialoge iiber natiirliche Religion

NR = Die Naturgeschichte der Religion

TN = Ein Traktat iiber die menschliche Natur

UM = Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral
UV = Eine Untersuchung tiber den menschlichen Verstand

Kants Schriften

FM = Preisschrift zur Frage nach den wirklichen Fortschritten der
Metaphysik

GMS = Grundlegung zur Metaphysik der Sitten

IaG = Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbtirgerlicher
Absicht

KpV = Kritik der praktischen Vernunft

KrV = Kritik der reinen Vernunft

KU = Kritik der Urteilskraft

Log = Logik

MAM = Mutmafilicher Anfang der Menschengeschichte

RGV = Die Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft
RL = Metaphysische Anfangsgriinde der Rechtslehre

18



SF = Der Streit der Fakultiten

TP = Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht fir die Praxis

UGTP = Uber den Gebrauch teleologischer Prinzipien in der Philo-
sophie

WDO = Was heifit: Sich im Denken orientieren?

ZeF = Zum ewigen Frieden

Herders Schriften

AUS = Abhandlung iiber den Ursprung der Sprache

IPG = Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit
PGB = Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der
Menschheit

Schleiermachers Schriften

Dial. = Dialektik

Dogm. = Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der Evange-
lischen Kirche im Zusammenhange dargestellt

Herm. = Hermeneutik und Kritik

Humboldts Schriften

DS = Uber Denken und Sprechen

Dualis = Uber den Dualis

NSp = Uber den Nationalcharakter der Sprachen

SpE = Uber das vergleichende Sprachstudium in Beziehung auf die
verschiedenen Epochen der Sprachentwicklung

VSp = Uber die Verschiedenheiten des menschlichen Sprachbaues
VSpE = Uber die Verschiedenheiten des menschlichen Sprachbaues

und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschenge-
schlechts

Hegels Schriften

DFS = Differenz des Fichte’schen und Schelling’schen Systems der
Philosophie

E = Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften im Grund-
risse

I = Die Wissenschaft der Logik

19



I1I = Die Philosophie des Geistes

EGP = Einleitung in die Geschichte der Philosophie

NR = Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Natur-
rechts

R = Grundlinien der Philosophie des Rechts

SF = Systemfragment von 1800

VGP = Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie

VPG = Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte

VPR = Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion

Feuerbachs Schriften

BH = Brief an G.W.F. Hegel: 22. Nov. 1828

GPZ = Grundsitze der Philosophie der Zukunft

KHP = Zur Kritik der Hegelschen Philosophie

TRP = Vorlidufige Thesen zur Reformation der Philosophie
WC = Das Wesen des Christentums

Kierkegaards Schriften

AUN = Abschlieflende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Phi-
losophischen Brocken

EO = Entweder / Oder

FZ = Furcht und Zittern

KT = Die Krankheit zum Tode

PB = Philosophische Brocken

20



