
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Habermas, Jürgen
Auch eine Geschichte der Philosophie

Band 1: Die okzidentale Konstellation von Glauben und Wissen Band 2: Vernünftige Freiheit.
Spuren des Diskurses über Glauben und Wissen

Zwei Bände

© Suhrkamp Verlag
978-3-518-58736-2



SV





Jürgen Habermas
Auch eine Geschichte

der Philosophie
Band 

Die okzidentale Konstellation
von Glauben und Wissen

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

. Auflage 

Erste Auflage 
© Suhrkamp Verlag Berlin 

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung, des
öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung durch Rundfunk
und Fernsehen, auch einzelner Teile. Kein Teil des Werkes darf in
irgendeiner Form (durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Ver-
fahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reprodu-
ziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet,

vervielfältigt oder verbreitet werden.
Satz: Satz-Offizin Hümmer GmbH,Waldbüttelbrunn

Druck: Pustet, Regensburg
Printed in Germany

ISBN ----



Inhalt

B : D  K  G

 W

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Siglen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

I. Z F  G 

D . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. KrisenszenarienundVerfallsgeschichten in philosophischen

Großtheorien des . Jahrhunderts . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Religion als eine »gegenwärtige« Gestalt des objektiven

Geistes? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Der okzidentale Entwicklungspfad und der

Universalitätsanspruch nachmetaphysischen Denkens . . . 
. Gesellschaftstheoretische Grundannahmen und

programmatische Ausblicke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

II. D  W  

Ü . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Kognitiver Durchbruch und Bewahrung des sakralen

Kerns . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Mythos und Ritus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Der Sinn des Sakralen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. DerWeg zur achsenzeitlichenTransformation des religiösen

Bewusstseins . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

III. E  V 

 W . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Die Moralisierung des Heiligen und der Bruch mit dem

mythischen Denken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Die Abkehr des jüdischen Monotheismus vom

»Heidentum« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Buddhas Lehre und Praxis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 



. Konfuzianismus und Taoismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Von den griechischen »Naturphilosophen« zu Sokrates . . 
. Platos Ideenlehre – im Vergleich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

E Z: D 

W  A . . . . . . . . . . . . . . 

IV. D S  G  W 

 P   E 

ö- K . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Das Urchristentum: Der verkündigende und der

verkündigte Jesus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Die Begegnung von Christentum und Hellenismus in der

gräkoromanischen Umgebung des Kaiserreichs . . . . . . . . 
. Plotin und Augustin: Die christliche Transformation des

Platonismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Die römisch-katholische Kirche – zwischen Heilsanstalt

und weltlicher Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

V. D  E: F
D  SACERDOTIUM  REGNUM,
G  W . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Kirche, Gesellschaft und Staat im »christlichen Europa« . 
. Die Herausforderungen des Aristoteles für die Theologie

des . Jahrhunderts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Die Antworten des Thomas von Aquin . . . . . . . . . . . . . . 
. Die Ontologisierung der aristotelischen Ethik und der

Umbau der praktischen Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . 

VI. D VIA MODERNA: P
W  ,
ö  -
M . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Einleitung eines Paradigmenwechsels: Duns Scotus . . . . . 
. Wilhelm von Ockham: Das doppelte Gesicht der

»nominalistischen Revolution« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 



. Die funktionale Ausdifferenzierung von Recht und Politik
und eine neue Form der gesellschaftlichen Integration . . . 

. Eine funktionalistische Theorie der staatlichen Macht
(Niccolò Machiavelli) und neue Legitimationsprobleme
(Francisco de Vitoria) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Inhalt B : Vü F. S 

D ü G  W . . . . . . . . . . . . . . 



Ich habe währendmeiner aktiven Zeit als Hochschullehrer undMit-
direktor eines Max-Planck-Instituts das außerordentliche Privileg
genossen, aus denkonzentriertenDiskussionenmit einer vergleichs-
weise großen Zahl von scharfsinnigen, kritischen und einfallsreich
konstruktiv denkenden Mitarbeitern sowie ehemaligen »Schülern«
lernen zu können. Dieses Glück des Lernens voneinander ist mir
erst in seinem vollen Gewicht zu Bewusstsein gekommen, seitdem
ich es –wie bei der Abfassung dieses Buches – vermisse. In der zeit-
lichen Reihenfolge der jeweils engeren Zusammenarbeit danke ich
dafür vor allem:

Oskar Negt
Ulrich Oevermann
Claus Offe
Gertrud Nunner-Winkler
Rainer Döbert
Klaus Eder
Günter Frankenberg
Axel Honneth
Lutz Wingert
Bernhard Peters (-)
Klaus Günther
Ingeborg Maus
Rainer Forst
Cristina Lafont
Peter Niesen
Thomas M. Schmidt

Von demÄltesten aus dieser Reihe habe ich in philosophischer Hin-
sicht am meisten gelernt. Seinem Andenken widme ich dieses Buch:

Albrecht Wellmer (-)



Vorwort

EinMotiv, das mich auch zu der müßigen und ziemlich lange anhal-
tenden Altersbeschäftigung mit der Geschichte der Philosophie ge-
führt hat, möchte ich nicht verschweigen. Es hat mir einfach Spaß
gemacht, die Lektüre vieler bedeutender Texte, die ich nie gelesen
hatte, nachzuholen, und viele andere Texte, die ich in aktuellen Zu-
sammenhängen schon so oft konsumiert hatte, wieder zu lesen –

aber dieses Mal aus der Sicht eines alt gewordenen, auf sein eigenes,
vergleichsweise verschontes Leben zurückblickenden Philosophie-
professors: Zum ersten Mal habe ich die Werke nicht nur systema-
tisch verarbeitet und »gebraucht«, in vielen Fällen habe ich sie nun
auchmit einem gewissenbiographischen Interesse an den herausfor-
dernden Lebensumständen ihrer Autoren wahrgenommen. Das
rechtfertigt natürlich nicht ein so waghalsiges, eigentlich unseriöses
Unternehmen, bei dem mir auf jeder Seite bewusst war, in meinem
Alter Bibliotheken von Sekundärliteratur nicht mehr berücksichti-
gen zu können. Also kann es bei diesem erneuten Durchgang durch
dieGeschichte der westlichen Philosophie bestenfalls umdie Plausi-
bilisierung einer Lesart gehen, und zwar im Hinblick auf eine, wie
man heute wohl sagt, metatheoretische Frage:Was kann heute noch
ein angemessenes Verständnis der Aufgabe der Philosophie sein?
Das Buch sollte ursprünglich heißen: »Zur Genealogie nachmeta-
physischen Denkens. Auch eine Geschichte der Philosophie, am
Leitfaden des Diskurses über Glauben undWissen«. Die Bedenken
des Verlages gegen eine solch barocke Ausschweifung hätten mich
nicht gestört, aber vor Abschluss des Manuskripts habe ich mich
für die melancholische Kurzfassung des geplanten Titels entschie-
den – in Anspielung auf einen berühmten Essay von Johann Gott-
fried Herder. Nachdem ich die »Dritte Zwischenbetrachtung« fer-
tiggestellt hatte, wurde mir nämlich klar, dass ich nur noch in der
Traditionslinie von Kant undHegel das Frühstadium des nachmeta-

 Wegen der bisher überwiegend systematischenAusrichtungmeiner akademischen
Interessen konnte ich mich bei der Ausarbeitung nicht auf die Vorarbeit philoso-
phiegeschichtlicher Vorlesungen stützen. Das war wohl nicht nur von Nachteil.





physischen Denkens um dieMitte des . Jahrhunderts grob würde
skizzieren können. Die Darstellung der verzweigten Argumenta-
tionsketten, die sich seitdem in der Tradition von Hume und Ben-
tham einerseits, von Kant, Schelling und Hegel andererseits ausdif-
ferenziert haben, vor allem ein erneuter analytischer Durchgang
durch jene Diskussionen, die sich zwischen diesen »Lagern« an zen-
tralen Problemen entzündet haben, hätte mich bis tief in die Debat-
ten der zweiten Hälfte des . Jahrhunderts, also meiner eigenen
Lebenszeit verwickeln müssen. An diesen Kontroversen war mir
als einem teilnehmenden Beobachter aufgefallen, dass sich in der
Konkurrenz derAnsätze immer wieder dieselbeDifferenz vonHin-
tergrundannahmen spiegelt – ob nun in den Wahrheits-, Rationali-
täts- oder Sprachtheorien, ob in der Logik und Methodologie der
Sozialwissenschaften, in den ethischen Ansätzen oder, und vor al-
lem, in denMoral-, Rechts- und Politiktheorien. Die eine Seite setzt
ihre Analysen bei den Vorstellungen und Intentionen, Verhaltens-
weisen und Dispositionen der einzelnen Subjekte an, während die
andere Seite bei denselben Fragen von intersubjektiv geteilten Sym-
bol- und Regelsystemen, von Sprachen, Praktiken, Lebensformen
und Traditionen ausgeht, um dann erst, anhand der entsprechenden
Diskurstypen, die notwendigen subjektiven Bedingungen für die
Beherrschung dieser Strukturen und den Erwerb entsprechender
Kompetenzen zu untersuchen. Diese Konkurrenzlage darzustel-
len, hätte mindestens einweiteres Buch erfordert, und dafür reichen
meine Kräfte nicht mehr aus. Ich habe andernorts die wichtigsten
Argumente, die aus meiner Sicht in diesen Kontroversen von para-
digmatischer Relevanz den Ausschlag geben, ohnehin schon behan-
delt.

Dann drängt sich allerdings die Frage auf, warum die Vorgeschichte
dieser Paradigmenkonkurrenz, die sich auch noch innerhalb der
Sprachphilosophie des . Jahrhunderts fortgesetzt hat, von Inte-

 Vgl.M.R.Bennett, P.M.S.Hacker,Die philosophischenGrundlagen derNeurowis-
senschaften, Darmstadt .

 J. Habermas, Philosophische Texte. Studienausgabe in fünf Bänden, Frankfurt/M.
.

 C. Taylor, Das sprachbegabte Tier. Grundzüge des menschlichen Sprachvermö-
gens, Berlin , -.





resse ist: Wozu soll eine ausschweifende Genealogie der entspre-
chenden theoretischen Weichenstellungen dienen? Die Kontrover-
sen selbst sollten doch zurKlärung der systematischen Fragen genü-
gen. Die kurze Antwort lautet: Weil es mir um ein anderes Thema
geht, nicht um eine Reihe kontroverser Grundfragen, sondern um
das implizite Verständnis von Philosophie, das sich in den paradig-
matischen Voraussetzungen für die Behandlung dieser Fragen aus-
drückt. Gründe im Streit um das professionelle Selbstverständnis
der Philosophie sind auch Gründe für und gegen eine bestimmte
»Lesart« der Geschichte der Philosophie. Freilich erheben sich ge-
gen die Fruchtbarkeit einer solchen Fragestellung sogleich Einwän-
de. Sprießen nicht Auffassungen von der eigentlichen Aufgabe phi-
losophischen Denkens wie Zweige am Stamm der durchgeführten
philosophischen Untersuchungen – und fallen sie nicht davon auch
wieder wie dürre Zweige ab? Verdrängt nicht ein professionelles
Selbstverständnis das nächste? Weiß man überhaupt, welche Art
von Argumenten in einem solchen Streit zählen kann? Jeder über-
zeugende philosophische Ansatz spricht doch für sich selber; mit
jedemneuenzeigt sich,wasPhilosophie leistenkannundwas sie sein
soll. Zu diesem Einwand passt das Kuhn’sche Bild vom kontingen-
ten Auf und Ab der wissenschaftlichen Paradigmen; und aus der
Sicht des mittleren Foucault lassen sich, wenn man will, hinter der
Maske der Diskurse auch noch die herrschenden gesellschaftlichen
Mächte entdecken.
Dem steht entgegen, dass Paradigmenwechsel auch in der Philoso-
phie von Lernprozessen angestoßen werden und dass selbst das fal-
sche Feyerabend’sche Bild vom zufälligen Auf- und Abstieg der
Paradigmennoch eine gewisseKontinuität voraussetzt: dass es über-
hauptTheorien gibt, die sich als eineFortsetzungderbisherigenPhi-
losophiegeschichte zu erkennen geben. Bisher konnte man davon
ausgehen, dass es auch weiterhin ernstzunehmende Versuche geben
wird, Kants Grundfragen zu beantworten: »Was kann ich wissen?«,
»Was soll ich tun?«, »Was darf ich hoffen?« und: »Was ist der
Mensch?«. Aber ich bin unsicher geworden, ob die Philosophie,
wie wir sie kennen, noch eineZukunft hat –ob sich nicht dasFormat
jener Fragestellungen überlebt hat, sodass die Philosophie als Fach
nur nochmit ihren begriffsanalytischen Fertigkeiten und als die Ver-





walterin ihrer eigenen Geschichte überlebt. Die Philosophie folgt
wie alle Disziplinen dem Zug zu einer immer weitergehenden Spe-
zialisierung. An einigen Orten geht sie schon in der Rolle einer be-
griffsanalytischen Dienstleistung für die Kognitionswissenschaften
auf; an anderen zerfasert der Kern der Disziplin in nützlichen An-
geboten für einen wachsenden wirtschafts-, bio- oder umweltethi-
schen Beratungsbedarf.
Solche aufgelesenen Beobachtungen müssen noch nicht viel heißen.
Beunruhigender ist die Unvermeidlichkeit, ja Wünschbarkeit der
fortschreitenden Spezialisierung, mit der auch die Philosophie der
inneren Dynamik jeder wissenschaftlichen Arbeitsteilung und dem
normalen Gang des wissenschaftlichen Fortschritts folgt; denn die
Spezialisierung stellt für unsere Disziplin eine Herausforderung der
besonderenArt dar.Was für andereWissenschaftennurFortschritte
bringt, bedeutet für die Philosophie, die ja das Ganze nicht aus dem
Auge verlieren darf, auch eine Herausforderung für jene Grundfra-
gen, über die sie sich bisher definiert hat.Wenn sich die Philosophie
»amGanzen« orientieren soll, kann eine solche Formulierung heute
natürlich nicht mehr auf ein metaphysisches, auch nicht auf ein so-
genanntes »wissenschaftliches«Weltbild abzielen. Das Zeitalter der
Weltbilder ist seit dem . Jahrhundert aus guten Gründen vorbei.
Mich bewegt die Frage, was von der Philosophie übrigbleiben wür-
de, wenn sie nicht nach wie vor versuchte, zur rationalen Klärung
unseres Selbst- undWeltverständnisses beizutragen – dabei markiert
der Bindestrich genau jenes Thema, das im Fortgang der Spezialisie-
rung unter die Räder zu geraten droht.
Auch die Philosophie ist eine wissenschaftliche Denkungsart, aber
sie ist keine Wissenschaft, die daran arbeitet, immer mehr über im-
mer »weniger«, das heißt enger und genauer definierteGegenstands-
bereiche zu lernen; sie unterscheidet nämlich zwischenWissenschaft
undAufklärung,wenn sie erklärenwill,was unserewachsendenwis-
senschaftlichen Kenntnisse von derWelt für uns bedeuten – für uns
als Menschen, als moderne Zeitgenossen und als individuelle Perso-
nen. Und dieser praktische Selbstbezug auf unsere Lebensführung
stiftet bei der Verarbeitung jedes weiteren Lernfortschritts, jedes
revisionistischen Zuwachses an Weltwissen erst den festzuhalten-
den Bezug zumGanzen eines immer unüberschaubarer werdenden





Wissenskosmos. Die Philosophie würde gleichwohl, wie ich meine,
ihr Proprium verraten, wenn sie – und sei es auch im begründe-
ten Bewusstsein einer Überforderung – den holistischen Bezug
auf unser Orientierungsbedürfnis preisgäbe. Aber in diese Zone
gerät eine Praxis und eine Auffassung von Philosophie, die sich ih-
rerAufklärungsrolle entledigt und einem szientistischen Selbstmiss-
verständnis erliegt, indem sie sich an der Seite der objektivierenden
Wissenschaften vom selbstreferenziellen Bezug eines Beitrags zur
rationalen Welt- und Selbstverständigung verabschiedet. Sie darf
vonHaus aus nicht vor demKomplexitätswachstumunsererGesell-
schaft und unseres immer weitergehend spezialisiertenWissens von
der Welt resignieren, wenn sie – wie Kant zu seiner Zeit – ihre Zeit-
genossen nach wie vor mit Gründen dazu ermutigen will, von ihrer
Vernunft einen autonomen Gebrauch zu machen und ihr gesell-
schaftliches Dasein praktisch zu gestalten.

Allerdings ist dieser Impuls zurAufklärung, der sich im praktischen
Bezug des philosophischen Denkens zum Orientierungsbedürfnis
der Menschen angesichts der jeweils aktuellen Herausforderungen
äußert, alles andere als selbstverständlich. Er zehrt nämlich von ei-
ner rätselhaften Initiative zumGebrauch unserer vernünftigen Frei-
heit. Dieses große Thema hat die Philosophie von Kant bis Marx
beschäftigt, ja okkupiert, und es bildet auch den roten Fadenmeiner
Untersuchung. Demgegenüber begegnet man heute in szientisti-
scher Gestalt einemmodernenWiedergänger des antikenNezessita-
rismus, wobei der Widerspruch zum performativen Handlungsbe-
wusstsein mit dem Pflaster eines kompatibilistischen Begriffs von
Willensfreiheit zwar verdeckt, aber nicht aufgelöst wird. Darin spie-

 »Szientistisch« nenne ich die Auffassung, dass sich die für wissenschaftliches Den-
ken verbindlichen Rationalitätsmaßstäbe ausschließlich am Vorbild der Theorie-
bildung und der Verfahren nomologischer Naturwissenschaften zu orientieren
haben.

 Die Anknüpfung der frühen Kritischen Theorie an diesen kantischen Impuls ver-
rät sich in: M. Horkheimer, H. Marcuse, »Philosophie und kritische Theorie«, in:
Zeitschrift für Sozialforschung, :, , -, hier : »Wenn Vernunft die
Gestaltung des Lebens nach der freien Entscheidung der erkennenden Menschen
meint, soweist die Forderung derVernunft nunmehr auf die Schaffung einer gesell-
schaftlichen Organisation, in der die Individuen nach ihren Bedürfnissen gemein-
sam ihr Leben regeln.«





gelt sich ein Fatalismus, der sich in demMaße ausbreitet, wie sich die
Menschheit in die Komplexität der unbeherrschten Nebenfolgen
ihrer selbsterzeugten ökonomischen und technologischen Wachs-
tumsdynamik verstrickt. Aber das Thema des Gebrauchs vernünfti-
ger Freiheit kehrt in seiner ganzen Wucht zurück, sobald sich die
Philosophie ihres eigenen Entstehungskontextes vergewissert. So-
bald sie erkennt, dass sie nichtmit einemabsolutenAnfang beginnen
kannundderUnterstellung einesview fromnowhere entsagenmuss,
kann sie die Unabhängigkeit ihres Urteils nur durch einen histori-
schen Selbstbezug sichern. Dieser Selbstbezug darf sich freilich
nicht kurzatmig in der Reflexion auf die Bindungen des jeweils ak-
tuellen Nachdenkens an den historischen Ort seiner gesellschaft-
lichen Bezüge und politischen Herausforderungen erschöpfen. Die
historische Selbstvergewisserung muss weiter ausholen und sich auf
eine Rekonstruktion von beiden Strängen des philosophischen Er-
bes erstrecken: Erst im Lichte des Erbes, von dem sich die Philoso-
phie in ihrer nachmetaphysischen Gestalt gelöst hat, erkennt man
das Erbe, das sie angetreten hat, in seinen richtigen Proportionen:
die Emanzipation zum Gebrauch der vernünftigen Freiheit bedeu-
tet Befreiung und normativeBindung in einem. Erst dasVerständnis
der Gründe, die seit der Reformation die Subjektphilosophie zur
anthropozentrischen Blickwendung, vor allem zur nachmetaphysi-
schenVerabschiedungdesGlaubens an eine restituierende oder »ret-
tende« Gerechtigkeit genötigt haben, öffnet die Augen für das Maß
an Kooperationsbereitschaft, das kommunikativ vergesellschaftete
Subjekte dem Gebrauch ihrer vernünftigen Freiheit zumuten müs-
sen.
In ihren Anfängen gehörte die Philosophie zu den an einer Hand
abzählbarenmetaphysischenund religiösenWeltbildern derAchsen-
zeit. Das ist ihr zum Schicksal geworden. Denn seit der Entstehung
des christlichen Platonismus im römischen Kaiserreich gewinnt der
Diskurs über Glauben undWissen für die weitere Entwicklung des
philosophischen Erbes der Griechen eine konstitutive Rolle. Daher
dientmir dieserDiskurs als Leitfaden für dieGenealogie eines nach-
metaphysischen Denkens, die zeigen soll, wie sich die Philosophie –
komplementär zur Ausbildung einer christlichen Dogmatik in Be-
griffen der Philosophie – ihrerseits wesentliche Gehalte aus religiö-





sen Überlieferungen angeeignet und in begründungsfähigesWissen
transformiert hat. Genau dieser semantischen Osmose verdankt
das an Kant und Hegel anschließende säkulare Denken das The-
ma vernünftiger Freiheit und die bis heute maßgebenden Grund-
begriffe der praktischen Philosophie.Während die griechische Kos-
mologie entwurzelt worden ist, sind semantischeGehalte biblischen
Ursprungs in die Grundbegriffe des nachmetaphysischen Denkens
überführt worden.

Die Frage, was sich die Philosophie noch zutrauen kann und soll,
entscheidet sich heute, ungeachtet ihres unverhohlen säkularenCha-
rakters, an jenem transformierten Erbe religiöser Herkunft. Dieses
ist allerdings nur in eine der beiden heute konkurrierenden Gestal-
ten nachmetaphysischen Denkens eingegangen. Dieser Umstand
wird so interpretiert, dass eine konsequente Lösung vom religiösen
Erbe nur auf der empiristischen beziehungsweise naturalistischen
Linie nachmetaphysischen Denkens gelungen ist. Gegen diese An-
nahme spricht der tiefe Einschnitt jener radikalen Religionskritik,
mit dem sich das zugleich historische und materialistische Denken

 Das Interesse, das mich als Philosophen in dieser Arbeit leitet, führt natürlich zu
einer asymmetrischen Einstellung gegenüber demDiskurs überGlaubenundWis-
sen: Ich möchte nachvollziehen, was die Philosophie aus diesem Diskurs gelernt
hat. Ob sich dieser Lernprozess erschöpft hat oder ob er etwa angesichts einer ka-
tegorial neuen Herausforderung wie der Abschaffung der Naturwüchsigkeit des
menschlichen Organismus mit der Aussicht auf eine Erweiterung des säkularen
Argumentationshaushaltes fortgesetzt werden kann, können wir a fortiori, also
vor einem ernsthaft unternommenen Versuch selbst, nicht wissen. Eine Genealo-
gie nachmetaphysischenDenkens, die in derEinstellung einesmethodischenAthe-
ismus durchgeführt wird, kann andererseits auch als eine Empfehlung verstanden
werden, dass sich die Philosophie gegenüber diesemAnregungspotential lernbereit
verhalten solle, ohne allerdings dafür Abstriche am autonomen Gebrauch der Ver-
nunft zu machen. Im Verlaufe eines solchen Diskurses unter Beteiligten müssten
natürlich auch die Philosophen eine andere, und zwar eine dialogische Einstellung
gegenüber zweiten Personen einnehmen und zur gegenseitigen Perspektivenüber-
nahme bereit sein. Zur Kritik an einer säkularistisch verhärteten Mentalität, die
eine solche Einstellung blockiert, vgl. J. Habermas, »Religion und nachmetaphysi-
sches Denken«, in: ders., Nachmetaphysisches Denken II, Berlin , -.

 Insoweit versuche ich mit dieser Genealogie nachmetaphysischen Denkens einen
Gedanken auszuführen, den ich vor einem Vierteljahrhundert in der Diskussion
mit Johann B.Metz entwickelt habe: J.Habermas, »Israel oderAthen:Wem gehört
die anamnetische Vernunft? Johann Baptist Metz zur Einheit in der multikulturel-
len Vielfalt«, in: ders.,Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck. Phi-
losophische Essays, Frankfurt/M. , -.





der Junghegelianer bei aller Kontinuität von Hegel abwendet – frei-
lich ohne damit das Interesse an den Spuren der Vernunft in der Ge-
schichte und allgemein einVerständnis ihrerphilosophischenArbeit
aufzugeben, das auf die Beförderung vernünftiger Lebensverhältnis-
se ausgerichtet ist. Ein solches professionelles Selbstverständnis lässt
sichmit einer plausiblen Lesart derGeschichte der Philosophie stüt-
zen, wenn sich diese Geschichte über Abgründe hinweg auch als
eine unregelmäßige Folge von kontingent ausgelösten Lernprozes-
sen begreifen lässt. ImVerlauf der in diesem Sinne »genealogischen«
Darstellung sollen nicht nur die kontingenten Umstände deutlich
werden, die jeweils zu Lernprozessen herausgefordert haben, son-
dern auch die Gründe, die dafür sprechen, an einem komprehensi-
ven Begriff der Vernunft und einem entsprechend anspruchsvollen
Selbstverständnis des philosophischen Denkens festzuhalten.

Die Arbeit an einem Buch und die Konzentration, die das erfordert,
zehren auch an der Lebenszeit. So hätte die länger als ein Jahrzehnt
währende Beschäftigung mit demselben Thema in der Einsamkeit
und Freiheit eines Emeritiertendaseins leicht die Form eines bedrü-
ckenden Exerzitiums annehmen können. Dass es dazu nicht gekom-
men ist, verdanke ich Ute – und ich denke dabei nicht allein an die
Anregungen aus den fortgesetztenGesprächenmit ihr über die The-
men des soebenGelesenen, sondern überhaupt an die einfache, aber
schwer in Worte zu fassende Tatsache ihrer Präsenz.Was diese für
mich bedeutet, ließe sich auch mit einerWidmung nicht abgelten.

Starnberg, im Dezember  J.H.





Siglen

Platos Schriften
Alc. I = Alkibiades I
Apol. = Apologie
Charm. = Charmides
Ep. = Epistulae
Eutyphr. = Euthyphron
Hp. mai. = Hippias maior
Hp. min. = Hippias minor
La. = Laches
Leg. = Nomoi
Ly. = Lysis
Men. = Menon
Phd. = Phaidon
Phdr. = Phaidros
Pol. = Politikos
Prm. = Parmenides
Resp. = Politeia

Augustins Schriften
beata v. = De beata vita
civ. = De civitate Dei
conf. = Confessiones
lib. arb. = De libero arbitrio
trin. = De trinitate
vera rel. = De vera religione

Aristoteles’ Schriften
Anal. post. = Analytica posteriora
EN = Ethica Nicomachea
Met. = Metaphysica
Phys. = Physica
Pol. = Politica





Thomas’ Schriften
De ent. et ess. = De ente et essentia
De reg. princ. = De regimine principum ad regem Cypri
De ver. = De veritate
ScG = Summa contra Gentiles
Sent. Ethic. = Sententia libri Ethicorum
STh = Summa Theologica
Super Boeth. De trin. = Expositio super Boethii De trinitate

Spinozas Schriften
EgM = Ethik mit geometrischer Methode begründet
TpT = Theologisch-politischer Traktat

Lockes Schriften
VmV = Versuch über den menschlichen Verstand
ZAR = Zwei Abhandlungen über die Regierung

Humes Schriften
DR = Dialoge über natürliche Religion
NR = Die Naturgeschichte der Religion
TN = Ein Traktat über die menschliche Natur
UM = Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral
UV = Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand

Kants Schriften
FM = Preisschrift zur Frage nach den wirklichen Fortschritten der
Metaphysik
GMS = Grundlegung zur Metaphysik der Sitten
IaG = Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher
Absicht
KpV = Kritik der praktischen Vernunft
KrV = Kritik der reinen Vernunft
KU = Kritik der Urteilskraft
Log = Logik
MAM = Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschichte
RGV = Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft
RL = Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre





SF = Der Streit der Fakultäten
TP = Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht für die Praxis
ÜGTP =Über den Gebrauch teleologischer Prinzipien in der Philo-
sophie
WDO = Was heißt: Sich im Denken orientieren?
ZeF = Zum ewigen Frieden

Herders Schriften
AUS = Abhandlung über den Ursprung der Sprache
IPG = Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit
PGB = Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der
Menschheit

Schleiermachers Schriften
Dial. = Dialektik
Dogm. =Der christlicheGlaube nach denGrundsätzen der Evange-
lischen Kirche im Zusammenhange dargestellt
Herm. = Hermeneutik und Kritik

Humboldts Schriften
DS = Über Denken und Sprechen
Dualis = Über den Dualis
NSp = Über den Nationalcharakter der Sprachen
SpE = Über das vergleichende Sprachstudium in Beziehung auf die
verschiedenen Epochen der Sprachentwicklung
VSp = Über die Verschiedenheiten des menschlichen Sprachbaues
VSpE = Über die Verschiedenheiten des menschlichen Sprachbaues
und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschenge-
schlechts

Hegels Schriften
DFS = Differenz des Fichte’schen und Schelling’schen Systems der
Philosophie
E = Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grund-
risse
I = Die Wissenschaft der Logik





III = Die Philosophie des Geistes
EGP = Einleitung in die Geschichte der Philosophie
NR = Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Natur-
rechts
R = Grundlinien der Philosophie des Rechts
SF = Systemfragment von 
VGP = Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie
VPG = Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte
VPR = Vorlesungen über die Philosophie der Religion

Feuerbachs Schriften
BH = Brief an G.W.F. Hegel: . Nov. 
GPZ = Grundsätze der Philosophie der Zukunft
KHP = Zur Kritik der Hegelschen Philosophie
TRP = Vorläufige Thesen zur Reformation der Philosophie
WC = Das Wesen des Christentums

Kierkegaards Schriften
AUN =Abschließende unwissenschaftlicheNachschrift zu den Phi-
losophischen Brocken
EO = Entweder / Oder
FZ = Furcht und Zittern
KT = Die Krankheit zum Tode
PB = Philosophische Brocken




