
Johannes Kopp

GEBET ALS SELBSTGESPRÄCH
GEBET UND KOAN ALS BEZIEHUNG ZU GOTT IN MIR

Selbstfindung und Gottfindung zugleich? Christliche und buddhistische 
Tradition inspirieren sich gegenseitig zu einem neuen spirituellen Weg. 

Das sich vertiefende wortlose Gebet und das Üben mit einem Koan 
können ein Weg zu „Gott in mir“ sein. Dabei geht es um nichts weniger, 
als um geglücktes Mensch-Sein.

Der Autor P. Johannes Kopp SAC ist Pallottiner-Pater und Zen-Meister.

„Wer lautern Herzens lebt und geht auf Christi Bahn, 
der betet wesentlich Gott in sich selber an.“ 

Angelus Silesius

„Meine Lieblingsbeschäftigung ist es, 
das Alles im Nichts zu sehen“ 

Vinzenz Pallotti

Christus ist in euch, die Hoffnung auf die Herrlichkeit (Kol 1.27) 

P. JOHANNES KOPP SAC
Der Pallottinerpater Johannes Kopp SAC, 
geb. 1927, zum Priester geweiht 1963, gehört zur 
ersten Generation der christlichen Zen-Lehrer um 
den Japan-Missionar P. Hugo Enomya-Lassalle.

1985 erlangte er durch Yamada Kôun Roshi in  
Kamakura, Japan, die Lehrbefähigung. 2006 
bestätigte der heutige Leiter von Sanbo-Zen, 
Yamada Ryôun Roshi, die Ernennung. 

Die Begegnung von Zen-Buddhismus und  
Christentum sieht P. Johannes Kopp als Forde-
rung und Inspiration für die Suche nach dem 
Gemeinsamen, dem kostbaren Potenzial der 
Weltreligionen für den Frieden in der Welt. 

LEBEN AUS DER MITTE heißt das von  
P. Johannes im Jahre 1973 begonnene und seit 
2014 von P. Paul Rheinbay SAC weiter geführte 
Programm der Zen-Kontemplation im Bistum 
Essen.

Die Zen-Kontemplation kann für Christen zu 
einem Weg der Glaubenserfahrung werden. Sie 
verbindet in der Erfahrung der Einheit, die jede 
Fremdheit auflöst und in einem neuen Bewusst-
sein zu ein einem verantwortlichen Leben in 
Zuversicht motiviert.

WWW.ZEN-KONTEMPLATION.DE

Jo
ha

nn
es

 K
op

p
G

EB
ET

 A
LS

 S
EL

BS
TG

ES
PR

ÄC
H

ISBN  978-3-87614-028-5

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_Schutzumschlag_666x266_RZ.indd   1 10.12.15   14:19



Johannes Kopp

GEBET ALS SELBSTGESPRÄCH
GEBET UND KOAN ALS BEZIEHUNG ZU GOTT IN MIR

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   1 09.12.15   16:18



Die Anregung, das Eigentliche der Zen-Kon-
templation von LEBEN AUS DER MITTE ins 
Wort zu bringen, erhielt ich am Tag der Priester 
und Diakone im Bistum Essen am 13.1.2014 
durch den Referenten Prof. Tomáš Halík. Dieser 
erwähnte am Ende seines Vortrags, ein japani-
scher Kollege habe ihm gesagt, ein Zugang zur 
Heiligen Schrift für Glaubenserfahrung sei nur 
über die Koanweise erreichbar. Im Anschluss 
an diesen Vortrag wurde ich von Mitbrüdern 
gefragt, wie das zu verstehen sei.

In dieser Schrift versuche ich, soweit es möglich 
ist, auf diese Frage einzugehen, wohl wissend 
um die Grenzen der Sprache und meiner Mög-
lichkeiten.

VORWORT

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   2 09.12.15   16:18



3

So sei diese Schrift Suchenden gewidmet, die 
offen sind für die Geheimniswirklichkeit des 
Menschen und gemäß des Unaussprechlichen 
keine widerspruchslosen Erklärungen erwarten, 
sondern Sprache als Hinweis eines brennenden 
Herzens sehen können.

Als Hinweis – und nur als Hinweis: „Brannte 
uns nicht das Herz“ (Lk 24,32) sagen auch wir, 
wenn wir auf dem Weg der Zen-Kontemplation 
auf dem Wege sind, im Wahren Selbst eine 
Chiffre der Geheimniswirklichkeit zu erkennen 
und zu erfahren – in Annäherung zu der For-
derung: „Fragt euch selbst, ob ihr im Glauben 
seid. Habt ihr nicht erkannt, dass Jesus Chris-
tus in euch ist! Sonst hättet ihr als Gläubige ja 
schon versagt“ (2 Kor 13,5). Dies in Korrespon-
denz von Selbstfindung und Gottfindung, wenn 
auch nie in Identität, so doch in gegenseitig 
bedingter Intensivierung.

So wage ich mich an das Thema „Gebet als 
Selbstgespräch“, in dem das Wahre Selbst 
nicht als aufgeblähtes Ich erscheint, sondern als 
Entäußerung zum Wir nach den eucharistischen 
Worten: „Das ist mein Leib, der für euch hinge-
geben wird.“

Um Missverständnisse zu mindern, sollen nicht 
einzelne Begriffe herausgenommen, sondern 
in ihrem erklärenden Kontext gelesen werden. 
Mit diesem Anspruch wendet sich auch Tomáš 
Halík an seine Leser: „Denn vielleicht erkennt 
auch ein Mensch, der nie die Sprachphilosophie 
Wittgensteins studiert hat, dessen Grundprinzip 
an, dass wir den wirklichen Sinn eines Satzes 
nicht im Satz selbst entdecken, sondern im 
Kontext, in dem der Satz gesagt oder geschrie-
ben wurde.“1

Ich lege diese Schrift in ihrem Ungenügen 
vor nach dem Motto unseres Programms: „All 
unsere Bemühung ist eine Geste des Bittens“.

Johannes Kopp

Mülheim an der Ruhr im Juni 2014

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   3 09.12.15   16:18



BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   4 09.12.15   16:18



VORWORT

SCHWEIGEN UND REDEN
Gebet als Selbstgespräch
Reden und Schweigen
Es gibt Nichts, das nicht Nichts ist
Menschliche Natur als Gottebenbildlichkeit
Menschliche Wesensnatur und göttliche Offenbarung
Gesundheit und Krankheit – gleichwertig für menschliche Vollendung

SELBSTFINDUNG UND GOTTFINDUNG
WIE und WAS sind gleichwertig
Atomare Kräfte des Segens freilegen – tun, was dran ist
Gott in uns Gott sein lassen
P. Lassalle – Zen-Weg als Intensivierung der christlichen Gotteserfahrung

ZEN UND EUCHARISTIE
„Ich bin ein kosmisches Wesen“ – die unendliche Wirklichkeit
„Tut dies zu meinem Gedächtnis“ – der zengemäße Vollzug

KOAN-ZUGANG ZUR HEILIGEN SCHRIFT
Zen und die Bibel – Begegnung zwischen Ost und West

BIBLISCHE KOANS
„Dein Wille geschehe“
Die wahren Verwandten Jesu
Das Gleichnis vom Schatz und von der Perle

CHRISTLICHE KOMMENTARE ZU KOANS AUS DEM MUMONKAN
Jôshûs „Wasch‘ Deine Essschalen“
Zuigan ruft sich selbst „Meister“
Nansen tötet eine Katze

EPILOG

2

6
8

12
14
18
21
24

30
33
38
40
42

45
50
55

58
61

64
64
67
69

76
77
82
85

91

INHALT

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   5 09.12.15   16:18



SCHWEIGEN 
UND REDEN

Wie soll ich mit dir, mein Gott, sprechen? Ganz 
einfach: Wie ich kann. Ich kann nur sprechen 
mit meiner raum-zeitlichen Sprache. Du ver-
stehst meine Sprache, du verstehst jede Spra-
che. Wie kann ich deine Sprache erlernen? Ich 
kann deine Sprache nur erlernen, indem ich von 
meiner Sprache ausgehe. Ich muss damit begin-
nen, dass ich mit dir in meiner Sprache rede. Je 
mehr ich mit dir in meiner Sprache rede, desto 
mehr bekomme ich Beziehung zu dir.

Aber Reden ist nicht reden. Anders ist die Rede, 
wenn ich richte und erkläre, und anders ist die 
Rede, wenn ich liebe. Anders ist die Sprache, 
wenn ich eins werden will mit dir, wenn ich von 
mir ausgehe, um in dich einzugehen. Das wäre 
die Sprache der Liebe.

So reden Liebende. Sie beginnen, indem jeder 
spricht in seiner Sprache – und mehr und mehr 
wandelt sich die Weise der Mitteilung.  

Du, mein Gott, sprichst keine begriff­liche, 
keine raum-zeitliche Sprache.

Oder doch?

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   6 09.12.15   16:18



7

Sie beginnt mit Worten, und alles geschieht 
über Worte. Je mehr die Worte gesprochen 
werden in Liebe, desto mehr geschieht die 
Verständigung in Liebe und weniger in Worten. 
Die tiefste Verständigung, die tiefste Einigung, 
ereignet sich in Liebe. Die Verständigung in 
Worten geht über den Verstand. Die Verständi-
gung in Liebe kommt von Herzen. Die Vereini-
gung in Liebe führt aber nicht dahin, dass man 
sich schließlich nichts mehr zu sagen hätte. Im 
Gegenteil. Je tiefer sich die Einigung in Liebe 
vollzieht, desto mehr weitet sich der Horizont 
in der Wahrnehmung des andern in seinem 
Wahren Wesen, desto mehr offenbart sich der 
andere als Unendlichkeitswesen.

In dieser immer neuen Wahrnehmung nährt sich 
auch der Verstand mit immer neuen Erkenntnis-
sen. Wenn die Liebe sich vertieft, hat man sich 
immer mehr zu sagen. Was man sich aber dann 
sagt, erweist sich nur dann als wesentlich, wenn 
die Sprache motiviert zu immer größerer Liebe 
und tieferer Erkenntnis. Liebe und Erkenntnis 
weiten sich endlos ins Unendliche.

So stehen Wort und Liebe in einer sich verun
endlichenden Wechselbeziehung:

Im liebenden Schweigen wird das Herz erfüllt 
zum Überströmen: „Denn wovon das Herz voll 
ist, davon spricht der Mund“ (Mt 12,34).

So sagt Zenkei Shibayama: „Jedenfalls versu-
chen Zen-Meister stets, uns zum Verständnis zu 
führen, dass im Angesicht wirklicher Erkenntnis 
die Begriffe – wie groß auch begriffliche Erfah-
rung und Erkenntnis sein mögen – Schneeflo-
cken gleichen, die auf ein brennendes Feuer 
fallen.“2

Diese sich verunendlichende Wechselbeziehung 
kann sich aber letztlich nicht in begrenzten 
Wesen ereignen. Es bedarf eines unendlichen 
Gegenübers, das so ins Unendliche einweisen 
kann. Wie gefährlich ist die Sprache! Gegen-
über: Schon dieses Wort verführt zu einem 
Missverständnis, als wäre dieses Gegenüber 

eine Wirklichkeit außerhalb von mir. Dieses 
unendliche Gegenüber ist nicht eine Wirklichkeit 
irgendwo, sondern nirgendwo anders als in mir. 
„Halt an, wo laufst du hin? Der Himmel ist in dir. 
Suchst du Gott anderswo, du fehlst ihn für und 
für.“3 „Der Himmel ist nicht eine weit entfern-
te und unbekannte Zone des Universums, er 
gehört in die Geographie des Herzens“ sagte 
Papst Benedikt.4 Um diesem Missverständnis 
des Begriffs Gegenüber vorzubeugen habe ich 
ein Wort gefunden, das diesem Gegenüber sei-
nen Ort gibt, seinen Sitz im Leben: So spreche 
ich von diesem Gegenüber als einem Inüber. 
Das Inüber ist aber auch immer ein Gegenüber 
dem Erkennen wollenden Verstand. Das Inüber 
ist vom Verstand nie einholbar. Der Verstand 
muss aushalten, dass er diese letzte Wirklichkeit 
nicht erfassen kann, dass diese letzte Wirklich-
keit aber alles erfasst. Sie ist Geheimnis. Nur 
wenn ich dieses Geheimnis in mir anerkenne, 
kann ich zu mir heim kommen. Das ist der Weg 
zum Einswerden mit mir selbst.

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   7 09.12.15   16:18



GEBET ALS  
SELBSTGESPRÄCH
Einen anderen Weg zum Einswerden mit sich 
selbst gibt es nicht. 

Die konsequente Antwort auf die Frage: „Wie 
soll ich mit dir, mein Gott, sprechen?“ lautet: 
Reden mit Gott ist letztlich ein Selbstgespräch.

Letztlich, weil dies einen so hohen Grad an 
Vollkommenheit voraussetzt, dass dies kein 
Heiliger von sich selber sagt, die Annäherung 
daran aber nicht ausschließt. So Paulus: „Nicht 
dass ich es schon erreicht hätte oder dass ich 
schon vollendet wäre. Aber ich strebe danach, 
es zu ergreifen, weil auch ich von Christus 
Jesus ergriffen worden bin. Brüder, ich bilde 
mir nicht ein, dass ich es schon ergriffen hätte. 
Eines aber tue ich: Ich vergesse, was hinter 
mir liegt, und strecke mich nach dem aus, 
was vor mir ist. Das Ziel vor Augen, jage ich 
nach dem Siegespreis: der himmlischen Beru-
fung, die Gott uns in Christus Jesus schenkt“ 
(Phil 3,12 – 14). „Ahmt auch ihr mich nach, 
Brüder, und achtet auf jene, die nach dem Vor-
bild leben, das ihr an uns habt“ (Phil 3,17).

Gebet könnte dann als Selbstgespräch gese-
hen werden, wenn ein so vollkommener Grad 
der Identität des gottgeeinten Wahren Selbst 
erreicht ist, dass keine Ich-Reste im Bewusst-
sein verbleiben. Eben das ist gemeint mit der 
mystischen Nichtserfahrung, von der auch der 
hl. Vinzenz Pallotti sagt: „Er, Gott, ist in mir, 
lebt in mir und wirkt in mir, so dass ich mich 
in allem und immer betrachten muss, als hätte 
ich nie existiert, noch existierte ich, noch würde 
ich je existieren. Und so bin ich wie zum reinen 
Nichts gekommen. Gott ist alles, tut alles, wirkt 
alles in mir.“5 In solchem Bewusstsein sind alle 
Ich-Reste verbrannt, und im Selbst bleibt nur 
Gott. In diesem Sinne könnte man sagen: Gebet 
ist ein Selbstgespräch.

Ein solches Zeugnis finden wir auch bei Mutter 
Teresa: „Nur wenn wir unser Nichts, unsere 
Leere, wahrnehmen, kann Gott uns mit Sich 
Selbst erfüllen.“6 „Sind wir Ihm so gegeben – 
dass wir feststellen, dass Seine Augen durch 
uns herausschauen, dass Seine Zunge spricht, 
dass Seine Hände arbeiten, dass Seine Füße 

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   8 09.12.15   16:18



9

laufen und dass Sein Herz liebt?“7 Mit Freude 
lese ich immer wieder in der „Nachfolge Chris-
ti“: „Mein reines Streben zu dir brachte mich zu 
dir und gleichermaßen zu mir. Aus Liebe nahm 
ich mich noch gründlicher für nichts.“8 Und ein 
Wort des hl. Augustinus: „Du aber warst inner-
licher als mein Innerstes und höher als mein 
Höchstes“.9

Es lassen sich unzählige Beispiele finden, die 
das Gebet als Selbstgespräch erscheinen lassen 
und in denen das Vergöttlichte des Wahren 
Selbst zur Sprache kommt. Es findet sich auch 
eine Sprache im verschärften Blick auf die 
„Ich-Reste“, die nie ganz im irdischen Leben 
ausgeschieden werden können, in den gera-
dezu unverständlichen Verdemütigungen des 
hl. Vinzenz Pallotti: „Mein Gott, mein Vater! … 
Es ist wahr, wirklich wahr, dass ich ein entsetz-
liches Ungeheuer der Undankbarkeit bin“10 
„Unmöglich kann ich auch meine ungeheuer-
liche Undankbarkeit gegen Deine Gnaden und 
meine unendliche Unwürdigkeit erfassen“.11 Im 
Licht der Gnade sieht Pallotti diese, die Gnade 
hindernden Ich-Reste. Er sieht, wie Gott den 
Menschen zum Herrlichsten berufen hat, dem 
gegenüber er sich immer auch als Hindernis 
erkennt. Er kennt aber auch ein Wort des 
hl. Augustinus: „Gott wurde Mensch, dass der 
Mensch Gott werde.“ Und das Wort des hl. Am-
brosius: „Das Wort ist Fleisch geworden, damit 
das Fleisch Gott werde“.12 Wie gefährlich solche 
Aussagen sind, wenn sie aus dem Erlebnis-
zusammenhang der Autoren heraus genom-
men sind, zeigt sich bei gewissen Vertretern 
der Zen-Praxis mit Aussagen: „Ich bin Gott.“ 
Sie kann in einem Erlebnismoment spontane 

Äußerung sein, wird aber verwerflich, wenn sie 
in einem öffentlichen Bekenntnis gesagt ist. Als 
spontane Äußerung bedarf sie einer Polarisie-
rung – wie bei den Heiligen – in ebenso spon-
taner abgründiger Demut. Den höchsten Grad 
irdisch erreichbarer Vollkommenheit erlebt der 
hl. Vinzenz Pallotti in der Gnade der vollkomme-
nen Reue im steten Beginn und in der Dynamik 
fortwährender Umkehr.

Warum erscheint diese Qualität des Betens oder 
der Selbstfindung in keiner Schule des Betens 
und der Selbstfindung oder der Selbstverwirkli-
chung? Die Gefahr eines Missverständnisses darf 
nicht übersehen werden. Andererseits sind wohl 
der Weg zu Gott und der Weg zum Menschsein 
noch zu wenig gewertet als ein einziger Weg. Im 
Zeitmaß der Evolution ist das Ereignis der Inkarna-
tion ein Licht, das in unserem Bewusstsein noch 
nicht in seiner vollen Bedeutung angekommen ist. 
Für diese alles Begreifen überbietende Wahrheit 
sind 2000 Jahre eine zu kurze Lehrstunde.

Es geht ja um dieses Selbst, das gemeint ist mit 
dem Wahren Selbst, mit diesem Selbst, in dem 
wir gründen in Gott und in dem wir Gott finden 
in uns. Das ist der Kehrvers, den die Mystiker 
aller Religionen und aller Zeiten singen.

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   9 09.12.15   16:18



Das ist so wahr, wie es wahr ist, dass ein 
Mensch seine vollständige Identität mit sich 
selbst nur in dem Maße finden kann, wie er die 
Geheimniswirklichkeit seines Wahren Wesens 
anerkennt und mehr und mehr aus ihr lebt. 
Solange ein Mensch sich selbst mit seinem 
Verstand gegenüber steht, hat er immer etwas, 
das gegen ihn ist, nämlich sich selbst. Und 
damit bekommt eine Wahrheit, nach der wir uns 
im Programm LEBEN AUS DER MITTE in allen 
Dingen orientieren, eine ungeheure Bedeutung:

„Selbstfindung und Gottfindung werden auf 
dem Weg mehr und mehr eins.“

Mit anderen Worten sagte dies Papst Benedikt 
beim Weltjugendtag in Köln: „Gott ist nicht mehr 
bloß uns gegenüber, der ganz Andere. Er ist in 
uns selbst und wir in ihm.“13

Diese Frage „Wie soll ich mit dir, mein Gott, 
sprechen?“ beantwortet sich konsequenterweise 
in der Sprache des Zen-Weges: In einem 

wesensgemäßen Gespräch mit meinem Wahren 
Selbst. In ihm bin ich einerseits ganz da, und 
andererseits ist dieses Ich so von Gottes Wirklich-
keit überlichtet, dass es sich im fließenden Licht 
in Gott mehr und mehr einigt. Wichtig, zu sagen: 
„mehr und mehr“, weil der Weg zu Gott unend-
lich ist und mehr und mehr Beginn. Dann wird 
Beten – in vorsichtiger Ausdrucksweise – mehr 
und mehr ein wesensgemäßes Selbstgespräch. 
So wende ich mich im Gebet an das Innerste 
meines Innern, nämlich dahin, wo Gott auf mich 
wartet und wo ich ihn unfehlbar sicher erreiche, 
denn es gibt keinen anderen Ort als den, an den 
hin Gott mir seine Adresse gegeben hat. Der 
hl. Vinzenz Pallotti sagt dies so: „Er will, dass alle 
Seelen, auch wenn sie noch auf dieser Erde le-
ben, ein Reich in sich haben, nämlich Seine hei-
lige Liebe. Darum sagte unser Herr Jesus Chris-
tus: „Das Reich Gottes ist in euch“ (Lk 17,21). 
Diese Liebe bewirkt, dass die Seele Gott in sich 
hat. Deshalb sagt auch der hl. Johannes: „Gott ist 
Liebe; und wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott 
und Gott bleibt in ihm“ (1 Joh. 4,16)“.14

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   10 09.12.15   16:18



11

Ich wage vorsichtig diese Ausdrucksweise 
Gebet, ein Selbstgespräch, weil ich Beten er-
kenntlich machen möchte als eine Weise, in der 
der Mensch nicht aus sich heraus, sondern in 
sich hinein geht, zu sich selber kommt und sei-
ne Reichtümer in sich selber findet. „Dadurch 
sollen sie getröstet werden; sie sollen in Liebe 
zusammenhalten, um die tiefe und reiche Ein-
sicht zu erlangen und das göttliche Geheimnis 
zu erkennen, das in Christus ist. In ihm sind alle 
Schätze der Weisheit und Erkenntnis verborgen“ 
(Kol 2,2 – 3). Verborgen! Das Verborgene entde-
cken, ans Licht bringen! Wie?

Ich sehe den Zen-Weg als ein Geschenk Gottes 
an suchende Christen unserer Zeit, als einen 
Weg, dieses Verborgene ans Licht zu bringen. 
Zugleich sehe ich die Weise des Zen in der 
Offenbarung bereits vorgegeben. So höre ich 
Mose meisterlich diese Weise zu fordern, da er 
sagt: „Höre Israel! Jahwe, unser Gott, Jahwe ist 
einzig. Darum sollst du den Herrn, deinen Gott, 
lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele 

und mit ganzer Kraft. Diese Worte, auf die ich 
dich heute verpflichte, sollen auf deinem Herzen 
geschrieben stehen. Du sollst sie deinen Söhnen 
wiederholen. Du sollst von ihnen reden, wenn du 
zu Hause sitzt und wenn du auf der Straße gehst, 
wenn du dich schlafen legst und wenn du auf-
stehst. Du sollst sie als Zeichen um das Handge-
lenk binden. Sie sollen zum Schmuck auf deiner 
Stirn werden. Du sollst sie auf die Türpfosten dei-
nes Hauses und in deine Stadttore schreiben. … 
nimm dich in acht, dass du nicht den Herrn 
vergisst“ (Dtn 6,4 – 9.12). Das ist meisterliche 
Anweisung für den Vollzug der Übung. Mose sagt 
auf diese Weise, in der er selbst mit Jahwe lebt. In 
diesen Worten höre ich wieder die Forderung mei-
nes verehrten Zen-Meisters Yamada Kôun Roshi: 
„Du musst verwirklichen, dass Jesus Christus in 
dir ist.“ Ja, die Worte Mose sind mir der Auftrag, 
die Forderung meines Meisters immer mehr zu 
meiner Lebensweise werden zu lassen. Der hl. 
Vinzenz Pallotti hat dies auf den Punkt gebracht 
in wohl letztmöglicher Vereinfachung: „Wir müs-
sen Gott einatmen und Gott ausatmen.“15

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   11 09.12.15   16:18



SELBSTFINDUNG 
UND  
GOTTFINDUNG

Die Originalität der Zen-Kontemplation von 
LEBEN AUS DER MITTE drückt sich unter 
anderem aus in den Worten: „Selbstfindung und 
Gottfindung sind eins.“ Das ist kein Lehrsatz, 
sondern Ausdruck einer Erfahrung mit ihren 
Voraussetzungen. Als Erstes bedarf es einer Klä-
rung, was hier mit Selbst gemeint ist: Das Wun-
derbare, das es in christlicher Offenbarung vom 
Menschen zu sagen gibt: Bild und Gleichnis 
Gottes. Ja, was hier mit Selbst gemeint ist, das 
ist Bild und Gleichnis Gottes in seiner eigent-
lichen Bedeutung, die ohne Ergriffenheit und 
ohne anbetendes Staunen unmöglich erfasst 
werden kann im Glauben, dass die unendliche 
Wirklichkeit in uns ist. Ohne diese Vorausset-
zung, dem Großen Glauben, ist der Zen-Weg 
unmöglich. In christlichem Verständnis ist die 
Anonymität der unendlichen Wirklichkeit auf-
gehoben mit der offenbarten Wahrheit als Bild 
und Gleichnis Gottes. Diese Aussage erhebt den 

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   30 09.12.15   16:18



31

Menschen zu seiner unendlichen Würde, weil 
Größeres vom Menschen nicht gesagt werden 
kann. Er ist eben gottgleich. Mit diesem Ver-
ständnis ist Selbstfindung zugleich Gottfindung. 
Wenn der Mensch Bild und Gleichnis Gottes 
als seine Wirklichkeit wirken lässt, dann geht 
es nicht nur um Bild und Gleichnis, sondern 
um das Innerste des Innern, um Gott selbst. 
Somit handelt es sich bei dieser Selbstfindung 
nicht um eine Seins-Weise, die Gott gegenüber 
oder in irgendeiner Weise von Gott getrennt ist. 
Es geht um das Ineinander beider Wirklichkei-
ten – der menschlichen und der göttlichen – zu 
einer Wirklichkeit. Bild und Gleichnis geht über 
in die Wirklichkeit, für die Bild und Gleichnis 
stehen. Wenn dies so ernstgenommen wird, wie 
kann man dieses Ernstnehmen allen Ernstes 
dann anders zu Sprache bringen als so, wie 
man es als Lernziel der Zen-Kontemplation for-
muliert findet: „Selbstfindung und Gottfindung 
sind eins“?

Und nun die Frage: Wie komme ich zu dieser 
tiefsten Beziehung zu mir selbst, zu meinem 
gottgeeinten Wahren Selbst? Wie muss ich das 
machen? Die Antwort ist klar: Nicht machbar!

Damit kommen wir zu einer weiteren Origina-
lität von LEBEN AUS DER MITTE: Es geht um 
die Weise, in der wir diesen Weg gehen, mit 
der Einstellung: All unsere Bemühung ist eine 
Geste des Bittens. Das bedeutet dies: Wir kön-
nen es nicht machen, aber wir können es dem 
Innersten unseres Inneren, wir können es Gott 
in uns überlassen, uns ihm anvertrauen mit der 
Bitte: „Mir geschehe“ (Lk 1,38). Wir lassen Gott 
in uns machen, was er will. Wir machen uns 
keine Gedanken in Gebet und Meditation. Wir 
lassen uns auch in unseren Gedanken und Sor-
gen und vertrauen uns Gott an, der uns an sich 
zieht, mehr als wir es uns wünschen können. 
So sagt der hl. Vinzenz Pallotti: „In der Seele 
ist darum eine Naturanlage, die sie zur unend-
lichen Liebe hinzieht und von der irdischen 

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   31 09.12.15   16:18



Liebe abzieht“31. So noch einmal die Frage: Wie 
komme ich zu dieser tiefsten Beziehung zu mir 
selbst? Nach bisher Gesagtem ist es gleichzeitig 
dies: Wie komme ich zu der tiefsten Beziehung 
zu Gott, zu Gott in mir?

Wie wichtig ist mir diese Frage? Wenn mir diese 
Frage zu meiner wichtigsten Frage geworden 
ist, dann ergibt sich das Weitere von selbst. 
Dann wird mir immer klarer, was ich zu tun 
habe: Es sei noch einmal gesagt: Nicht mein 
Tun ist da gefragt, sondern mein Vertrauen. 
Nur mein Vertrauen, dass ich es dem Innersten 
meines Inneren, dass ich es Gott überlassen 
muss, mich von mir selbst zu befreien, mich zu 
erlösen von meiner Befangenheit, von meinem 
Ich, das sich nicht einfügen will in mein gott-
geeintes Ich, in mein Wahres Selbst. Dass wir 
doch zu dem Verständnis kommen, dass wir zu 
diesem Geschehen-Lassen kommen, in dem 
wir nichts tun, sondern uns so von unserem 
Aktivitätsdrang lösen, dass wir, indem wir nichts 
tun, Gott es überlassen, das zu tun, was nur er 
tun kann, damit an uns geschieht, was gesche-
hen muss, damit wir unser Wahres Ich, unser 
Wahres Selbst, finden. Das ist unser Beitrag auf 
dem Weg zu uns selbst. Das ist die Arbeitstei-
lung auf dem Weg der Menschwerdung. Das 
ist unser Eigenanteil zu unserer Reifung und 
Vollendung. Wir müssen erkennen, was unse-
re Sache ist und was die Sache Gottes ist. Wir 
müssen uns hinhalten, wir müssen wieder Lehm 
werden, damit Gott uns seinen Geist einhaucht, 
und mit Maria sagen: „Mir geschehe“ – und 
meinen, was wir sagen, in dem Gebet, in dem 
Jesus uns beten lehrt: „Dein Wille geschehe.“

So wurde von Papst Franziskus – noch zu seiner 
Zeit als Erzbischof Bergoglio – als Anliegen 
formuliert: „Eine der größten Herausforderungen 
unserer Zeit besteht darin, beten zu lehren“. 
Dieses vordringliche Anliegen bedeute, den 
Menschen den Weg zu Gott zu erschließen. So 
können sie ihn suchen und finden, aber auch 
sich suchen und finden lassen.“32

„Selbstfindung und Gottfindung sind eins“ ist 
keine Wahrheit im Bereich des Machbaren. Wir 
müssen all unsere Bemühung sehen als eine 
Geste des Bittens. Wenn wir in dieser Weise 
den Weg gehen, öffnen sich die Tore der Wahr-
heit. Wir durchschreiten sie nicht in willenloser 
Passivität, sondern in einer Aktivität mit höchs-
ter Wirkung. Die passive Weise des Gesche-
hen-Lassens führt uns aus der Ich-Verhaftung 
zum Eins-Werden mit unserem Wahren Wesen, 
in dem uns der Blick und der Instinkt gegeben 
werden, zu tun, was dran ist.

Es geht um den Zustand, in dem das Selbst so 
von Gottes Gegenwart durchtränkt ist, dass Gott 
im Selbst in Seiner Freiheit der Handelnde ist. 
Es ist der wunderbare Zusammenfall: Ganz ich 
selbst, ganz in Gott. Gertrud von Le Fort fin-
det für diesen Zustand die Worte: „Denn dich 
überlichtet schon, dem du erdunkelst: siehe, er 
sank hernieder, dem du versinkst.“33 In dieser 
Weise ist der Mensch in der Vollkraft seines 
Handelns. Zugleich passiv in seinem Ego-Willen 
und in höchstmöglicher Weise aktiv in der Voll-
kraft seines Wahren Wesens. Es ist die Einheit 
von Kontemplation und Aktion. In körperlicher 
Verfassung geht es um das Dasein und Handeln 
aus dem Hara, aus dem körperlichen Leben aus 
der Mitte, in dem „Seelisches und Körperliches 
ineinander übergehen, einander durchdringen.“ 
In geistiger Verfassung geht es darum, dass der 
Mensch sich seiner selbst bewusst wird, indem 
er die Geheimniswirklichkeit seines Wahren 
Wesens ebenso als Wirklichkeit wahrnimmt wie 
Hand und Fuß und diese ganze Welt, die er mit 
seinen Sinnen wahrnimmt.

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   32 09.12.15   16:18



KOAN-ZUGANG 
ZUR HEILIGEN 
SCHRIFT
„Was wird wohl aus diesem Kind werden?“ (Lk 1,66)

Daraus ergibt sich ein Zugang zur Heiligen 
Schrift als Hinführung zum Geheimnis des 
Glaubens: zur Erkenntnis und Erfahrung der 
menschlichen Natur als Bild und Gleichnis 
Gottes, zum Sein in Christus, zur Geheimnis-
wirklichkeit des Menschen. Die Bibel ist die Hin-
führung zu diesem Selbstverständnis des Men-
schen, zu dem er nicht mit seinem Verstand, 
sondern nur im Glauben, mit seinem Herzen, 
mit seinem Wesensverständnis gelangen kann. 
„Man sieht nur mit dem Herzen gut“51 , mit dem 
Herzen, eben mit dem Wesen des Menschen.

In der Zen-Tradition ist eine Sammlung von Aus-
sagen und Begebenheiten entstanden, deren 
Sinn und Wahrheit nur mit dem Wesensauge, 
mit der Wesensfühlung erkannt und erfahren 
werden kann: Die Koan-Sammlung.

Diese Frage bei der Geburt Johannes des 
Täufers ist auch die Frage, was sich ereignete, 
als erstmalig Christentum und Buddhismus 
begannen, einander zu begegnen und zu 
durchdringen. Das wird – nach einem Wort des 
Religionsphilosophen A. J. Toynbee50 – einen 
Historiker in tausend Jahren an der Geschichte 
unseres Jahrhunderts vorrangig interessieren. 
Das besondere Interesse bezieht sich auf das 
Faktum, dass der Zen-Weg nicht mehr einge-
bunden bleibt in die buddhistische Religion, 
sondern in jeder Religion als Weg zu religiöser 
Erfahrung erkannt und praktiziert wird. So stellt 
sich die Frage neu, was mit dem Zen-Weg 
gemeint ist. Was ist Zen? Eine der unzähligen 
Antworten auch dies: Die Geheimniswirklichkeit 
des Menschen anerkennen und aus ihr leben. 
Die Erfahrung der Geheimniswirklichkeit eröff-
net den Zugang zur religiösen Erfahrung. Die 
Zen-Praxis öffnet das Wesensauge, das Wesens
ohr, die Wesensfühlung.

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   58 09.12.15   16:18



59

KOAN-ZUGANG 
ZUR HEILIGEN 
SCHRIFT

Wenn gefragt wird „Was ist gemeint mit Koan?“, 
dann muss ich fragen: „Was ist gemeint mit 
Dir?“ und „Was ist gemeint mit mir?“ Die Ar-
beit mit einem Koan ist nichts anderes als die 
Erhellung des Geheimniszustandes, in dem ein 
Mensch gründet in seiner Wahrheit. Der Ko-
an-Weg führt zu dieser unendlichen Wahrheit, 
die dem rationalen Zugriff auf ewig unzugäng-
lich ist, weil der rationale Zugriff auf Gegen-
ständlichkeit und Vergegenständlichung ange-
wiesen ist, auf eine Weise von Erkennen und 
Erkennendem. Ein Koan will diese Dualität von 
Erkennen und Erkennendem überstrahlen in der 
einen Wirklichkeit, in der es nicht das Gedachte 
gibt und den Denker, sondern wie und worin 
das eins ist. Jedes wie auch immer geartete 
Koan meint den Durchbruch zur unendlichen 
Wahrheit eines jeden Menschen, die die Ratio 
nicht erfassen kann, weil sie nicht das Instru-
ment dafür ist, die aber erfasst werden muss, 
damit der Sinn des Daseins erfüllt wird. Solange 
man diesem Sinn nicht nahekommt, solange 
bleibt Unruhe. Das Koan ist immer die drängen-
de Frage nach dem „Wer bin ich?“ Die Antwort 
kommt nicht als Antwort, sondern als Realisie-
rung des Eins-Seins. Du bist in mir, und ich bin 
in dir. Was wir sind in unserer Wahren Natur, 
geht unendlich über alles Sagbare hinaus.

Daraus ergibt sich für Christen eine Konse-
quenz: die Bibel zu werten und zu lesen als 
eine Koan-Sammlung. Die fromme Tradition 
empfiehlt, vor der Lesung der Heiligen Schrift 
um den Heiligen Geist zu beten. Das ist die 
Bitte um den Geist, in dem sie entstanden ist. 
„Jedes heilige Buch muss man in dem Geiste 
lesen, aus dem es entstanden ist.“52 Die Bitte 
um den Heiligen Geist ist nicht nur die Bitte 
um das Schriftverständnis. Die Bitte um den 
Heiligen Geist ist auch die Bitte um das Selbst-
verständnis. Das ist ein und dieselbe Bitte. In 
der Zen-Tradition spricht man vom Wesensauge, 
oder vom dritten Auge, oder vom geöffneten 
Auge. Mit dem Wesensauge sehe ich mich – wie 
bereits gesagt – als Primärliteratur, als die erste 
Heilige Schrift, in der Gott sich in seinem Bild 
und Gleichnis ausdrückt. Und so kommt eines 

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   59 09.12.15   16:18



zum andern: Je mehr ich mich selber verstehe, 
je mehr mein Wesensauge geöffnet ist, desto 
mehr verstehe ich die Heilige Schrift.

Und so können wir wohl sagen: der Weg zur 
Erkenntnis und Erfahrung der eigenen Wesens-
natur ist optimale Voraussetzung, die Heilige 
Schrift in dem Geist lesen zu können, aus dem 
sie entstand.

Die christliche Katechese muss einen neuen 
Schwerpunkt bekommen. Sie muss wegkom-
men von der Belehrung, von dem Eifer, eine so 
genannte objektive Wahrheit darzustellen. Sie 
muss hinkommen zu dieser Leidenschaft, in 
der derjenige, der sich in irgendeiner Weise für 
das Christliche interessiert, zu der Erkenntnis 
kommt, dass das Wesentliche in ihm selbst ist. 
Das In ist vernachlässigt worden von der Ka-
techese. Es blieb einer zufälligen Spontaneität 
überlassen, die die Mystiker erlebt haben. Die 
anderen blieben und bleiben in der Belehrung 
und in der gegenständlichen Unterscheidung 
zwischen profan und heilig. Es geht nicht um 
Lehrmeinungen, sondern um Präsenz. Die 
Katechese muss diesen neuen Schwerpunkt 
bekommen, dass sie von Anfang an lehrt: „Gott 
ist in dir, und du bist in Gott. Du bist Bild und 
Gleichnis Gottes und deswegen geh! Geh in 
Dich, geh den Weg zu dir selbst, wo du zu der 
Erkenntnis kommst, dass Selbstfindung und 
Gottfindung eins sind!“

Die Praxis des Zazen ist nichts anderes als die 
Realisierung der Wahrheit dessen, der sich mo-
tiviert fühlt, zu realisieren, sich in seine eigene 
Wirklichkeit hineinzubegeben. Das gilt für alle 
Menschen, wobei die Christen noch ein zusätzli-
ches Zeugnis geben müssen, denn, orientiert an 
Jesus, dem Gekreuzigten, haben sie ein Motiv, 
zu lieben: „Da er die Seinen, die in der Welt 
waren, liebte …“ (Joh 13,1). Das Motiv, in Liebe 
zu dienen, das Leben hinzugeben für den an-
deren, das ist in keiner Religion so deutlich wie 
im Christentum. Das ist nicht gemeint auf der 
Ebene einer Lehre, sondern auf der des Motivs 
auf dem Weg. Die Realisierung eines Buddhis-
ten besteht im Boddhisattva-Sein – und das ist 
ebenfalls Dienstmotiv. Das Motiv des Dienens 
und der Lebenshingabe in Liebe ist allerdings 
die spezifische Etikette des christlichen Be-
wusstseins.

So beantwortet sich die Frage: „Was soll aus 
diesem Kinde werden?“ In der kurzen ge-
schichtlichen Phase der Begegnung von 
Zen-Buddhismus und Christentum zeigt sich ein 
möglicher Zugang zum Verständnis der Heiligen 
Schrift gemäß der Forderung: „Jedes heilige 
Buch muss man in dem Geiste lesen, aus dem 
es entstanden ist.“53 

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   60 09.12.15   16:18



61

ZEN UND DIE BIBEL – 
BEGEGNUNG ZWISCHEN 
OST UND WEST
Als erstes literarisches Zeugnis dafür darf wohl 
das 1980 erschienene Buch gesehen werden 
„Zen und die Bibel“ des japanischen Jesui-
tenpaters Kakichi Kadowaki54. Es ist wohl einer 
Erwähnung wert, dass nach dem Pionier des 
Zen für Christen, P. Lassalle, wiederum ein 
Jesuitenpater als Pionier erscheint, der auf dem 
Zen-Weg ein neues Verständnis zur Heiligen 
Schrift erschließt. Im Vorwort zu diesem Buch 
ist gesagt: „Kadowakis Buch scheint ein Zeugnis 
der neuen Begegnung zwischen Ost und West. 
Hier schreibt nicht ein europäischer Wissen-
schaftler ein Buch über Zenbuddhismus, son-
dern ein christlicher japanischer Theologe, der 
die rigorose Zenschulung in Japan durchlaufen 
hat, lädt uns ein, die Bibel ähnlich zu lesen wie 
ein Zen-Buddhist die Koans.“55 Der Autor selbst 
berichtet: „Vor einigen Jahren ging ich nach 
Deutschland, um über Meister Eckhard zu ar-
beiten. Während meines Aufenthaltes wurde ich 
von Professor Joseph Ratzinger (…) eingeladen, 

vor einer Gruppe seiner Doktoranden einen 
Vortrag über Zen und Christentum zu halten … 
Gegen Ende des Seminars sagte Professor Rat-
zinger: ‚Wie interessant wäre es, wenn wir die 
Ideenwelt des Zen mit der Bibel vergleichen 
könnten. Wenn das getan werden könnte, wäre 
es ein bedeutendes Ereignis nicht nur für den 
Dialog zwischen Zen und Christentum, sondern 
auch für den ideologischen Austausch zwischen 
Ost und West´. Diese Bemerkung traf mich tief, 
obwohl ich damals nicht die geringste Ahnung 
hatte, wie biblische Gedanken und Zen-Ge-
danken einander gleichen könnten … Später, 
als ich an Zen-Exerzitien (Sesshin) teilnahm, 
fand ich zu meiner Überraschung, dass ich die 
Schrift höher schätzte und dass mir die Bedeu-
tung von Stellen, die mir bis dahin unverständ-
lich waren, aufging, als fielen mir die Schuppen 
von den Augen. Da sich diese Erfahrung wieder-
holte, wurde mir bewusst, dass Koans und die 
Bibel etwas gemeinsam haben.“56 

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   61 09.12.15   16:18



Seit Erscheinen des Buches von P. Kadowaki 
haben sich auf dem Zen-Weg die Erfahrungen 
der Gemeinsamkeit buddhistischer und bib-
lischer Koans nicht nur vertieft im Sinne von 
Ähnlichkeit. In meiner 40-jährigen Zen-Praxis 
wurden wir mit Erfahrungen beschenkt, dass 
sich der Sinn mancher Schrifttexte nur auf dem 
Koan-Weg erschließt und in ihrer wunderbaren 
Wirkung erfahrbar wird.

Die Worte des damaligen Professors Ratzinger 
und späteren Papstes Benedikt XVI. bekommen 
damit ihre Bedeutung und höchste Aktualität: 
„Wenn das getan werden könnte, wäre es ein 
bedeutendes Ereignis nicht nur für den Dialog 
zwischen Zen und Christentum, sondern auch 
für den ideologischen Austausch zwischen Ost 
und West.“ Es ist bereits getan. Es ist bereits ein 
bedeutendes Ereignis – nicht nur für den Dialog 
zwischen Zen und Christentum, sondern auch 
für den ideologischen Austausch zwischen Ost 

und West. Aber dieses Ereignis ist vorgegeben 
als ein Keim. Ein Keim braucht, damit er sich 
entwickeln kann, seine Bedingungen. In wel-
chem Maße die Bedingungen gegeben sind und 
sich geben werden, das muss sich noch zeigen. 
Wir sehen in unserem Programm der Zen-Kon-
templation, in LEBEN AUS DER MITTE, auf dem 
Erfahrungsweg die Bedingungen erfüllt. Wir se-
hen uns inspiriert und motiviert, neben den tra-
ditionellen Koans auch mit biblischen Koans un-
seren Weg zu gehen und mit dazu beizutragen, 
dass die Heilige Schrift wirksam wird für einen 
Weg der Glaubenserfahrung. Was sich aber jetzt 
schon zeigt, ist die Tat-Sache, die Tuns-Sache, 
dass das bedeutendste, das wichtigste Koan 
im Tun – in der Tat – erkannt und erfahren wird 
gemäß dem Auftrag Jesu „Tut dies zu meinem 
Gedächtnis“. Dieses Koan verunendlicht seine 
heilende und überaus segensreiche Wirkung – 
wie bereits in vorigen Überlegungen gesagt – in 
jeglichem Tun.

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   62 09.12.15   16:18



63
Vielleicht noch deutlicher ist diese Erfahrungs-
tiefe ausgedrückt im fünften Grad der Blind-
heit, in der der Erfahrene nichts mehr sieht 
als nur das Eine, das Nicht-Etwas. Teilhard de 
Chardin drückt diese Blindheit aus: „Ich werde 
freudig meine Augen schließen im Blendlicht 
einer universalen Transparenz und der Entflam-
mung des Weltalls.“58 

Der hl. Vinzenz Pallotti drückt diese Blindheit aus 
in den Worten: „Meine Lieblingsbeschäftigung ist, 
das ‚Alles‘ im ‚Nichts‘ zu sehen.“59 Auch die Er-
fahrung in buddhistischem Motiv drückt sich aus 
in einer Freude, „die alle Erkenntnis übersteigt“ 
(Eph 3,19). Die Disposition allen Ernstes, mit 
der viele Koans eingeleitet sind, fordert in beiden 
Traditionen die Ganzhingabe.

In christlicher Motivation orientiert sich die Inte-
gration des Zen-Weges in das christliche Leben 
in Christus, dem Gekreuzigten. „Christus, der 
Gekreuzigte, ist die vollkommenste Manifesta-
tion der Wesensnatur in Liebe.“ Das Wort für 
Integration in dieser Klarheit fand der Zen-Meis-
ter Migaku Sato nach einem Sesshin mit Kubota 
Roshi in Essen im Jahre 2002. Dieses Wort ist 
nicht Ausdruck einer An-Sicht, sondern einer 
In-Sicht, nicht einer sinnenhaften Sicht mit den 
Augen nach außen, sondern einer Sicht mit dem 
Wesensauge nach innen und von innen. Diese 
Sicht orientiert sich an der Christuswirklichkeit 
in uns und in ihm. Diese Sicht entspricht nicht 
einer Vorstellung eines Gegenüber, sondern 
einer Einstellung des Inüber. Inüber ist ein 
neues Wort für die Christuswirklichkeit in uns. 
Es meint das Dynamische unserer Beziehung 
zu Christus in uns, die immer über das bereits 
Erreichte hinausgeht im Sog seiner unendlichen 
Wirklichkeit.

Das beispiellose,  
eigentliche Koan:

Das eigentliche Koan ist die „Integration des 
Zen-Weges in das christliche Leben“. Integrati-
on müsste jedem der beiden Wege das Vollmaß 
des Absoluten belassen in zugleichem Vollmaß 
gegenseitiger Inspiration. Die Integration wäre 
keine Methode, keine transzendierende Wer-
tung. Es wäre die neue Wirklichkeit in einem 
neuen – vielleicht plötzlichen – Sprung der 
Evolution in einem Namen.

Dieser Name ist Christus, der personale Punkt 
Omega, in dem der Fluss der Evolution in 
unermesslichen Zeiträumen mündet: im kosmi-
schen, universellen und mystischen Christus.

Wer sich diese Sicht zu Eigen macht, macht 
sich angreifbar. Es ist die Sicht, die Erkenntnis 
und Erfahrung von Teilhard de Chardin. Die-
ser Sicht verdanke ich meinen Zen-Weg mit 
meinem gesamten Koan-Weg als fortwähren-
de Inspiration zur Erkenntnis und Erfahrung 
des kosmischen, universellen und mystischen 
Christus. Die Akzeptanz von Teilhard de Chardin 
durch das christliche Lehramt steht in einem 
Jain – einem Ja-Nein. Auch ein Weg der In-
tegration des Zen in das christliche Leben ist 
ein geschichtliches Novum. Es ist ein Weg mit 
so hoher Qualität von Glaubenserfahrung als 
ein Novum, das sich selbst bestätigt nach dem 
Wort: „Wer aber die Wahrheit tut, kommt zum 
Licht, damit offenbar wird, dass seine Taten in 
Gott vollbracht sind“ (Joh 3,21).

Worin besteht die Wahrheit in diesem Tun der 
Integration? Dieses Tun in christlicher Motivation 
darf nicht hinter der Erfahrungstiefe einer bud-
dhistischen Motivation zurückstehen, so z. B. 
der Erfahrung von Tokusan (782 – 865): „Auch 
wenn wir schwerverständliche Lehren bis zur 
Neige ausgeschöpft haben, gleicht das nur ei-
nem Härchen im unermesslichen Weltall. Selbst 
wenn wir die Kernpunkte aller Wahrheiten in der 
Welt verstanden hätten, wäre es wie ein Wasser-
tröpfchen, das in eine große Schlucht fällt.“57 

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   63 09.12.15   16:18



BIBLISCHE  
KOANS
„DEIN WILLE GESCHEHE“

Es geht um die Beziehung zu sich selbst mit 
gleichzeitiger Beziehung zu Gott – in dem Sinne: 
Selbstfindung und Gottfindung sind eins. Dies 
zu lesen oder zu hören, provoziert verständ-
licherweise Protest. Es muss doch in erster 
Linie darum gehen, die Beziehung zu Gott zu 
finden und zu leben. Darum geht es auch ohne 
Zweifel. Die Beziehung zu Gott zu finden, ist 
unendlich wichtig. Aber ebenso ist es unendlich 
wichtig, zu erkennen, dass ich die Beziehung zu 
Gott nirgendwo anders finde, als in mir selbst.

Bei Angelus Silesius lese ich: „Wer lautern Her-
zens lebt und geht auf Christi Bahn, der betet 
wesentlich Gott in sich selber an.“60 So muss ich 
nach Zeugnis aller Erfahrener sagen: „Je mehr 
ich mich in Gott finde, desto mehr finde ich 
mich in mir selbst.“ Kann ich diesen Satz auch 
umkehren und sagen: „Je mehr ich mich in mir 
selbst finde, desto mehr finde ich mich in Gott“?

Da ich eben diese drei Worte „Dein Wille ge-
schehe“ schreibe, kommt mir ein großes Stau-
nen. Mit diesen drei Worten aus dem Vater 
unser bin ich von Gott gefragt, ob ich ihm er-
laube, zu tun, was er will. Gott macht mich zum 
Partner. Er gibt mir die Autorität zu entscheiden, 
ob ich seine Initiative in meinem Leben und im 
Weltgeschehen wünsche und zulasse.

Immer wieder gebe ich für ein Sesshin und für 
den Weg der Zen-Kontemplation den Zielsatz: 
Jeder möge es dahin bringen, dass er weiß, was 
er eigentlich will.

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   64 09.12.15   16:18



65

Ich kann das so sagen, wenn bereits vor Beginn 
des Weges eine gewisse Glaubenserfahrung 
gegeben ist und wenn der Weg auch bereits 
mit einer Grundentscheidung begonnen wird, 
dass die intensivere Selbstfindung eine Weise 
intensiverer Gottfindung werden möge. Es liegt 
in meiner Freiheit, dass mir die Selbstfindung 
mit Gottfindung gleichwertig als Erfahrung 
geschenkt wird. So kann mit der Umkehrung 
dieses Satzes „Je mehr ich mich in mir selbst 
finde, desto mehr finde ich mich in Gott“ die 
Möglichkeit, das Angebot, bezeugt werden.

Dass aber Selbstfindung und Gottfindung 
gleichwertig und gleichzeitig geschehen, darf 
ich nicht als Automatik des Weges verstehen.

Der Weg der Selbstfindung kann mich – in der 
Intensivierung meiner Glaubenserfahrung – zu 
Gott hinführen, er kann mich aber auch von 
Gott wegführen. Ich kann auf diesem Weg auch 
den Glauben verlieren. Entscheidend ist das 
Wie meines Weges. So, wieder Angelus Silesius: 
„Gott schätzt nicht, was du Gut’s, nur wie du 
es getan; Er schaut die Früchte nicht, nur Kern 
und Wurzel an.“61 

Es gibt viele, auch atheistische, Weisen der 
Selbstfindung. Der Zusammenfall von Selbst-
findung und Gottfindung liegt im Geheimnis 
meiner Freiheit und meines Glaubens. Aber dies 
kann gesagt werden: All meine Bemühung sei 
eine Geste des Bittens. Ich kann darum bitten: 
„Öffne die Augen unseres Herzens, damit wir 
deine Gegenwart in uns erkennen.“62 

Welches Verständnis wird mir auf dem Weg der 
Zen-Kontemplation gegeben mit der Bitte „Dein 
Wille geschehe“? Das Verständnis, das mir mit 
dieser Bitte gegeben wird, ist mein Selbst-Ver-
ständnis. Diese Bitte ist eine Bitte im Glauben. 
Und dieses Selbstverständnis ist die reifste 
Frucht dieses Glaubens. Die erste Vorausset-
zung für den Zen-Weg ist der Große Glaube: 
Die unendliche Wirklichkeit ist in mir. In dem 
Maße ich die unendliche Wirklichkeit in mir er-
kenne, in dem Maße erkenne ich nach buddhis-
tischem Verständnis mich selbst. In christlichem 
Verständnis sehe ich mich zur unendlichen 
Wirklichkeit in persönlicher Beziehung, zu Gott, 
zu Christus.

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   65 09.12.15   16:18



Wenn ich als Christ Zen praktiziere, sehe und 
erfahre ich mich in der ungeheuren Konse-
quenz: Meine Beziehung zu Gott ist zugleich 
Beziehung zu mir selbst. Ich gehe nicht aus 
mir heraus, zu einem andern, mir Fremden, 
sondern in mich hinein in das Innerste meines 
Innern. Wenn ich sage „Dein Wille geschehe“, 
muss ich nicht Angst haben, mich einer frem-
den Macht auszuliefern, die mir etwas antut, 
was ich nicht wollen kann. Ich liefere mich aus 
der Macht der Liebe, die ich ermächtige, ge-
schehen zu lassen, was so sehr mein eigenstes 
Interesse ist, wie ich es noch gar nicht erkennen 
kann, weil ich mich selbst in meinem Wahren 
Wesen noch nicht erkenne. Ich muss nicht 
Angst haben vor Gott, der mich unendlich liebt. 
Ich muss Angst haben vor mir selbst, dass ich 
in meiner Verblendung verhindern könnte, was 
mich zum Frieden und zu meinem Glück führen 
könnte. In meiner Zen-Praxis lasse ich mich ein 
in mein Wahres Wesen, in die unendliche Wirk-
lichkeit in mir. Weil ich sie in meinem Glauben 
als Gott in mir erkenne und erfahre, kann ich 
auch sagen, ich nehme eine persönliche Be-
ziehung auf zu Gott als dem Innersten meines 
Innern. Mit der Intensivierung meiner Bezie-
hung zu Gott intensiviere ich meine Beziehung 
zu mir selbst, werde ich wesentlich. In meiner 
persönlichen Beziehung zu meinem Wahren 
Selbst entsteht für mich ein Du, in dem ich 
mich nicht an einen anderen wende außerhalb 
von mir. Ich wende mich an ein von mir noch 
nicht ganz Erkanntes. Das nie vollkommen Er-
kennbare in mir, Gott in mir, wird mir zu einem 
unendlich liebenswürdigen Du. So sage ich es 
zugleich zu Gott in mir und zu mir selbst in Gott: 
„Dein Wille geschehe.“ So bin ich immer in 
der Anrede zu diesem liebenden Du in mir, im 
Gebet zu dieser liebenden Wirklichkeit in mir die 
Schneeflocke, die in die Sonne fällt.

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   66 09.12.15   16:18



BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   94 09.12.15   16:18



P. JOHANNES KOPP SAC
Der Pallottinerpater Johannes Kopp SAC, 
geb. 1927, zum Priester geweiht 1963, gehört zur 
ersten Generation der christlichen Zen-Lehrer um 
den Japan-Missionar P. Hugo Enomya-Lassalle.

1985 erlangte er durch Yamada Kôun Roshi in  
Kamakura, Japan, die Lehrbefähigung. 2006 be-
stätigte der heutige Leiter von Sanbo-Zen, Yamada 
Ryôun Roshi, die Ernennung. 

Die Begegnung von Zen-Buddhismus und Chris-
tentum sieht P. Johannes Kopp als Forderung und 
Inspiration für die Suche nach dem Gemeinsamen, 
dem kostbaren Potenzial der Weltreligionen für den 
Frieden in der Welt. 

LEBEN AUS DER MITTE heißt das von P. Johannes 
im Jahre 1973 begonnene und seit 2014 von  
P. Paul Rheinbay SAC weiter geführte Programm  
der Zen-Kontemplation im Bistum Essen.

Die Zen-Kontemplation kann für Christen zu einem 
Weg der Glaubenserfahrung werden. Sie verbindet 
in der Erfahrung der Einheit, die jede Fremdheit auf-
löst und in einem neuen Bewusstsein zu ein einem 
verantwortlichen Leben in Zuversicht motiviert.

WWW.ZEN-KONTEMPLATION.DE

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   95 09.12.15   16:18



IMPRESSUM
Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;  

detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Klimaneutral gedruckt auf umweltschonend produzierten Papier –  

ein kleiner Beitrag zur Bewahrung der Schöpfung

Printed in Germany

ISBN  978-3-87614-028-5 (Print)

VERLAG:	  
© Pallotti Verlag 2016 

86316 Friedberg (Bay.)

GESAMTHERSTELLUNG:	  

Friends Media Group GmbH 

Zeuggasse 7–9, 86150 Augsburg 

www.friends-media-group.de

©	� Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf in irgendeiner Form (Druck, Fotokopie  

oder einem anderen Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlags reproduziert oder  

unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Dieser Titel ist auch als eBook erhältlich 
ISBN 978-3-87614-029-2

Sie finden uns im Internet unter www.pallotti-verlag.de 

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_220x260mm_RZ.indd   96 09.12.15   16:18



Johannes Kopp

GEBET ALS SELBSTGESPRÄCH
GEBET UND KOAN ALS BEZIEHUNG ZU GOTT IN MIR

Selbstfindung und Gottfindung zugleich? Christliche und buddhistische 
Tradition inspirieren sich gegenseitig zu einem neuen spirituellen Weg. 

Das sich vertiefende wortlose Gebet und das Üben mit einem Koan 
können ein Weg zu „Gott in mir“ sein. Dabei geht es um nichts weniger, 
als um geglücktes Mensch-Sein.

Der Autor P. Johannes Kopp SAC ist Pallottiner-Pater und Zen-Meister.

„Wer lautern Herzens lebt und geht auf Christi Bahn, 
der betet wesentlich Gott in sich selber an.“ 

Angelus Silesius

„Meine Lieblingsbeschäftigung ist es, 
das Alles im Nichts zu sehen“ 

Vinzenz Pallotti

Christus ist in euch, die Hoffnung auf die Herrlichkeit (Kol 1.27) 

P. JOHANNES KOPP SAC
Der Pallottinerpater Johannes Kopp SAC, 
geb. 1927, zum Priester geweiht 1963, gehört zur 
ersten Generation der christlichen Zen-Lehrer um 
den Japan-Missionar P. Hugo Enomya-Lassalle.

1985 erlangte er durch Yamada Kôun Roshi in  
Kamakura, Japan, die Lehrbefähigung. 2006 
bestätigte der heutige Leiter von Sanbo-Zen, 
Yamada Ryôun Roshi, die Ernennung. 

Die Begegnung von Zen-Buddhismus und  
Christentum sieht P. Johannes Kopp als Forde-
rung und Inspiration für die Suche nach dem 
Gemeinsamen, dem kostbaren Potenzial der 
Weltreligionen für den Frieden in der Welt. 

LEBEN AUS DER MITTE heißt das von  
P. Johannes im Jahre 1973 begonnene und seit 
2014 von P. Paul Rheinbay SAC weiter geführte 
Programm der Zen-Kontemplation im Bistum 
Essen.

Die Zen-Kontemplation kann für Christen zu 
einem Weg der Glaubenserfahrung werden. Sie 
verbindet in der Erfahrung der Einheit, die jede 
Fremdheit auflöst und in einem neuen Bewusst-
sein zu ein einem verantwortlichen Leben in 
Zuversicht motiviert.

WWW.ZEN-KONTEMPLATION.DE

Jo
ha

nn
es

 K
op

p
G

EB
ET

 A
LS

 S
EL

BS
TG

ES
PR

ÄC
H

ISBN  978-3-87614-028-5

BU_J-Kopp_Gebet-als-Selbstgespraech_Schutzumschlag_666x266_RZ.indd   1 10.12.15   14:19




