GEBET ALS SELBSTGESPRACH

GEBET UND KOAN ALS BEZIEHUNG ZU GOTT IN MIR

Johannes Kopp

_'} —
—— —

V PALLOTTI VERLAG



GEBET ALS SELBSTGESPRACH

GEBET UND KOAN ALS BEZIEHUNG ZU GOTT IN MIR

Johannes Kopp

o0



VORWORT

Die Anregung, das Eigentliche der Zen-Kon-
templation von LEBEN AUS DER MITTE ins
Wort zu bringen, erhielt ich am Tag der Priester
und Diakone im Bistum Essen am 13.1.2014
durch den Referenten Prof. Tomas Halik. Dieser
erwahnte am Ende seines Vortrags, ein japani-
scher Kollege habe ihm gesagt, ein Zugang zur
Heiligen Schrift fur Glaubenserfahrung sei nur
Uber die Koanweise erreichbar. Im Anschluss
an diesen Vortrag wurde ich von Mitbridern
gefragt, wie das zu verstehen sei.

In dieser Schrift versuche ich, soweit es moglich
ist, auf diese Frage einzugehen, wohl wissend
um die Grenzen der Sprache und meiner Mog-
lichkeiten.



So sei diese Schrift Suchenden gewidmet, die
offen sind fir die Geheimniswirklichkeit des
Menschen und geméaB des Unaussprechlichen
keine widerspruchslosen Erklarungen erwarten,
sondern Sprache als Hinweis eines brennenden
Herzens sehen kdénnen.

Als Hinweis — und nur als Hinweis: ,Brannte
uns nicht das Herz* (Lk 24,32) sagen auch wir,
wenn wir auf dem Weg der Zen-Kontemplation
auf dem Wege sind, im Wahren Selbst eine
Chiffre der Geheimniswirklichkeit zu erkennen
und zu erfahren — in Annaherung zu der For-
derung: ,Fragt euch selbst, ob ihr im Glauben
seid. Habt ihr nicht erkannt, dass Jesus Chris-
tus in euch ist! Sonst hattet ihr als Glaubige ja
schon versagt” (2 Kor 13,5). Dies in Korrespon-
denz von Selbstfindung und Gottfindung, wenn
auch nie in ldentitat, so doch in gegenseitig
bedingter Intensivierung.

So wage ich mich an das Thema ,Gebet als
Selbstgesprach®, in dem das Wahre Selbst
nicht als aufgeblahtes Ich erscheint, sondern als
EntduBerung zum Wir nach den eucharistischen
Worten: ,Das ist mein Leib, der flr euch hinge-
geben wird.”

Um Missverstandnisse zu mindern, sollen nicht
einzelne Begriffe herausgenommen, sondern

in ihrem erklarenden Kontext gelesen werden.
Mit diesem Anspruch wendet sich auch Tomas
Halik an seine Leser: ,,Denn vielleicht erkennt
auch ein Mensch, der nie die Sprachphilosophie
Wittgensteins studiert hat, dessen Grundprinzip
an, dass wir den wirklichen Sinn eines Satzes
nicht im Satz selbst entdecken, sondern im
Kontext, in dem der Satz gesagt oder geschrie-
ben wurde.“!

Ich lege diese Schrift in ihrem Ungentgen
vor nach dem Motto unseres Programms: ,All
unsere BemuUhung ist eine Geste des Bittens®.

Johannes Kopp

MUlheim an der Ruhr im Juni 2014






INHALT

12
14
18
21
24

30
33
38
40
42

45
50
55

58
61

64
64
67
69

76
77
82
85

91

VORWORT

SCHWEIGEN UND REDEN

Gebet als Selbstgesprach

Reden und Schweigen

Es gibt Nichts, das nicht Nichts ist

Menschliche Natur als Gottebenbildlichkeit

Menschliche Wesensnatur und gottliche Offenbarung

Gesundheit und Krankheit — gleichwertig flir menschliche Vollendung

SELBSTFINDUNG UND GOTTFINDUNG

WIE und WAS sind gleichwertig

Atomare Krafte des Segens freilegen — tun, was dran ist

Gott in uns Gott sein lassen

P.Lassalle — Zen-Weg als Intensivierung der christlichen Gotteserfahrung

ZEN UND EUCHARISTIE
,lch bin ein kosmisches Wesen* — die unendliche Wirklichkeit
»1ut dies zu meinem Gedéachtnis® — der zengemafe Vollzug

KOAN-ZUGANG ZUR HEILIGEN SCHRIFT
Zen und die Bibel — Begegnung zwischen Ost und West

BIBLISCHE KOANS

,Dein Wille geschehe*

Die wahren Verwandten Jesu

Das Gleichnis vom Schatz und von der Perle

CHRISTLICHE KOMMENTARE ZU KOANS AUS DEM MUMONKAN
Josh(s ,,Wasch’ Deine Essschalen

Zuigan ruft sich selbst ,,Meister”

Nansen totet eine Katze

EPILOG



\\ [ ’

S

SCHWEIGEN
UND REDEN

Du, mein Gott, sprichst keine begriffliche,

keine raum-zeitliche Sprache.

Oder doch?

Wie soll ich mit dir, mein Gott, sprechen? Ganz
einfach: Wie ich kann. Ich kann nur sprechen
mit meiner raum-zeitlichen Sprache. Du ver-
stehst meine Sprache, du verstehst jede Spra-
che. Wie kann ich deine Sprache erlernen? Ich
kann deine Sprache nur erlernen, indem ich von
meiner Sprache ausgehe. Ich muss damit begin-
nen, dass ich mit dir in meiner Sprache rede. Je
mehr ich mit dir in meiner Sprache rede, desto
mehr bekomme ich Beziehung zu dir.

Aber Reden ist nicht reden. Anders ist die Rede,
wenn ich richte und erklare, und anders ist die
Rede, wenn ich liebe. Anders ist die Sprache,
wenn ich eins werden will mit dir, wenn ich von
mir ausgehe, um in dich einzugehen. Das wére
die Sprache der Liebe.

So reden Liebende. Sie beginnen, indem jeder
spricht in seiner Sprache — und mehr und mehr
wandelt sich die Weise der Mitteilung.



Sie beginnt mit Worten, und alles geschieht
Uber Worte. Je mehr die Worte gesprochen
werden in Liebe, desto mehr geschieht die
Verstandigung in Liebe und weniger in Worten.
Die tiefste Verstandigung, die tiefste Einigung,
ereignet sich in Liebe. Die Verstandigung in
Worten geht Uber den Verstand. Die Verstandi-
gung in Liebe kommt von Herzen. Die Vereini-
gung in Liebe flhrt aber nicht dahin, dass man
sich schlieBlich nichts mehr zu sagen hétte. Im
Gegenteil. Je tiefer sich die Einigung in Liebe
vollzieht, desto mehr weitet sich der Horizont
in der Wahrnehmung des andern in seinem
Wahren Wesen, desto mehr offenbart sich der
andere als Unendlichkeitswesen.

In dieser immer neuen Wahrnehmung nahrt sich
auch der Verstand mit immer neuen Erkenntnis-
sen. Wenn die Liebe sich vertieft, hat man sich
immer mehr zu sagen. Was man sich aber dann
sagt, erweist sich nur dann als wesentlich, wenn
die Sprache motiviert zu immer gréBerer Liebe
und tieferer Erkenntnis. Liebe und Erkenntnis
weiten sich endlos ins Unendliche.

So stehen Wort und Liebe in einer sich verun-
endlichenden Wechselbeziehung:

Im liebenden Schweigen wird das Herz erfullt
zum Uberstromen: ,Denn wovon das Herz voll
ist, davon spricht der Mund“ (Mt 12,34).

So sagt Zenkei Shibayama: , Jedenfalls versu-
chen Zen-Meister stets, uns zum Verstadndnis zu
fahren, dass im Angesicht wirklicher Erkenntnis
die Begriffe — wie gro3 auch begriffliche Erfah-
rung und Erkenntnis sein mégen — Schneeflo-
cken gleichen, die auf ein brennendes Feuer
fallen.”?

Diese sich verunendlichende Wechselbeziehung
kann sich aber letztlich nicht in begrenzten
Wesen ereignen. Es bedarf eines unendlichen
GegenUbers, das so ins Unendliche einweisen
kann. Wie gefahrlich ist die Sprache! Gegen-
tiber: Schon dieses Wort verflhrt zu einem
Missverstandnis, als ware dieses Gegeniber

eine Wirklichkeit auBerhalb von mir. Dieses
unendliche Gegenuber ist nicht eine Wirklichkeit
irgendwo, sondern nirgendwo anders als in mir.
,Halt an, wo laufst du hin? Der Himmel ist in dir.
Suchst du Gott anderswo, du fehlst ihn fir und
far.“3 ,Der Himmel ist nicht eine weit entfern-

te und unbekannte Zone des Universums, er
gehort in die Geographie des Herzens” sagte
Papst Benedikt.* Um diesem Missverstandnis
des Begriffs Gegentiber vorzubeugen habe ich
ein Wort gefunden, das diesem GegenUber sei-
nen Ort gibt, seinen Sitz im Leben: So spreche
ich von diesem GegenUber als einem Iniiber.
Das Intiber ist aber auch immer ein Gegentiber
dem Erkennen wollenden Verstand. Das Intiber
ist vom Verstand nie einholbar. Der Verstand
muss aushalten, dass er diese letzte Wirklichkeit
nicht erfassen kann, dass diese letzte Wirklich-
keit aber alles erfasst. Sie ist Geheimnis. Nur
wenn ich dieses Geheimnis in mir anerkenne,
kann ich zu mir heim kommen. Das ist der Weg
zum Einswerden mit mir selbst.



GEBET ALS
SELBSTGESPRACH

Einen anderen Weg zum Einswerden mit sich
selbst gibt es nicht.

Die konsequente Antwort auf die Frage: ,,Wie
soll ich mit dir, mein Gott, sprechen?” lautet:
Reden mit Gott ist letztlich ein Selbstgesprach.

Letztlich, weil dies einen so hohen Grad an
Vollkommenheit voraussetzt, dass dies kein
Heiliger von sich selber sagt, die Annédherung
daran aber nicht ausschlieft. So Paulus: ,Nicht
dass ich es schon erreicht hatte oder dass ich
schon vollendet ware. Aber ich strebe danach,
es zu ergreifen, weil auch ich von Christus
Jesus ergriffen worden bin. Brider, ich bilde
mir nicht ein, dass ich es schon ergriffen héatte.
Eines aber tue ich: Ich vergesse, was hinter
mir liegt, und strecke mich nach dem aus,

was vor mir ist. Das Ziel vor Augen, jage ich
nach dem Siegespreis: der himmlischen Beru-
fung, die Gott uns in Christus Jesus schenkt®
(Phil 3,12-14). ,Ahmt auch ihr mich nach,
Brider, und achtet auf jene, die nach dem Vor-
bild leben, das ihr an uns habt” (Phil 3,17).

Gebet kdnnte dann als Selbstgesprdch gese-
hen werden, wenn ein so vollkommener Grad
der ldentitat des gottgeeinten Wahren Selbst
erreicht ist, dass keine Ich-Reste im Bewusst-
sein verbleiben. Eben das ist gemeint mit der
mystischen Nichtserfahrung, von der auch der
hl. Vinzenz Pallotti sagt: ,Er, Gott, ist in mir,
lebt in mir und wirkt in mir, so dass ich mich

in allem und immer betrachten muss, als hatte
ich nie existiert, noch existierte ich, noch wirde
ich je existieren. Und so bin ich wie zum reinen
Nichts gekommen. Gott ist alles, tut alles, wirkt
alles in mir.“5 In solchem Bewusstsein sind alle
Ich-Reste verbrannt, und im Selbst bleibt nur
Gott. In diesem Sinne kénnte man sagen: Gebet
ist ein Selbstgesprach.

Ein solches Zeugnis finden wir auch bei Mutter
Teresa: ,Nur wenn wir unser Nichts, unsere
Leere, wahrnehmen, kann Gott uns mit Sich
Selbst erftllen.“® ,Sind wir Ihm so gegeben —
dass wir feststellen, dass Seine Augen durch
uns herausschauen, dass Seine Zunge spricht,
dass Seine Hande arbeiten, dass Seine FlBe



laufen und dass Sein Herz liebt?“” Mit Freude
lese ich immer wieder in der ,Nachfolge Chris-
ti“: ,Mein reines Streben zu dir brachte mich zu
dir und gleichermafBen zu mir. Aus Liebe nahm
ich mich noch grtndlicher fur nichts.“® Und ein
Wort des hl. Augustinus: ,,Du aber warst inner-
licher als mein Innerstes und hoher als mein
Hochstes*.?

Es lassen sich unzahlige Beispiele finden, die
das Gebet als Selbstgesprach erscheinen lassen
und in denen das Vergottlichte des Wahren
Selbst zur Sprache kommt. Es findet sich auch
eine Sprache im verschérften Blick auf die
»lch-Reste”, die nie ganz im irdischen Leben
ausgeschieden werden koénnen, in den gera-
dezu unverstandlichen VerdemUtigungen des
hl. Vinzenz Pallotti: ,,Mein Gott, mein Vater! ...
Es ist wahr, wirklich wahr, dass ich ein entsetz-
liches Ungeheuer der Undankbarkeit bin*“1°
,Unmoglich kann ich auch meine ungeheuer-
liche Undankbarkeit gegen Deine Gnaden und
meine unendliche Unwdrdigkeit erfassen“.!* Im
Licht der Gnade sieht Pallotti diese, die Gnade
hindernden Ich-Reste. Er sieht, wie Gott den
Menschen zum Herrlichsten berufen hat, dem
gegenUber er sich immer auch als Hindernis
erkennt. Er kennt aber auch ein Wort des

hl. Augustinus: ,Gott wurde Mensch, dass der
Mensch Gott werde.” Und das Wort des hl. Am-
brosius: ,Das Wort ist Fleisch geworden, damit
das Fleisch Gott werde“.'? Wie geféhrlich solche
Aussagen sind, wenn sie aus dem Erlebnis-
zusammenhang der Autoren heraus genom-
men sind, zeigt sich bei gewissen Vertretern
der Zen-Praxis mit Aussagen: ,Ich bin Gott.”
Sie kann in einem Erlebnismoment spontane

AuBerung sein, wird aber verwerflich, wenn sie
in einem offentlichen Bekenntnis gesagt ist. Als
spontane AuBerung bedarf sie einer Polarisie-
rung — wie bei den Heiligen — in ebenso spon-
taner abgrindiger Demut. Den hochsten Grad
irdisch erreichbarer Vollkommenheit erlebt der
hl. Vinzenz Pallotti in der Gnade der vollkomme-
nen Reue im steten Beginn und in der Dynamik
fortwahrender Umkehr.

Warum erscheint diese Qualitat des Betens oder
der Selbstfindung in keiner Schule des Betens
und der Selbstfindung oder der Selbstverwirkli-
chung? Die Gefahr eines Missverstandnisses darf
nicht Ubersehen werden. Andererseits sind wohl
der Weg zu Gott und der Weg zum Menschsein
noch zu wenig gewertet als ein einziger Weg. Im
ZeitmalB der Evolution ist das Ereignis der Inkarna-
tion ein Licht, das in unserem Bewusstsein noch
nicht in seiner vollen Bedeutung angekommen ist.
Fir diese alles Begreifen (berbietende Wahrheit
sind 2000 Jahre eine zu kurze Lehrstunde.

Es geht ja um dieses Selbst, das gemeint ist mit
dem Wahren Selbst, mit diesem Selbst, in dem
wir griinden in Gott und in dem wir Gott finden
in uns. Das ist der Kehrvers, den die Mystiker
aller Religionen und aller Zeiten singen.



Das ist so wahr, wie es wahr ist, dass ein
Mensch seine vollstéandige Identitat mit sich
selbst nur in dem MaBe finden kann, wie er die
Geheimniswirklichkeit seines Wahren Wesens
anerkennt und mehr und mehr aus ihr lebt.
Solange ein Mensch sich selbst mit seinem
Verstand gegeniber steht, hat er immer etwas,
das gegen ihn ist, namlich sich selbst. Und
damit bekommt eine Wahrheit, nach der wir uns
im Programm LEBEN AUS DER MITTE in allen
Dingen orientieren, eine ungeheure Bedeutung:

»oelbstfindung und Gottfindung werden auf
dem Weg mehr und mehr eins.*”

Mit anderen Worten sagte dies Papst Benedikt
beim Weltjugendtag in Kdln: ,Gott ist nicht mehr
bloB uns gegentber, der ganz Andere. Er ist in
uns selbst und wir in ihm.“13

Diese Frage ,Wie soll ich mit dir, mein Gott,
sprechen?“ beantwortet sich konsequenterweise
in der Sprache des Zen-Weges: In einem

wesensgemaBen Gesprach mit meinem Wahren
Selbst. In ihm bin ich einerseits ganz da, und
andererseits ist dieses Ich so von Gottes Wirklich-
keit Uberlichtet, dass es sich im flieBenden Licht
in Gott mehr und mehr einigt. Wichtig, zu sagen:
»,mehr und mehr*, weil der Weg zu Gott unend-
lich ist und mehr und mehr Beginn. Dann wird
Beten — in vorsichtiger Ausdrucksweise — mehr
und mehr ein wesensgemales Selbstgesprach.
So wende ich mich im Gebet an das Innerste
meines Innern, ndmlich dahin, wo Gott auf mich
wartet und wo ich ihn unfehlbar sicher erreiche,
denn es gibt keinen anderen Ort als den, an den
hin Gott mir seine Adresse gegeben hat. Der

hl. Vinzenz Pallotti sagt dies so: ,,Er will, dass alle
Seelen, auch wenn sie noch auf dieser Erde le-
ben, ein Reich in sich haben, ndmlich Seine hei-
lige Liebe. Darum sagte unser Herr Jesus Chris-
tus: ,,Das Reich Gottes ist in euch” (Lk 17,21).
Diese Liebe bewirkt, dass die Seele Gott in sich
hat. Deshalb sagt auch der hl. Johannes: ,Gott ist
Liebe; und wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott
und Gott bleibt in ihm*“ (1 Joh. 4,16)“.14



Ich wage vorsichtig diese Ausdrucksweise
Gebet, ein Selbstgespréch, weil ich Beten er-
kenntlich machen mochte als eine Weise, in der
der Mensch nicht aus sich heraus, sondern in
sich hinein geht, zu sich selber kommt und sei-
ne Reichtimer in sich selber findet. ,Dadurch
sollen sie getrostet werden; sie sollen in Liebe
zusammenhalten, um die tiefe und reiche Ein-
sicht zu erlangen und das gottliche Geheimnis
zu erkennen, das in Christus ist. In ihm sind alle
Schétze der Weisheit und Erkenntnis verborgen*
(Kol 2,2-3). Verborgen! Das Verborgene entde-
cken, ans Licht bringen! Wie?

Ich sehe den Zen-Weg als ein Geschenk Gottes
an suchende Christen unserer Zeit, als einen
Weg, dieses Verborgene ans Licht zu bringen.
Zugleich sehe ich die Weise des Zen in der
Offenbarung bereits vorgegeben. So hore ich
Mose meisterlich diese Weise zu fordern, da er
sagt: ,Hore Israell Jahwe, unser Gott, Jahwe ist
einzig. Darum sollst du den Herrn, deinen Gott,
lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele

und mit ganzer Kraft. Diese Worte, auf die ich
dich heute verpflichte, sollen auf deinem Herzen
geschrieben stehen. Du sollst sie deinen Séhnen
wiederholen. Du sollst von ihnen reden, wenn du
zu Hause sitzt und wenn du auf der StraBe gehst,
wenn du dich schlafen legst und wenn du auf-
stehst. Du sollst sie als Zeichen um das Handge-
lenk binden. Sie sollen zum Schmuck auf deiner
Stirn werden. Du sollst sie auf die Turpfosten dei-
nes Hauses und in deine Stadttore schreiben. ...
nimm dich in acht, dass du nicht den Herrn
vergisst” (Dtn 6,4-9.12). Das ist meisterliche
Anweisung fur den Vollzug der Ubung. Mose sagt
auf diese Weise, in der er selbst mit Jahwe lebt. In
diesen Worten hére ich wieder die Forderung mei-
nes verehrten Zen-Meisters Yamada Kdun Roshi:
,Du musst verwirklichen, dass Jesus Christus in
dirist.“ Ja, die Worte Mose sind mir der Auftrag,
die Forderung meines Meisters immer mehr zu
meiner Lebensweise werden zu lassen. Der hl.
Vinzenz Pallotti hat dies auf den Punkt gebracht
in wohl letztmoglicher Vereinfachung: ,Wir mis-
sen Gott einatmen und Gott ausatmen.“1®



SELBSTFINDUNG
UND
GOTTFINDUNG

Die Originalitdt der Zen-Kontemplation von
LEBEN AUS DER MITTE drtckt sich unter
anderem aus in den Worten: ,,Selbstfindung und
Gottfindung sind eins.” Das ist kein Lehrsatz,
sondern Ausdruck einer Erfahrung mit ihren
Voraussetzungen. Als Erstes bedarf es einer Kla-
rung, was hier mit Selbst gemeint ist: Das Wun-
derbare, das es in christlicher Offenbarung vom
Menschen zu sagen gibt: Bild und Gleichnis
Gottes. Ja, was hier mit Selbst gemeint ist, das
ist Bild und Gleichnis Gottes in seiner eigent-
lichen Bedeutung, die ohne Ergriffenheit und
ohne anbetendes Staunen unmoglich erfasst
werden kann im Glauben, dass die unendliche
Wirklichkeit in uns ist. Ohne diese Vorausset-
zung, dem GroBen Glauben, ist der Zen-Weg
unmaoglich. In christlichem Verstandnis ist die
Anonymitat der unendlichen Wirklichkeit auf-
gehoben mit der offenbarten Wahrheit als Bild
und Gleichnis Gottes. Diese Aussage erhebt den




Menschen zu seiner unendlichen Wirde, well
GroBeres vom Menschen nicht gesagt werden
kann. Er ist eben gottgleich. Mit diesem Ver-
standnis ist Selbstfindung zugleich Gottfindung.
Wenn der Mensch Bild und Gleichnis Gottes
als seine Wirklichkeit wirken lasst, dann geht
es nicht nur um Bild und Gleichnis, sondern
um das Innerste des Innern, um Gott selbst.
Somit handelt es sich bei dieser Selbstfindung
nicht um eine Seins-Weise, die Gott gegentber
oder in irgendeiner Weise von Gott getrennt ist.
Es geht um das Ineinander beider Wirklichkei-
ten — der menschlichen und der gottlichen — zu
einer Wirklichkeit. Bild und Gleichnis geht Gber
in die Wirklichkeit, fur die Bild und Gleichnis
stehen. Wenn dies so ernstgenommen wird, wie
kann man dieses Ernstnehmen allen Ernstes
dann anders zu Sprache bringen als so, wie
man es als Lernziel der Zen-Kontemplation for-
muliert findet: ,Selbstfindung und Gottfindung
sind eins*?

Und nun die Frage: Wie komme ich zu dieser
tiefsten Beziehung zu mir selbst, zu meinem
gottgeeinten Wahren Selbst? Wie muss ich das
machen? Die Antwort ist klar: Nicht machbar!

Damit kommen wir zu einer weiteren Origina-
litdét von LEBEN AUS DER MITTE: Es geht um
die Weise, in der wir diesen Weg gehen, mit
der Einstellung: All unsere Bemuhung ist eine
Geste des Bittens. Das bedeutet dies: Wir kon-
nen es nicht machen, aber wir kdnnen es dem
Innersten unseres Inneren, wir kdnnen es Gott
in uns Uberlassen, uns ihm anvertrauen mit der
Bitte: ,,Mir geschehe” (Lk 1,38). Wir lassen Gott
in uns machen, was er will. Wir machen uns
keine Gedanken in Gebet und Meditation. Wir
lassen uns auch in unseren Gedanken und Sor-
gen und vertrauen uns Gott an, der uns an sich
zieht, mehr als wir es uns wiinschen kénnen.
So sagt der hl. Vinzenz Pallotti: ,In der Seele

ist darum eine Naturanlage, die sie zur unend-
lichen Liebe hinzieht und von der irdischen



Liebe abzieht“3!. So noch einmal die Frage: Wie
komme ich zu dieser tiefsten Beziehung zu mir
selbst? Nach bisher Gesagtem ist es gleichzeitig
dies: Wie komme ich zu der tiefsten Beziehung
zu Gott, zu Gott in mir?

Wie wichtig ist mir diese Frage? Wenn mir diese
Frage zu meiner wichtigsten Frage geworden
ist, dann ergibt sich das Weitere von selbst.
Dann wird mir immer klarer, was ich zu tun
habe: Es sei noch einmal gesagt: Nicht mein
Tun ist da gefragt, sondern mein Vertrauen.
Nur mein Vertrauen, dass ich es dem Innersten
meines Inneren, dass ich es Gott Uberlassen
muss, mich von mir selbst zu befreien, mich zu
erldsen von meiner Befangenheit, von meinem
Ich, das sich nicht einfligen will in mein gott-
geeintes Ich, in mein Wahres Selbst. Dass wir
doch zu dem Verstandnis kommen, dass wir zu
diesem Geschehen-Lassen kommen, in dem
wir nichts tun, sondern uns so von unserem
Aktivitatsdrang l6sen, dass wir, indem wir nichts
tun, Gott es Uberlassen, das zu tun, was nur er
tun kann, damit an uns geschieht, was gesche-
hen muss, damit wir unser Wahres Ich, unser
Wahres Selbst, finden. Das ist unser Beitrag auf
dem Weg zu uns selbst. Das ist die Arbeitstei-
lung auf dem Weg der Menschwerdung. Das

ist unser Eigenanteil zu unserer Reifung und
Vollendung. Wir missen erkennen, was unse-
re Sache ist und was die Sache Gottes ist. Wir
mussen uns hinhalten, wir missen wieder Lehm
werden, damit Gott uns seinen Geist einhaucht,
und mit Maria sagen: ,Mir geschehe” — und
meinen, was wir sagen, in dem Gebet, in dem
Jesus uns beten lehrt: ,Dein Wille geschehe.”

So wurde von Papst Franziskus — noch zu seiner
Zeit als Erzbischof Bergoglio — als Anliegen
formuliert: ,Eine der groBten Herausforderungen
unserer Zeit besteht darin, beten zu lehren®.
Dieses vordringliche Anliegen bedeute, den
Menschen den Weg zu Gott zu erschlieBen. So
kénnen sie ihn suchen und finden, aber auch
sich suchen und finden lassen.“%

»Selbstfindung und Gottfindung sind eins*® ist
keine Wahrheit im Bereich des Machbaren. Wir
mussen all unsere Bemuhung sehen als eine
Geste des Bittens. Wenn wir in dieser Weise
den Weg gehen, 6ffnen sich die Tore der Wahr-
heit. Wir durchschreiten sie nicht in willenloser
Passivitat, sondern in einer Aktivitdt mit hochs-
ter Wirkung. Die passive Weise des Gesche-
hen-Lassens fihrt uns aus der Ich-Verhaftung
zum Eins-Werden mit unserem Wahren Wesen,
in dem uns der Blick und der Instinkt gegeben
werden, zu tun, was dran ist.

Es geht um den Zustand, in dem das Selbst so
von Gottes Gegenwart durchtrankt ist, dass Gott
im Selbst in Seiner Freiheit der Handelnde ist.
Es ist der wunderbare Zusammenfall: Ganz ich
selbst, ganz in Gott. Gertrud von Le Fort fin-

det fUr diesen Zustand die Worte: ,, Denn dich
Uberlichtet schon, dem du erdunkelst: siehe, er
sank hernieder, dem du versinkst.“3 In dieser
Weise ist der Mensch in der Vollkraft seines
Handelns. Zugleich passiv in seinem Ego-Willen
und in héchstmoglicher Weise aktiv in der Voll-
kraft seines Wahren Wesens. Es ist die Einheit
von Kontemplation und Aktion. In korperlicher
Verfassung geht es um das Dasein und Handeln
aus dem Hara, aus dem korperlichen Leben aus
der Mitte, in dem ,Seelisches und Kdrperliches
ineinander Ubergehen, einander durchdringen.”
In geistiger Verfassung geht es darum, dass der
Mensch sich seiner selbst bewusst wird, indem
er die Geheimniswirklichkeit seines Wahren
Wesens ebenso als Wirklichkeit wahrnimmt wie
Hand und FuB und diese ganze Welt, die er mit
seinen Sinnen wahrnimmt.



KOAN-ZUGANG
ZUR HEILIGEN

SCHRIFT

,Was wird wohl aus diesem Kind werden?“ (Lk 1,66)

Diese Frage bei der Geburt Johannes des
Taufers ist auch die Frage, was sich ereignete,
als erstmalig Christentum und Buddhismus
begannen, einander zu begegnen und zu
durchdringen. Das wird — nach einem Wort des
Religionsphilosophen A. J. Toynbee® — einen
Historiker in tausend Jahren an der Geschichte
unseres Jahrhunderts vorrangig interessieren.
Das besondere Interesse bezieht sich auf das
Faktum, dass der Zen-Weg nicht mehr einge-
bunden bleibt in die buddhistische Religion,
sondern in jeder Religion als Weg zu religitser
Erfahrung erkannt und praktiziert wird. So stellt
sich die Frage neu, was mit dem Zen-Weg
gemeint ist. Was ist Zen? Eine der unzahligen
Antworten auch dies: Die Geheimniswirklichkeit
des Menschen anerkennen und aus ihr leben.
Die Erfahrung der Geheimniswirklichkeit eroff-
net den Zugang zur religidsen Erfahrung. Die
Zen-Praxis 6ffnet das Wesensauge, das Wesens-
ohr, die Wesensflihlung.

Daraus ergibt sich ein Zugang zur Heiligen
Schrift als Hinflhrung zum Geheimnis des
Glaubens: zur Erkenntnis und Erfahrung der
menschlichen Natur als Bild und Gleichnis
Gottes, zum Sein in Christus, zur Geheimnis-
wirklichkeit des Menschen. Die Bibel ist die Hin-
fuhrung zu diesem Selbstverstdndnis des Men-
schen, zu dem er nicht mit seinem Verstand,
sondern nur im Glauben, mit seinem Herzen,
mit seinem Wesensverstandnis gelangen kann.
,Man sieht nur mit dem Herzen gut“s! , mit dem
Herzen, eben mit dem Wesen des Menschen.

In der Zen-Tradition ist eine Sammlung von Aus-
sagen und Begebenheiten entstanden, deren
Sinn und Wahrheit nur mit dem Wesensauge,
mit der Wesensfuhlung erkannt und erfahren
werden kann: Die Koan-Sammlung.



Wenn gefragt wird ,Was ist gemeint mit Koan?",
dann muss ich fragen: ,,Was ist gemeint mit
Dir?* und , Was ist gemeint mit mir?“ Die Ar-
beit mit einem Koan ist nichts anderes als die
Erhellung des Geheimniszustandes, in dem ein
Mensch griindet in seiner Wahrheit. Der Ko-
an-Weg fuhrt zu dieser unendlichen Wahrheit,
die dem rationalen Zugriff auf ewig unzugang-
lich ist, weil der rationale Zugriff auf Gegen-
standlichkeit und Vergegenstandlichung ange-
wiesen ist, auf eine Weise von Erkennen und
Erkennendem. Ein Koan will diese Dualitat von
Erkennen und Erkennendem Uberstrahlen in der
einen Wirklichkeit, in der es nicht das Gedachte
gibt und den Denker, sondern wie und worin
das eins ist. Jedes wie auch immer geartete
Koan meint den Durchbruch zur unendlichen
Wahrheit eines jeden Menschen, die die Ratio
nicht erfassen kann, weil sie nicht das Instru-
ment daflr ist, die aber erfasst werden muss,
damit der Sinn des Daseins erflllt wird. Solange
man diesem Sinn nicht nahekommt, solange
bleibt Unruhe. Das Koan ist immer die drangen-
de Frage nach dem ,Wer bin ich?“ Die Antwort
kommt nicht als Antwort, sondern als Realisie-
rung des Eins-Seins. Du bist in mir, und ich bin
in dir. Was wir sind in unserer Wahren Natur,
geht unendlich Uber alles Sagbare hinaus.

Daraus ergibt sich fur Christen eine Konse-
quenz: die Bibel zu werten und zu lesen als
eine Koan-Sammlung. Die fromme Tradition
empfiehlt, vor der Lesung der Heiligen Schrift
um den Heiligen Geist zu beten. Das ist die
Bitte um den Geist, in dem sie entstanden ist.
,Jedes heilige Buch muss man in dem Geiste
lesen, aus dem es entstanden ist.“®? Die Bitte
um den Heiligen Geist ist nicht nur die Bitte

um das Schriftverstéandnis. Die Bitte um den
Heiligen Geist ist auch die Bitte um das Selbst-
verstandnis. Das ist ein und dieselbe Bitte. In
der Zen-Tradition spricht man vom Wesensauge,
oder vom dritten Auge, oder vom gedffneten
Auge. Mit dem Wesensauge sehe ich mich — wie
bereits gesagt — als Primarliteratur, als die erste
Heilige Schrift, in der Gott sich in seinem Bild
und Gleichnis ausdriickt. Und so kommt eines



zum andern: Je mehr ich mich selber verstehe,
je mehr mein Wesensauge geoffnet ist, desto
mehr verstehe ich die Heilige Schrift.

Und so kdnnen wir wohl sagen: der Weg zur
Erkenntnis und Erfahrung der eigenen Wesens-
natur ist optimale Voraussetzung, die Heilige
Schrift in dem Geist lesen zu kdnnen, aus dem
sie entstand.

Die christliche Katechese muss einen neuen
Schwerpunkt bekommen. Sie muss wegkom-
men von der Belehrung, von dem Eifer, eine so
genannte objektive Wahrheit darzustellen. Sie
muss hinkommen zu dieser Leidenschaft, in
der derjenige, der sich in irgendeiner Weise fir
das Christliche interessiert, zu der Erkenntnis
kommt, dass das Wesentliche in ihm selbst ist.
Das /In ist vernachlassigt worden von der Ka-
techese. Es blieb einer zufélligen Spontaneitat
Uberlassen, die die Mystiker erlebt haben. Die
anderen blieben und bleiben in der Belehrung
und in der gegenstandlichen Unterscheidung
zwischen profan und heilig. Es geht nicht um
Lehrmeinungen, sondern um Prasenz. Die
Katechese muss diesen neuen Schwerpunkt
bekommen, dass sie von Anfang an lehrt: ,Gott
ist in dir, und du bist in Gott. Du bist Bild und
Gleichnis Gottes und deswegen geh! Geh in
Dich, geh den Weg zu dir selbst, wo du zu der
Erkenntnis kommst, dass Selbstfindung und
Gottfindung eins sind!*

Die Praxis des Zazen ist nichts anderes als die
Realisierung der Wahrheit dessen, der sich mo-
tiviert fUhlt, zu realisieren, sich in seine eigene
Wirklichkeit hineinzubegeben. Das gilt fir alle
Menschen, wobei die Christen noch ein zusatzli-
ches Zeugnis geben mussen, denn, orientiert an
Jesus, dem Gekreuzigten, haben sie ein Motiv,
zu lieben: ,,Da er die Seinen, die in der Welt
waren, liebte ...“ (Joh 13,1). Das Motiv, in Liebe
zu dienen, das Leben hinzugeben fir den an-
deren, das ist in keiner Religion so deutlich wie
im Christentum. Das ist nicht gemeint auf der
Ebene einer Lehre, sondern auf der des Motivs
auf dem Weg. Die Realisierung eines Buddhis-
ten besteht im Boddhisattva-Sein — und das ist
ebenfalls Dienstmotiv. Das Motiv des Dienens
und der Lebenshingabe in Liebe ist allerdings
die spezifische Etikette des christlichen Be-
wusstseins.

So beantwortet sich die Frage: ,Was soll aus
diesem Kinde werden?“ In der kurzen ge-
schichtlichen Phase der Begegnung von
Zen-Buddhismus und Christentum zeigt sich ein
moglicher Zugang zum Verstandnis der Heiligen
Schrift gemaB der Forderung: ,Jedes heilige
Buch muss man in dem Geiste lesen, aus dem
es entstanden ist.“53



ZEN UND DIE BIBEL -
BEGEGNUNG ZWISCHEN
OST UND WEST

Als erstes literarisches Zeugnis dafur darf wohl
das 1980 erschienene Buch gesehen werden
,Zen und die Bibel” des japanischen Jesui-
tenpaters Kakichi Kadowaki®*. Es ist wohl einer
Erwdhnung wert, dass nach dem Pionier des
Zen fiir Christen, P. Lassalle, wiederum ein
Jesuitenpater als Pionier erscheint, der auf dem
Zen-Weg ein neues Verstandnis zur Heiligen
Schrift erschlieBt. Im Vorwort zu diesem Buch
ist gesagt: ,,Kadowakis Buch scheint ein Zeugnis
der neuen Begegnung zwischen Ost und West.
Hier schreibt nicht ein europdischer Wissen-
schaftler ein Buch Uber Zenbuddhismus, son-
dern ein christlicher japanischer Theologe, der
die rigorose Zenschulung in Japan durchlaufen
hat, ladt uns ein, die Bibel ahnlich zu lesen wie
ein Zen-Buddhist die Koans.“%® Der Autor selbst
berichtet: ,Vor einigen Jahren ging ich nach
Deutschland, um Uber Meister Eckhard zu ar-
beiten. Wahrend meines Aufenthaltes wurde ich
von Professor Joseph Ratzinger (...) eingeladen,

vor einer Gruppe seiner Doktoranden einen
Vortrag Gber Zen und Christentum zu halten ...
Gegen Ende des Seminars sagte Professor Rat-
zinger: \Wie interessant ware es, wenn wir die
ldeenwelt des Zen mit der Bibel vergleichen
konnten. Wenn das getan werden konnte, ware
es ein bedeutendes Ereignis nicht nur fir den
Dialog zwischen Zen und Christentum, sondern
auch fur den ideologischen Austausch zwischen
Ost und West'. Diese Bemerkung traf mich tief,
obwohl ich damals nicht die geringste Ahnung
hatte, wie biblische Gedanken und Zen-Ge-
danken einander gleichen kénnten ... Spéter,
als ich an Zen-Exerzitien (Sesshin) teilnahm,
fand ich zu meiner Uberraschung, dass ich die
Schrift hdher schéatzte und dass mir die Bedeu-
tung von Stellen, die mir bis dahin unverstand-
lich waren, aufging, als fielen mir die Schuppen
von den Augen. Da sich diese Erfahrung wieder-
holte, wurde mir bewusst, dass Koans und die
Bibel etwas gemeinsam haben.“%



Seit Erscheinen des Buches von P. Kadowaki
haben sich auf dem Zen-Weg die Erfahrungen
der Gemeinsamkeit buddhistischer und bib-
lischer Koans nicht nur vertieft im Sinne von
Ahnlichkeit. In meiner 40-j&hrigen Zen-Praxis
wurden wir mit Erfahrungen beschenkt, dass
sich der Sinn mancher Schrifttexte nur auf dem
Koan-Weg erschliet und in ihrer wunderbaren
Wirkung erfahrbar wird.

Die Worte des damaligen Professors Ratzinger
und spateren Papstes Benedikt XVI. bekommen
damit ihre Bedeutung und hochste Aktualitat:
,Wenn das getan werden konnte, ware es ein
bedeutendes Ereignis nicht nur fur den Dialog
zwischen Zen und Christentum, sondern auch
fur den ideologischen Austausch zwischen Ost
und West.“ Es ist bereits getan. Es ist bereits ein
bedeutendes Ereignis — nicht nur fir den Dialog
zwischen Zen und Christentum, sondern auch
far den ideologischen Austausch zwischen Ost

und West. Aber dieses Ereignis ist vorgegeben
als ein Keim. Ein Keim braucht, damit er sich
entwickeln kann, seine Bedingungen. In wel-
chem MaBe die Bedingungen gegeben sind und
sich geben werden, das muss sich noch zeigen.
Wir sehen in unserem Programm der Zen-Kon-
templation, in LEBEN AUS DER MITTE, auf dem
Erfahrungsweg die Bedingungen erfullt. Wir se-
hen uns inspiriert und motiviert, neben den tra-
ditionellen Koans auch mit biblischen Koans un-
seren Weg zu gehen und mit dazu beizutragen,
dass die Heilige Schrift wirksam wird fUr einen
Weg der Glaubenserfahrung. Was sich aber jetzt
schon zeigt, ist die Tat-Sache, die Tuns-Sache,
dass das bedeutendste, das wichtigste Koan

im Tun — in der Tat — erkannt und erfahren wird
gemal dem Auftrag Jesu , Tut dies zu meinem
Gedéachtnis®. Dieses Koan verunendlicht seine
heilende und Uberaus segensreiche Wirkung —
wie bereits in vorigen Uberlegungen gesagt — in
Jjeglichem Tun.



Das beispiellose,
eigentliche Koan:

Das eigentliche Koan ist die ,Integration des
Zen-Weges in das christliche Leben®. Integrati-
on musste jedem der beiden Wege das VollmaB
des Absoluten belassen in zugleichem VollmaR
gegenseitiger Inspiration. Die Integration wére
keine Methode, keine transzendierende Wer-
tung. Es ware die neue Wirklichkeit in einem
neuen — vielleicht plétzlichen — Sprung der
Evolution in einem Namen.

Dieser Name ist Christus, der personale Punkt
Omega, in dem der Fluss der Evolution in
unermesslichen Zeitréaumen mundet: im kosmi-
schen, universellen und mystischen Christus.

Wer sich diese Sicht zu Eigen macht, macht
sich angreifbar. Es ist die Sicht, die Erkenntnis
und Erfahrung von Teilhard de Chardin. Die-
ser Sicht verdanke ich meinen Zen-Weg mit
meinem gesamten Koan-Weg als fortwahren-
de Inspiration zur Erkenntnis und Erfahrung
des kosmischen, universellen und mystischen
Christus. Die Akzeptanz von Teilhard de Chardin
durch das christliche Lehramt steht in einem
Jain — einem Ja-Nein. Auch ein Weg der In-
tegration des Zen in das christliche Leben ist
ein geschichtliches Novum. Es ist ein Weg mit
so hoher Qualitat von Glaubenserfahrung als
ein Novum, das sich selbst bestatigt nach dem
Wort: ,Wer aber die Wahrheit tut, kommt zum
Licht, damit offenbar wird, dass seine Taten in
Gott vollbracht sind“ (Joh 3,21).

Worin besteht die Wahrheit in diesem Tun der
Integration? Dieses Tun in christlicher Motivation
darf nicht hinter der Erfahrungstiefe einer bud-
dhistischen Motivation zurtickstehen, so z.B.
der Erfahrung von Tokusan (782-865): ,,Auch
wenn wir schwerverstandliche Lehren bis zur
Neige ausgeschopft haben, gleicht das nur ei-
nem Harchen im unermesslichen Weltall. Selbst
wenn wir die Kernpunkte aller Wahrheiten in der
Welt verstanden hatten, ware es wie ein Wasser-
tropfchen, das in eine groBe Schlucht fallt.“’

Vielleicht noch deutlicher ist diese Erfahrungs-
tiefe ausgedrlckt im fiinften Grad der Blind-
heit, in der der Erfahrene nichts mehr sieht

als nur das Eine, das Nicht-Etwas. Teilhard de
Chardin drtckt diese Blindheit aus: ,Ich werde
freudig meine Augen schlieBen im Blendlicht
einer universalen Transparenz und der Entflam-
mung des Weltalls.“%®

Der hl. Vinzenz Pallotti driickt diese Blindheit aus
in den Worten: ,Meine Lieblingsbeschéftigung ist,
das Alles’ im ,Nichts‘ zu sehen.“®® Auch die Er-
fahrung in buddhistischem Motiv driickt sich aus
in einer Freude, , die alle Erkenntnis Ubersteigt”
(Eph 3,19). Die Disposition allen Ernstes, mit
der viele Koans eingeleitet sind, fordert in beiden
Traditionen die Ganzhingabe.

In christlicher Motivation orientiert sich die Inte-
gration des Zen-Weges in das christliche Leben
in Christus, dem Gekreuzigten. , Christus, der
Gekreuzigte, ist die vollkommenste Manifesta-
tion der Wesensnatur in Liebe.” Das Wort fur
Integration in dieser Klarheit fand der Zen-Meis-
ter Migaku Sato nach einem Sesshin mit Kubota
Roshi in Essen im Jahre 2002. Dieses Wort ist
nicht Ausdruck einer An-Sicht, sondern einer
In-Sicht, nicht einer sinnenhaften Sicht mit den
Augen nach auBen, sondern einer Sicht mit dem
Wesensauge nach innen und von innen. Diese
Sicht orientiert sich an der Christuswirklichkeit
in uns und in ihm. Diese Sicht entspricht nicht
einer Vorstellung eines Gegentliber, sondern
einer Einstellung des Iniiber. Iniiber ist ein
neues Wort flr die Christuswirklichkeit in uns.
Es meint das Dynamische unserer Beziehung
zu Christus in uns, die immer Uber das bereits
Erreichte hinausgeht im Sog seiner unendlichen
Wirklichkeit.



BIBLISCHE

KOANS

,DEIN WILLE GESCHEHE"

Da ich eben diese drei Worte ,,Dein Wille ge-
schehe* schreibe, kommt mir ein groBes Stau-
nen. Mit diesen drei Worten aus dem Vater
unser bin ich von Gott gefragt, ob ich ihm er-
laube, zu tun, was er will. Gott macht mich zum
Partner. Er gibt mir die Autoritat zu entscheiden,
ob ich seine Initiative in meinem Leben und im
Weltgeschehen wiinsche und zulasse.

Immer wieder gebe ich flr ein Sesshin und far
den Weg der Zen-Kontemplation den Zielsatz:
Jeder moge es dahin bringen, dass er weil3, was
er eigentlich will.

Es geht um die Beziehung zu sich selbst mit
gleichzeitiger Beziehung zu Gott — in dem Sinne:
Selbstfindung und Gottfindung sind eins. Dies
zu lesen oder zu horen, provoziert verstand-
licherweise Protest. Es muss doch in erster
Linie darum gehen, die Beziehung zu Gott zu
finden und zu leben. Darum geht es auch ohne
Zweifel. Die Beziehung zu Gott zu finden, ist
unendlich wichtig. Aber ebenso ist es unendlich
wichtig, zu erkennen, dass ich die Beziehung zu
Gott nirgendwo anders finde, als in mir selbst.

Bei Angelus Silesius lese ich: ,Wer lautern Her-
zens lebt und geht auf Christi Bahn, der betet
wesentlich Gott in sich selber an.“® So muss ich
nach Zeugnis aller Erfahrener sagen: ,Je mehr
ich mich in Gott finde, desto mehr finde ich
mich in mir selbst.” Kann ich diesen Satz auch
umkehren und sagen: ,Je mehr ich mich in mir
selbst finde, desto mehr finde ich mich in Gott“?



Ich kann das so sagen, wenn bereits vor Beginn
des Weges eine gewisse Glaubenserfahrung
gegeben ist und wenn der Weg auch bereits
mit einer Grundentscheidung begonnen wird,
dass die intensivere Selbstfindung eine Weise
intensiverer Gottfindung werden moge. Es liegt
in meiner Freiheit, dass mir die Selbstfindung
mit Gottfindung gleichwertig als Erfahrung
geschenkt wird. So kann mit der Umkehrung
dieses Satzes ,Je mehr ich mich in mir selbst
finde, desto mehr finde ich mich in Gott" die
Moglichkeit, das Angebot, bezeugt werden.

Dass aber Selbstfindung und Gottfindung
gleichwertig und gleichzeitig geschehen, darf
ich nicht als Automatik des Weges verstehen.

Der Weg der Selbstfindung kann mich —in der
Intensivierung meiner Glaubenserfahrung — zu
Gott hinfuhren, er kann mich aber auch von
Gott wegfuhren. Ich kann auf diesem Weg auch
den Glauben verlieren. Entscheidend ist das
Wie meines Weges. So, wieder Angelus Silesius:
,Gott schatzt nicht, was du Gut’s, nur wie du

es getan; Er schaut die Friichte nicht, nur Kern
und Wurzel an.“®!

Es gibt viele, auch atheistische, Weisen der
Selbstfindung. Der Zusammenfall von Selbst-
findung und Gottfindung liegt im Geheimnis
meiner Freiheit und meines Glaubens. Aber dies
kann gesagt werden: All meine BemUhung sei
eine Geste des Bittens. Ich kann darum bitten:
,Offne die Augen unseres Herzens, damit wir
deine Gegenwart in uns erkennen.“®

Welches Verstandnis wird mir auf dem Weg der
Zen-Kontemplation gegeben mit der Bitte ,,Dein
Wille geschehe“? Das Verstandnis, das mir mit
dieser Bitte gegeben wird, ist mein Selbst-Ver-
standnis. Diese Bitte ist eine Bitte im Glauben.
Und dieses Selbstverstdndnis ist die reifste
Frucht dieses Glaubens. Die erste Vorausset-
zung flr den Zen-Weg ist der GroBe Glaube:
Die unendliche Wirklichkeit ist in mir. In dem
MaBe ich die unendliche Wirklichkeit in mir er-
kenne, in dem MafBe erkenne ich nach buddhis-
tischem Verstandnis mich selbst. In christlichem
Verstandnis sehe ich mich zur unendlichen
Wirklichkeit in persénlicher Beziehung, zu Gott,
zu Christus.



Wenn ich als Christ Zen praktiziere, sehe und
erfahre ich mich in der ungeheuren Konse-
quenz: Meine Beziehung zu Gott ist zugleich
Beziehung zu mir selbst. Ich gehe nicht aus

mir heraus, zu einem andern, mir Fremden,
sondern in mich hinein in das Innerste meines
Innern. Wenn ich sage , Dein Wille geschehe®,
muss ich nicht Angst haben, mich einer frem-
den Macht auszuliefern, die mir etwas antut,
was ich nicht wollen kann. Ich liefere mich aus
der Macht der Liebe, die ich erméchtige, ge-
schehen zu lassen, was so sehr mein eigenstes
Interesse ist, wie ich es noch gar nicht erkennen
kann, weil ich mich selbst in meinem Wahren
Wesen noch nicht erkenne. Ich muss nicht
Angst haben vor Gott, der mich unendlich liebt.
Ich muss Angst haben vor mir selbst, dass ich
in meiner Verblendung verhindern koénnte, was
mich zum Frieden und zu meinem Gluck flhren
kénnte. In meiner Zen-Praxis lasse ich mich ein
in mein Wahres Wesen, in die unendliche Wirk-
lichkeit in mir. Weil ich sie in meinem Glauben
als Gott in mir erkenne und erfahre, kann ich
auch sagen, ich nehme eine persénliche Be-
ziehung auf zu Gott als dem /nnersten meines
Innern. Mit der Intensivierung meiner Bezie-
hung zu Gott intensiviere ich meine Beziehung
zu mir selbst, werde ich wesentlich. In meiner
persdnlichen Beziehung zu meinem Wahren
Selbst entsteht flir mich ein Du, in dem ich
mich nicht an einen anderen wende aulerhalb
von mir. Ich wende mich an ein von mir noch
nicht ganz Erkanntes. Das nie vollkommen Er-
kennbare in mir, Gott in mir, wird mir zu einem
unendlich liebenswiirdigen Du. So sage ich es
zugleich zu Gott in mir und zu mir selbst in Gott:
,Dein Wille geschehe.” So bin ich immer in

der Anrede zu diesem liebenden Du in mir, im
Gebet zu dieser liebenden Wirklichkeit in mir die
Schneeflocke, die in die Sonne fallt.






P. JOHANNES KOPP SAC

Der Pallottinerpater Johannes Kopp SAC,

geb. 1927, zum Priester geweiht 1963, gehort zur
ersten Generation der christlichen Zen-Lehrer um
den Japan-Missionar P. Hugo Enomya-Lassalle.

1985 erlangte er durch Yamada Koéun Roshi in
Kamakura, Japan, die Lehrbefahigung. 2006 be-
statigte der heutige Leiter von Sanbo-Zen, Yamada
Rybun Roshi, die Ernennung.

Die Begegnung von Zen-Buddhismus und Chris-
tentum sieht P. Johannes Kopp als Forderung und
Inspiration fur die Suche nach dem Gemeinsamen,
dem kostbaren Potenzial der Weltreligionen fur den
Frieden in der Welt.

LEBEN AUS DER MITTE heif}t das von P. Johannes
im Jahre 1973 begonnene und seit 2014 von

P. Paul Rheinbay SAC weiter gefiihrte Programm
der Zen-Kontemplation im Bistum Essen.

Die Zen-Kontemplation kann fur Christen zu einem
Weg der Glaubenserfahrung werden. Sie verbindet
in der Erfahrung der Einheit, die jede Fremdheit auf-
|6st und in einem neuen Bewusstsein zu ein einem
verantwortlichen Leben in Zuversicht motiviert.

WWW.ZEN-KONTEMPLATION.DE



Dieser Titel ist auch als eBook erhaltlich
ISBN 978-3-87614-029-2

Sie finden uns im Internet unter www.pallotti-verlag.de

IMPRESSUM

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet Uber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Klimaneutral gedruckt auf umweltschonend produzierten Papier —
ein kleiner Beitrag zur Bewahrung der Schopfung

Printed in Germany
ISBN 978-3-87614-028-5 (Print)

VERLAG:
© Pallotti Verlag 2016
86316 Friedberg (Bay.)

GESAMTHERSTELLUNG:
Friends Media Group GmbH
Zeuggasse 7-9, 86150 Augsburg
www.friends-media-group.de

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf in irgendeiner Form (Druck, Fotokopie
oder einem anderen Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlags reproduziert oder
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfaltigt oder verbreitet werden.




Selbstfindung und Gottfindung zugleich? Christliche und buddhistische
Tradition inspirieren sich gegenseitig zu einem neuen spirituellen Weg.

Das sich vertiefende wortlose Gebet und das Uben mit einem Koan
kdnnen ein Weg zu ,Gott in mir“ sein. Dabei geht es um nichts weniger,

als um gegliicktes Mensch-Sein.

Der Autor P. Johannes Kopp SAC ist Pallottiner-Pater und Zen-Meister.

91783876l1140285

ISBN 978-3-87614-028-5






