
Richard Blank, Arbeit mit Schauspielern



Richard Blank, geboren in Langenfeld (Rheinland), studierte Philosophie 

in Köln, Wien und München und promovierte bei Ernesto Grassi. Er 

schrieb Hörspiele, veröffentlichte mehrere Bücher, u. a. Sprache und Dra-

maturgie, Jenseits der Brücke – Bernhard Wicki, ein Leben für den Film, 

Film & Licht – Die Geschichte des Filmlichts ist die Geschichte des Films und 

machte zahlreiche Fernsehdokumentationen. Seit 1978 inszeniert er nach 

eigenen Drehbuchvorlagen Spielfilme für Fernsehen und Kino. Seine bei-

den Filme Friedliche Tage und Prinzenbad hat das Deutsche Filmmuseum 

zusammen mit dem Goethe-Institut als DVD herausgebracht.



 
 
 

 

Richard Blank

Arbeit mit  
Schauspielern

 
Mit einem Nachwort von Didi Danquart

Alexander Verlag Berlin



Originalausgabe 
© by Alexander Verlag Berlin 2016

Alexander Wewerka, Fredericiastr. 8, 14050 Berlin 
www.alexander-verlag.com, info@alexander-verlag.com 
Alle Rechte vorbehalten.
Alle Fotos aus dem Archiv Richard Blank 
Lektorat: Florian Marker. Dank an Christin Heinrichs-Lauer 
und Carolin Matjeka 
Satz, Layout: Antje Wewerka 
Umschlaggestaltung: Antje Wewerka
Druck und Bindung: Bookpress.eu 
Printed in the EU (January) 2017

ISBN 978-3-89581-428-0



Wenn ich heute die Spielfilme anschaue, die ich zwischen 
1976 und 2006 gemacht habe, dann interessieren mich vor 
allem die einzelnen Schauspieler. 

Handlungen, Schnittfolgen, Kamerafahrten, Licht, Ein-
satz der Musik, also ›Filmkunst‹? Die Filme sind Resultate 
meiner Arbeit, Resultate auf Zelluloid. Mit den Schauspie-
lern aber lebe ich, und die Filme erinnern mich weniger an 
die schauspielerischen Leistungen, mehr an die Personen, 
denen ich begegnet bin. Auch wenn einige von ihnen längst 
verstorben sind – in den Filmen sind sie weiter gegenwärtig. 
Und wenn ich sie in ihren Rollen sehe, erinnere ich mich an 
ihre private Person. So lebe ich auch in fortgeschrittenem 
Alter mit vielen Bekannten, darunter Menschen, mit denen 
ich gut Freund bleiben werde, solange ich lebe. Auch dann, 
wenn sie mich nach unserer Zusammenarbeit vielleicht ver-
gessen haben. 







Wie kann man nur

Schauspieler werden!?

Mit dieser Frage bringt man sie alle zum Reden, über sich, 
über die eigene Geschichte. Ich habe meist noch die Eltern 
erwähnt: »Ihr Vater, Ihre Mutter, was haben die denn dazu 
gesagt, dass Sie Schauspieler werden wollten?«

Manche haben erzählt, dass ihr Elternhaus kulturell inte-
ressiert war, dass man ins Theater ging oder dass sie – wie 
Hannelore Schroth, Katharina Thalbach oder Max Simo-
nischek – aus einer Schauspielerfamilie kommen. Aber da 
sind auch andere Geschichten:

Mit Rosel Zech drehte ich 1987 Herz mit Löffel. Ihr Vater 
war Binnenschiffer auf der Weser. Rosel hatte eine glückliche 
Kindheit, mit ihren Eltern allein auf dem Schiff. Manchmal, 
wenn man abends angelegt hatte, ging die Mutter von Bord 
und kam erst spät in der Nacht zurück. Der Vater sagte dann 
zu Rosel: »Jetzt ist sie wieder weg, mit ihrem Tick. Und ich 
habe den ganzen Abend Zeit für dich.« Er spielte mit ihr 
und las ihr Geschichten vor.

Als Rosel ins Schulalter kam, wollte sie wissen, was es auf 
sich hatte mit dem Tick ihrer Mutter. Und die Mutter sagte 
ihr, sie gehe, wo immer das möglich sei, abends ins Kino. 
Da würden auf einer Leinwand Menschen gezeigt, die sich 
bewegen und reden und schöne, oft spannende Geschichten 
erleben. Rosel wollte mit, wollte sehen, wovon die Mutter ihr 
erzählt hatte. Aber der Vater sagte, es wäre besser, mit ihm 
auf dem Schiff zu bleiben, besser als den unechten Menschen 
auf der Leinwand zuzuschauen. Lange ging das nicht gut. 





Eines Abends lief Rosel ihrer Mutter nach ins Kino. Und 
der Vater blieb allein auf dem Kahn zurück. 

Je älter sie wurde, umso mehr wurde Rosel klar: Ich werde 
Schauspielerin. Ich werde auf diesen Leinwänden sein, für 
die es sich lohnt, den Vater für ein paar Stunden zu verlassen. 
Der Vater lachte sie erst aus, dann versuchte er, ihr diesen 
Wunsch madig zu machen. 

Als sie sechzehn oder siebzehn war, fuhr Rosel mit dem 
Zug nach Essen und bewarb sich für die Schauspielklasse 
an der Folkwangschule. Sie wurde angenommen. So begann 
ihre Karriere. 

Der Vater aber – Rosel Zech erzählte mir das halb lachend, 
halb weinend –, der Vater hat von da an nie mehr ein Wort 
gesprochen, weder zu ihr, noch zur Mutter, noch zu irgend-
einem Menschen. Ich wollte das nicht glauben. Sie schaute 
mich an, lachte nicht, weinte nicht, schaute mich lange an 
und sagte: »Es ist wahr.«

Der Beruf des Schauspielers und 

der Traum von einem anderen, besseren Leben.

Die Bruchstelle, in der dieser Traum virulent wird, kann 
in sozial schwieriger Umgebung von der bloßen Vorstel-
lung besetzt werden, einmal ein Star zu sein. Die grandiose 
Ortrud Beginnen, mit der ich 1991 Die Queen von Platte 8 
und 1992 Die Heiratsschwindlerin drehte, erzählte mir vom 
ursprünglichen Grund ihrer Berufswahl: Sie lebte als Kind 
eine Zeit lang mit ihrer Mutter in einem Hamburger Vier-
tel mit Sozialwohnungen. Die Mutter war psychisch krank. 
Sie hielt sich für einen Spross des Habsburger Kaiserhauses. 





Wie sollte sich die kleine, spindeldürre Tochter dagegen 
behaupten? 

Die Wohnverhältnisse waren erbärmlich. Einmal kam Or-
trud nach Hause und konnte die Tür nicht öffnen. Hatte 
sie den falschen Schlüssel? Schließlich bemerkte sie, dass sie 
sich im falschen Haus befand. Die Häuser sahen alle gleich 
aus, die Wohnungstüren auch. 

Manchmal helfen Luftschlösser zum Überleben. Das 
›Habsburger Syndrom‹ der Mutter schien Ortrud unzurei-
chend. Sie wollte nach vorn schauen, in die Zukunft. Einmal, 
das war ihr Mädchentraum, einmal wollte sie als Filmstar in 
einem offenen Cabriolet durch dieses Viertel fahren und den 
Leuten zuwinken, die die Straße säumten und sie umjubelten. 

Als die Schulzeit beendet war, zog sie nach Berlin. Sie machte 
eine Buchhändlerlehre. An jedem Arbeitstag ging sie von Zeh-
lendorf, wo sie ein kleines Zimmer hatte, zum Buchladen am 
Kurfürstendamm, und am Abend ging sie zurück, immer zu 
Fuß. Für die öffentlichen Verkehrsmittel fehlte ihr das Geld. 

Dann wurde sie entdeckt. Durch den Buchladen lernte sie 
den französischen Regisseur Paul Vasil kennen. Ortrud sagte 
ihm, dass sie Schauspielerin werden wollte. Er redete mit ihr 
und fragte schließlich: »Was können Sie denn am besten?« – 
»Grimassenschneiden«, sagte sie. »Wie bitte?« 

Sie machte ihm ein paar Grimassen, Fratzen, und der Re-
gisseur hielt sich den Bauch vor Lachen. Er engagierte sie.

Noch eine Geschichte von der Flucht aus einem ziem-
lich erbärmlichen Leben in den Traum von der Kunst des 
Schauspielens: Branko Samarovski spielte in meinem ers-
ten Kinofilm Friedliche Tage (1983) die Hauptrolle neben 
Katharina Thalbach. 





Als Kind war Samarovski mit seinen Eltern aus Jugoslawien 
nach Österreich gekommen. Nahe Salzburg wohnten sie 
zu dritt im Keller eines herrschaftlichen Hauses. Der Vater 
war Hilfsarbeiter. Er hatte eine feine Marotte: Zur Arbeit 
ging er in erlesenem Zwirn, trug einen vornehmen, alten 
Nadelstreifenanzug. Wenn Zahltag war, öffnete ihm sein 
Anzug bisweilen den Zugang zu gewissen Etablissements 
der besseren Kategorie. Hin und wieder bat die Mutter den 
halbwüchsigen Branko, den Vater da rauszuholen. Einmal 
geschah das am Heiligen Abend.

Branko war ein hässliches Kind. Mit seinen Augen 
stimmte etwas nicht. Bis heute schielt er ganz extrem. Aus 
dem Jungen sollte etwas Besseres werden. Den Eltern ge-
lang es, ihn in einer Schlosserei unterzubringen, wo er eine 
Lehre machte. 

Aber Branko war damit nicht zufrieden. Er fand einen Weg, 
sich abzusetzen. Gegen Ende der Lehre schloss er sich einer 
Laienspielgruppe an, die Volksstücke im Salzburger Dialekt 
aufführte. Diesen Dialekt beherrschte er neben seiner ser-
bokroatischen Muttersprache perfekt. Das Hochdeutsche 
blieb ihm lange fremd. 

Zu Hause gab es einen Ort, der Brankos Wunsch, sich zu 
isolieren, förderte: das Klo. Es lag im Parterre des Hauses, 
neben der Eingangspforte. Dorthin zog er sich stundenlang 
zurück, um seine Rollen, ja die ganzen Stücke auswendig zu 
lernen, die von der Theatergruppe gespielt wurden.

Mit dem Ende der Schlosserlehre nahm er eine Stelle in 
einem Eisenwarengeschäft an. Wegen seines unvorteilhaften 
Aussehens hielt man ihn von der Kundschaft fern und steckte 
ihn ins Lager, wo er die Zeit totschlug, das heißt meistens 





zog er sich aufs Klo des Ladens zurück und las Theaterstücke 
im Salzburger Dialekt.

So ging das jahrelang. Als er 25 war, rechnete ihm der 
Ladenbesitzer seine Arbeitsstunden gegen die Klostunden 
auf und entließ ihn fristlos. Entsetzt fragte ihn seine Mut-
ter, was er zu tun gedenke. Und Branko sagte: »Ich werde 
Schauspieler. Ich gehe ans Mozarteum.« Die Mutter war 
einer Ohnmacht nahe, wusste sie doch, dass Branko kaum 
ein Wort Hochdeutsch sprach.

Manchmal geschehen jedoch in den Schauspielschulen 
kleine Wunder. Branko wurde genommen und bestand 
schließlich die Abschlussprüfung des Mozarteums, wobei 
seine Lehrerin ihn aber wissen ließ, dass die Überreichung 
des Diploms eine Art Gnadenakt wäre, vor allem wegen 
seiner mangelnden Deutschkenntnisse.

Es folgten zu Hause Wochen und Wochen mit Sitzungen 
auf dem Klo. Branko lernte über ein Dutzend klassischer 
Rollen auswendig: Hamlet, Faust, Mephisto, Macbeth und 
andere. Dann ging er auf Tournee, besuchte Theater für 
Theater, sprach vor, und nirgendwo wollte man den jungen 
Mann, der so jung nicht mehr war und entsetzlich schielte, 
engagieren. Schließlich nahm man ihn in Graz für kleinere 
Rollen. 

Einmal kam der Intendant des Darmstädter Theaters zu 
einer Aufführung nach Graz, und bald darauf erschien der 
Kollege aus Stuttgart. Zur Überraschung der Grazer Bühnen-
stars interessierten sich beide für den unmöglichen Kollegen 
mit dem Schielblick. Der Intendant aus Stuttgart lud ihn gar 
zum Essen ein und auf der Papierserviette des Restaurants 
unterschrieb Branko den Vertrag, der ihn – nach einem 





kurzen Engagement in Darmstadt – ans Stuttgarter The-
ater brachte.

Drei Jahre später. Nach der Aufführung von Claus Pey-
manns Stuttgarter Inszenierung Faust I erheben sich die Zu-
schauer von ihren Sitzen, über eine Viertelstunde beklatschen 
und feiern sie den Mephisto Branko Samarovski.

So wird das Theater, die Kunst, zur schönen Gegenwelt des 
erbärmlichen Alltags. Nun ist der Alltag in gewisser Weise 
immer erbärmlich, und man muss die Bühne nicht unbe-
dingt gegen die Salzburger Klos setzen, um in der Kunst 
eine bessere Welt zu sehen. 

Brigitte Karner, die ihre erste große Rolle in meinem Film 
Das Hausschaf (1982) spielte, kommt wie Branko aus Öster-
reich, aus Völkermarkt in Kärnten. Ihr Vater hatte dort einen 
kleinen Trafik für Tabakwaren und Schulhefte. Der Mann 
war blind. Und eigenartigerweise ist das der Grund, warum 
Brigitte Karner Schauspielerin werden wollte. »Ich redete«, 
so erzählte sie, »immer besonders ausdrucksvoll, eben weil 
mein Vater blind war.« – »Aber er konnte dich doch gar 
nicht sehen!« – »Ich wollte möglichst intensiv sein. Vielleicht 
spürte er das. Und auch wenn er mich nicht sah, dann soll-
ten andere sehen, wie ausdrucksvoll ich sein konnte. Ich war 
fest entschlossen, Schauspielerin zu werden.«

Wie wird man Schauspielerin in Völkermarkt? 
Es gab im Ort eine öffentliche Bibliothek. Mindestens 

einmal pro Woche lieh sich Brigitte dort Bücher aus, die 
ihr der Bibliothekar empfahl. Diesen Mann fragte sie, wie 
man Schauspieler werden kann. »Da gibt es Schulen«, sagte 
er. »Ja, wo denn?«, wollte sie wissen. Beim nächsten Biblio-
theksbesuch gab er ihr einen Zettel, auf dem alle deutsch-





sprachigen Schauspielschulen aufgeführt waren. Schnur-
stracks ging sie mit dem Zettel ins örtliche Reisebüro und 
besorgte sich Prospekte über die Städte, in denen es eine 
Schauspielschule gab.

Zu Hause studierte sie die Reiseprospekte. Zürich schien 
ihr am schönsten.

Der Bibliothekar erkundete den nächsten Termin für die 
Aufnahmeprüfung an der Züricher Schauspielschule, und 
Brigitte fuhr in die Schweiz. Was sie denn vorspielen möchte, 
fragte man sie bei der Prüfung. Sie war ratlos. Schließlich 
sagte sie ein Gedicht auf, ausdrucksvoll und gestenreich. Sie 
wurde angenommen.

Da sind viele Schauspieler-Geschichten, in denen der Be-
ruf ein anderes, »besseres« Leben bringen soll. Voller Stolz 
erzählte mir Heidy Forster, dass ihre Mutter, bei der sie groß 
wurde, eine Putzfrau war. Noch in hohem Alter spielt sie 
heute an den Münchner Kammerspielen.

Im Bruch zwischen Kunst und Alltag siedelt

Lee Strasberg (1901–1982) 

die »method« seiner Schauspielerausbildung an. Er ist nicht 
nur für Hollywood von Bedeutung – Marlon Brando, Ka-
tharine Hepburn und James Dean besuchten sein »Actors 
Studio« – auch in Westeuropa dominierte seine method bis 
in die 1990er Jahre die Schauspielausbildung. Strikt trennt 
Strasberg die künstlerische Arbeit vom alltäglichen Leben. 
Zu Beginn seiner Abhandlung über Schauspielen (1959) steht 
ein Zitat aus dem 19. Jahrhundert. Es ist von George Henry 
Lewes, aus dessen On Actors and the Art of Acting aus dem 





Jahr 1875: »Der größte Künstler ist derjenige, welcher in den 
höchsten Gefilden seiner Kunst am größten ist.«1

›Künstler‹, ›größte‹, ›höchste‹ – da ist Vollendung angesagt, 
hinter der eine Kunstauffassung steht, in der die Wider-
sprüche des alltäglichen Lebens abgemeldet sind. Strasberg 
betont: »Das Wissen von den äußeren Ereignissen ist weni-
ger wichtig als die Vision des Verhaltens…«2 Diese innere 
›Vision‹ lässt den Alltag mit all seinen Äußerlichkeiten hinter 
sich. In der schauspielerischen Praxis bestimmt sie für Stras-
berg auch alles ›Äußere‹, all das, was der Schauspieler macht, 
wie er sich bewegt, geht, sitzt, wie er mit Gegenständen, 
mit seinem Kostüm umgeht etc. »Die höchsten Gefilde der 
Kunst« werden erreicht durch Konzentration auf das ›Innere‹. 
Die »wesentlichen Probleme beim Spielen« liegen in der 
Frage: Was und auf welche Weise »fühlt der Schauspieler«?3 

Strasberg ist überzeugt: Wer sich auf die inneren Tech-
niken seiner method konzentriert, kann ganz in der Rolle 
aufgehen. Spielt eine Schauspielerin die Lady Macbeth, so 
hat sie sich zu fragen: »Was müsste mir zustoßen, damit ich 
würde wie Lady Macbeth?«4 

Durch die Identifikation mit der Rolle wird eine neue Per-
son real, denn »die Arbeit an der Rolle trägt dazu bei, eine 
Realität zu erschaffen«5. 

Grundsätzlich gilt für die Kunst des Schauspielens: Jenseits 
des alltäglichen Lebens wird »eine neue Realität gewonnen«6.

Branko Samarovski hat als Schauspielschüler vor allem 
nach der Methode Strasbergs gelernt. 1983 drehte ich mit 
ihm Friedliche Tage. In dem Film spielt er einen Beamten, 
einen Henker. Sein Arbeitsplatz ist ein großes, unübersicht-
liches Gebäude, wo in netten, aufgeräumten Zimmern ver-





schiedene Menschen die letzten Tage vor ihrer Hinrichtung 
verbringen. 

Es herrscht eine ruhige, freundliche Atmosphäre. Die 
Hinrichtungen sind öffentlich, finden jeden Mittwoch um 
16 Uhr auf einer Bühne statt. Im Zuschauerraum sitzt das 
Publikum bei Kaffee und Kuchen. Der Film spielt ›heute‹. 
Alles ist normal, keiner setzt sich zur Wehr. 

Eines Tages wird eine Frau eingeliefert, die ganz unge-
wohnt reagiert. Sie hat Angst, schreit, protestiert. Derartiges 
hat der Henker Branko Samarovski noch nicht erlebt. Sie 
bittet ihn, ihr bei der Flucht zu helfen. Das ist kein Problem. 
Er verlässt mit ihr das offene Gebäude. Draußen beginnt eine 
Liebesgeschichte, die nicht funktioniert. Am Ende kehrt der 
Henker an seinen Arbeitsplatz zurück.

Szene: Branko, der Beamte, soll eine Delinquentin in ih-
rem Zimmer besuchen und freundlich mit ihr reden, über 
ihre alltäglichen Sorgen. 

Wir stellen die Kamera vor der Zimmertür auf, und Branko 
fragt mich: »In welcher Verfassung bin ich, wenn ich die 
Tür öffne?« Ich sage: »Der Besuch bei der Frau ist für dich 
Alltagsarbeit.« – »Was denke ich?« Ich überlege eine Weile 
und sage dann: »Denk an dein Frühstück und mach deine 
Arbeit wie nebenher.« 

Ohne dieses kurze Gespräch über seine innere Verfassung 
hätten wir nicht drehen können.

Andere Szene: Jetzt hat Brankos Partnerin Katharina Thal-
bach eine Tür zu öffnen. Sie ist gerade eingeliefert worden 
und betritt ihr Zimmer. Wir probieren. Sie sagt: »Ich mach 
mal«, öffnet die Tür und betritt ihr Zimmer. Wir haben 
beide das Gefühl, da stimme etwas nicht. Sie macht es noch 



Katharina Thalbach, Friedliche Tage





mal, öffnet die Tür, bleibt erst stehen und geht dann ins 
Zimmer. Sie sagt: »Ich probiere noch was anderes.« 

Sie probiert so lange, bis wir beide das Gefühl haben, dass 
es in der bestimmten Situation für sie stimmt. Im Gegensatz 
zu Branko Samarovski wurde mit ihr kein Wort über die in-
nere Verfassung gesprochen. Es ging um konkrete Dinge, um

Äußeres.

Anfangs dachte ich, es hinge von der unterschiedlichen Kons
titution der Person ab, ob eine Rolle mehr von ›innen‹ oder 
mehr von ›außen‹ angegangen wird. Als ich mich dann mit 
den Theorien der verschiedenen Schauspielschulen befasste, 
wurde mir klar: Die beiden hatten eine unterschiedliche Aus-
bildung. Während Branko Samarovski nach der Strasberg-
Methode gelernt hatte, kam Katharina Thalbach aus der von 
Bertolt Brecht geprägten Umgebung.

Schon bei den Vorbereitungen stellte sich mir die Frage, 
wie die beiden Protagonisten bei der Arbeit zusammenkom-
men sollten. 

Mein erstes Treffen mit Katharina Thalbach fand im Ber-
liner Café »Möhring« am Kurfürstendamm statt. Das Café 
war fast leer, ich saß allein an einem Tisch. Sie kam herein, 
begrüßte mich kurz, nahm Platz und legte sofort los: »Wo 
drehen wir?«, »Wer schneidet den Film?«, »Sollte man Bild 
x nicht mit Bild y vertauschen?«, »Kann ich eine Szene mit 
Hannelore Schroth bekommen?« etc. 

Ich war baff, hatte damit gerechnet, mit ihr über meine 
Motivation zum Film, über ihre Rolle, die psychologischen 
Implikationen zu sprechen. Nichts da! Sie sprach nur von 





konkreten Dingen, und als ich am Ende leicht verdattert 
fragte, ob sie die Rolle denn übernehmen würde, sagte sie: 
»Na klar! Wann sehen wir uns wieder?«

Ich besuchte sie noch viermal in ihrer Berliner Wohnung, 
in der sie mit ihrer Tochter Anna und mit Thomas Brasch 
lebte. Ich ging mit ihr zum Einkaufen in den Supermarkt, 
erlebte ihre halsbrecherischen Kunststücke als Autofahrerin, 
holte mit ihr die Tochter von der Schule ab, spielte mit 
Thomas Brasch und einem Freund Skat und lernte meine 
Hauptdarstellerin auf diese Weise etwas kennen. Beim letzten 
Treffen beschäftigten wir uns dann mit ihrer Rolle. 

Ganz anders mein erstes Treffen mit Branko Samarovski. 
Ich besuchte in Bochum eine Peymann-Inszenierung von 
Nathan der Weise und sah Branko auf der Bühne. Danach 
gingen wir zu ihm nach Hause, in eine kleine Wohnung, wo 
er mit seinem geliebten Hund »Puck« lebte. Ich las mit ihm 
das Drehbuch. Er fragte immer wieder nach der psychologi-
schen Verfassung seiner Figur und wollte meine Motivation 
für den Stoff kennenlernen.

Ehe ich auf den Gegensatz zwischen Strasberg und Brecht 
zu sprechen komme, möchte ich etwas klarstellen: Die 
Schauspieler, in deren Vita ich den Bruch zwischen ›Alltag‹ 
und ›Kunst‹ schilderte, folgen keineswegs alle der Methode 
Strasbergs und lassen ihre private Person hinter sich, um 
ganz in einer Rolle aufzugehen.

Ortrud Beginnen etwa strebte nicht an, durch die Rolle 
eine andere zu werden, für sich eine neue »Realität zu er-
schaffen«. Der Regisseur konnte auf ihre Offenheit und In-
telligenz bauen, wenn sie sich in einer anderen Person zeigte, 
ohne sich selbst aufzugeben.





So konnte ich mit ihr das wohl einmalige Wagnis riskie-
ren, ihr in einer Dokumentation die ›Rolle‹ der Sprecherin 
zu geben. Ja, für Terra obscura, einen Film, den ich 1990 mit 
Helmut Schödel für den Saarländischen Rundfunk über den 
Fotografen Gallus Rittenberg machte, wurde ihr nur ein Blatt 
mit Stichworten vorgelegt, und sie improvisierte ihren ganz 
eigenen Kommentar zu Rittenberg, den sie kannte. Einmal 
fing sie dabei gar an zu singen: »Just walking in the rain.« 

Auch Rosel Zech blieb in ihren diversen Rollen immer bei 
sich. Bezeichnend ist eine Angewohnheit, die ich bei keiner 
anderen Schauspielerin gesehen habe: Sie lehnte es ab, von 
einer Maskenbildnerin geschminkt zu werden. Immer be-
stand sie darauf, sich selbst zu schminken. 

Der Bruch in der Vita mit dem Wunsch, dem normalen 
Alltag zu entfliehen in die Kunst, landet also nicht unbedingt 
bei der method von Lee Strasberg. 

Strasberg profitiert von einer Kunstauffassung, die seit dem 
19. Jahrhundert im europäischen Bürgertum herrscht. An 
die Stelle der abgehalfterten Könige und Fürsten tritt eine 
andere ›leitende‹ Größe: das ›künstlerische Genie‹. Kunst 
ist das ›Andere, Höhere, Bessere, Schönere‹ und dient zur 
Erholung von den Fährnissen des alltäglichen Lebens: der 
Museumsbesuch an Feiertagen und einmal im Monat das 
Abonnement im Stadttheater. 

In Deutschland gibt es ein besonders ›schönes‹, geradezu 
groteskes Beispiel für die Trennung der Kunst von den ›Nie-
derungen‹ des Alltags: Im 19. Jahrhundert wurde Goethe in 
den Himmel gehoben und sein sehr diesseitiger Hang zur 
Pornografie in der Sophienausgabe schlicht und einfach eli-
miniert, »damit er«, wie Johann Peter Eckermann festgestellt 





hatte, »der Mehrzahl der guten Menschen durch eine zu 
große Offenheit kein Ärgernis gebe«.7 Erst die Münchner 
Ausgabe des Hanser-Verlags (1985–1998) lässt uns endlich 
teilhaben an den überraschenden, wunderbaren, sehr irdi-
schen Teilen von Goethes Werk.

In seinem Bestreben, die »höchsten Gefilde« der Kunst zu 
erreichen, beruft sich Lee Strasberg auf

Konstantin S. Stanislawski (1863–1938) 

und die Erinnerungs-Techniken, die der Russe für die Arbeit 
des Schauspielers einsetzte. Stanislawski kannte das Werk des 
französischen Psychologen Théodule Ribot (1839–1916), der 
diverse Kapazitäten des Gedächtnisses erforscht hatte. Für 
den Schauspieler entscheidend wird der »Teil des menschli-
chen Gedächtnisses …, in welchem Gefühls-Erinnerungen 
als Rückstände zurückliegender Ereignisse … gespeichert 
werden, und die durch zufällige Auslöser … wachgerufen 
und durchlebt werden können«.8

Auf der Suche nach einem Gefühl, das der Rolle entspricht, 
erinnert sich der Schauspieler an ein vergangenes Ereignis, 
bei dem dieses Gefühl auftauchte, z. B. ›Rauch in der Luft‹ 
und ›Angst‹. Wie sah dieser Rauch aus, welchen Geruch 
hatte er? Die Bilder, Vorstellungen, die in der Erinnerung 
vergegenwärtigt werden, verbinden sich mit ›Angst‹. So kann 
man durch die Erinnerung an den Rauch das Gefühl der 
Angst erneut auslösen und für die Rolle einsetzen. Mit dieser 
Technik vermag der Schauspieler, nach Strasbergs Überzeu-
gung, »nahezu jegliches Gefühl wiederzuerleben, wenn er es 
sich selbst befiehlt«.9





Brecht

lehnte das Primat des ›Inneren‹ ab. Er arbeitete meist mit 
›Äußerem‹, mit Material und kritisiert die Methode, die auf 
das ›Innere‹ setzt: »hauptsächlich handelt es sich um die re-
alität von subjektiven empfindungen, die durch übungen … 
bezweckend autosuggestion, herausgearbeitet und gegen au-
ßenweltliche einflüsse geschützt wird.«10

Brecht geht es weniger um Techniken für den Schauspie-
ler, mehr um die generelle Auffassung von Kunst, in der der 
Schauspieler seinen Platz finden kann. 

Die von Strasberg zelebrierte Einheit zwischen Darsteller 
und darzustellender Figur spiegelt sich im Theater wider in 
der Einfühlung des Zuschauers mit der Bühnenfigur und 
dem Geschehen. Brecht greift das an. Strasbergs ›Realität‹ 
in der Kunst ist für Brecht ein fragwürdiges Surrogat für die 
alltägliche Realität.

»Das reiche Innenleben … (ist) der kümmerliche Ersatz für 
ein reiches Außenleben.«11 Hier liegt seine Arbeit mit dem 
sogenannten Verfremdungseffekt begründet: Schauspieler 
und Zuschauer wird die Illusion genommen, durch einen 
geschlossenen Kosmos der Kunst die alltägliche Realität hin-
ter sich zu lassen, sie quasi durch die Kunst zu ersetzen.

Beide, Strasberg und Brecht, beziehen sich häufig auf 
Stanislawski, und beide täuschen sich in ihm. In meinem 
Buch Schauspielkunst in Theater und Film. Strasberg, Brecht, 
Stanislawski (Berlin 2001) kann ich nachweisen, dass die 
Geschichte der Rezeption Stanislawskis im Westen zu zahl-
reichen Irrtümern führte. Außerhalb Russlands, also auch 
in der deutschen Übersetzung, sind zuerst die Passagen er-





schienen, die sich mit dem ›Inneren‹, also mit der Technik 
des Erinnerns befassen. Für Strasberg wurde das zum Fun-
dament seiner method. Brecht sprach sich gegen das »sehr 
alte Buch des russischen Regisseurs Stanislawski«12 aus. Als 
später andere Passagen aus dem Werk Stanislawskis erschie-
nen, die mehr auf das ›Äußere‹ setzen, stimmte Brecht ihm 
zu. Strasberg lehnte das ab. Aufgrund der Rezeption außer-
halb Russlands unterlagen beide dem Irrtum, dass es sich 
um einen ›frühen‹ und einen ›späten‹ Stanislawski handelte. 
Der hatte aber immer beides praktiziert: die Arbeit 

sowohl mit dem ›Inneren‹ als auch mit dem ›Äußeren‹,

mit Material. »Vergessen Sie nicht, dass schon die kleinste 
aufrichtige physische Handlung imstande ist, Wahrheit zu 
erzeugen und so auf natürliche Weise das Gefühl selbst wach-
zurufen.«13 »Die richtige Ausführung der physischen Auf-
gaben wird es ihnen möglich machen, die entsprechende 
psychologische Situation zu schaffen.«14

Als ich mit Axel Milberg seine Rolle in Die 1003. Nacht 
(1993) besprach, erzählte er mir eine Geschichte von den 
Proben in den Münchner Kammerspielen: Er saß mit an-
deren am Tisch und hatte wütend zu sein. Was immer er 
an ›innerer‹ Technik einsetzte, die Wut stellte sich bei ihm 
nicht ein. In der Szene spielte Cornelia Froboess mit. Als er 
nicht zurande kam, sagte sie: »Hau doch mal auf den Tisch, 
dann geht’s vielleicht.« Milberg haute auf den Tisch und da 
war sie, die Wut! 

In Die 1003. Nacht spielen alle Hautfiguren eine Doppel-
rolle: Sie sind Mitglieder deutscher Reisegruppen in Tune-





sien und agieren zugleich als Märchenfiguren, die an die 
Märchen aus 1001 Nacht erinnern.

Als ich mich zum ersten Mal mit Milberg traf, um über 
den Film zu sprechen, merkte ich bald, dass er nicht nur 
theoretisch gebildet ist, sondern auch ein gutes Stück von 
jener Praxis einbringen kann, auf die ihn Cornelia Froboess 
verwiesen hatte. Ich sprach über den Kontrast der Figuren 
im Film, den Kontrast zwischen Tourist und Märchenfigur. 
Er meinte, dass sich Kontraste häufig in einer Person zeigten, 
stand auf und sagte: »Ich zeige mal die Figur eines Mess
dieners.« Er faltete seine Hände, ging in andächtiger Haltung 
auf und ab. Ganz kurz kratzte er sich am Hintern. Dann 
faltete er wieder andächtig die Hände und ging weiter, als 
sei nichts gewesen. 

Zurück zu Friedliche Tage. Die Dreharbeiten verliefen trotz 
der prinzipiellen Unterschiede in der Arbeit mit Katharina 
Thalbach und Branko Samarovski harmonisch. Nicht zuletzt 
wohl deshalb, weil wir während der Drehzeit gemeinsam im 
Haus meiner Familie wohnten. Meine Frau war mit den Kin-
dern in den Urlaub gefahren. Abends spielten wir Pfennig-
Skat und tranken Schladerer, den Thomas Brasch besorgte.

Der private Kontakt mit den Schauspielern

ist für meine Arbeit wichtig. Ich muss nicht nur wissen, wel-
cher »Schule« sie angehören, sondern herausbekommen, wer 
sie sind, was sie können. Das hört sich vermessen an, erklärt 
sich aber durch folgendes Beispiel: 

»Ich kann tanzen, aber ich will nicht tanzen.« Hannelore 
Schroth spielte die Hauptrolle der Lucy Lenz in Sicaron 





(1982). In Israel ist sie auf der Suche nach Lothar Engler, 
ihrem ersten Regisseur, der in Wahrheit im KZ umgekom-
men ist. Sie trägt verschiedene Bühnenkostüme und redet 
meist in Zitaten aus der deutschen Theaterliteratur. Der Film 
spielt ›heute‹, wir drehen im Hotel »American Colony« in 
Jerusalem. Lucy Lenz löst bei einigen Männern, die zu ver-
schiedenen Zeiten aus Deutschland nach Israel gekommen 
sind, Erinnerungen aus, Erinnerungen an Deutschland. Sie 
verlieben sich in die Schauspielerin. 

Der Journalist Körtes, der in Deutschland Kritiken über 
sie geschrieben hatte, wird von Avraham Ronai gespielt. Ge-
plant war eine Szene im Zimmer der Lucy Lenz, wo sie mit 
Körtes ein paar Tanzschritte machen sollte. Die Schroth er-
schien nicht zum Dreh. Alles war vorbereitet, wir warteten 
eine halbe, eine dreiviertel Stunde. Die Nachricht aus der 
Maske: Sie ist mit Schminke und Kostüm nicht zufrieden. 

Endlich betritt sie den Raum. Sie hat das falsche Kostüm 
an und ist falsch geschminkt. Streit, Geschrei. Frau Schroth 
sinkt zu Boden. Sie flüstert mir zu: »Ich kann nicht tanzen.« 
Ich hebe sie auf, stütze sie und verlasse mit ihr den Raum. 

Auf dem Weg zu ihrem Zimmer – wir wohnen in dem 
Hotel, in dem wir auch drehen – sagt sie: »Ich kann tanzen, 
aber ich will nicht tanzen.« Ich beruhige sie: »Mach dir keine 
Sorgen! Wir drehen die Szene morgen. Ohne Tanzen.« Es 
wurde eine gute Szene.

Das Chaos entstand nicht durch ihr Versagen, sondern 
durch meinen Fehler. Wenn ich mit einem Schauspieler ar-
beite, muss ich 

herausbekommen, was er kann und was er nicht kann. 





Nur mittelmäßige Schauspieler versichern, dass es zu ihrem 
Beruf gehöre, alles zu spielen, was eine Rolle fordere.

Vor allem sollte ich auch die persönlichen Schwächen der 
Akteure kennen. 

Avraham Ronai war Alkoholiker. Man merkte es ihm nie 
an. Er trank ein bestimmtes Pensum, um auf seinen Pegel 
zu kommen. Beim Drehen verlangte er hin und wieder von 
seiner Garderobiere, die ich verständigt hatte, »eine Tasse 
Tee«, das hieß ein Tässchen Cognac. In Prinzenbad (1994) 
musste er auf einem erhöhten Brunnen stehen, auf den er 
nur mit fremder Hilfe klettern konnte. Bei einem langwie-
rigen Stellen der Komparserie hatte ich ihn glatt vergessen. 
Plötzlich hörte ich ihn rufen: »Wie lange muss ich denn 
noch hier oben warten?« Ich schrie: »Brauchst du eine Tasse 
Tee?« Die Garderobiere brachte die volle Tasse, und ich ging 
durchs Wasser zum Brunnen und reichte ihm seinen ›Tee‹.

Auch Hannelore Schroth hatte ein Alkoholproblem und 
wurde kaum noch engagiert. Sie wurde von keiner Filmver-
sicherung akzeptiert, nachdem sie einen Film geschmissen 
hatte, weil sie betrunken war. Ich drehte acht Filme mit ihr. 
Meinen Produzenten konnte ich versichern, dass sie während 
der Arbeit nicht trinkt. Sie war das, was man eine Quartals-
säuferin nennt. Wenn es ihr besonders schlecht ging, griff 
sie zum Glas. Während der Jahre, die ich mit ihr arbeitete, 
hab ich sie nur ein Mal betrunken erlebt, und das war nicht 
bei der Arbeit. Ich besuchte sie häufig in ihrer Wohnung, 
um mit ihr die Rollen zu besprechen. So half ihr die Arbeit 
über ihre Probleme hinweg.

Zurück zu ›können‹ und ›nichtkönnen‹: Als die Schroth 
1987 gestorben war, fuhr mich eine Agentin von der Beer



Marianne Hoppe, Ich bin Elsa





digung nach Hause und schlug mir vor, für die nächste 
Rolle in dem Film Ich bin Elsa anstelle der Schroth eine 
Schauspielerin zu nehmen, deren Agentin sie war: Marianne 
Hoppe. Nun hatte die Hoppe nach dem Krieg nur in we-
nigen Filmen gespielt, und ich dachte, es sei ziemlich aus-
sichtslos, dass sie bei mir mitmachte. Ich schickte ihr das 
Drehbuch. 

Schließlich erschien Marianne Hoppe bei mir zu Hause 
und schaute sich mehrere Stunden lang Filme an, die ich mit 
Hannelore Schroth gedreht hatte. Am Ende sagte sie: »Gut, 
ich mache den Film. Aber ich kann das nicht, was Ihnen 
die Schroth da macht. In Ihrem Drehbuch gibt es Szenen, 
in denen diese Elsa deprimiert, niedergeschlagen ist. Da 
müssen Sie sich was einfallen lassen. Das kann ich nicht.«

»Aber Frau Hoppe«, sagte ich, »Sie gelten als die bedeu-
tendste deutsche Schauspielerin nach dem Krieg. Meine 
Familie ist eigens nach Düsseldorf gefahren, um Sie auf der 
Bühne zu sehen.«

»Auf der Bühne, ja! Auf der Bühne kann ich alles spielen, 
auch ein Kind, selbst einen Mann.« 

1990 spielte sie als 81-Jährige unter der Regie von Robert 
Wilson wahrhaftig den King Lear. 

»Im Film aber«, fuhr sie fort,

»muss ich das, was ich spiele, auch sein. 

Privat bin ich niemals deprimiert oder niedergeschlagen. Also 
kann ich es auch im Film nicht sein. Spätestens bei einer 
Großaufnahme merkt man, ob ich ›es‹ bin oder nicht.« 

Jahre danach fand ich in den Notizen zum Kinematographen 





von Robert Bresson (1901–1999) einen Satz, der bestätigt, 
was die Hoppe mir sagte: »Ein Kino-Film reproduziert die 
Wirklichkeit des Schauspielers und zugleich die des Men-
schen, der er ist.«15

Ich schrieb einige Szenen um, in denen die Hoppe nur 
in Halbtotalen zu sehen ist und ihre deprimierte Stimmung 
durch die Umgebung widergespiegelt wird. Beispiel: Es gibt 
im Film eine Situation, in der sie sehr erschöpft und nieder-
geschlagen ist. Ich lasse sie in ein Haus schauen, das innen 
durch einen Brand zerstört ist. Danach setzt sie sich – ohne 
irgendeine Regung zu zeigen – auf die Stufen, die zum Ein-
gang dieses ausgebrannten Hauses führen. Ihr ausdrucksloses 
Gesicht ist nur im Profil zu sehen. Die gesamte Situation 
aber wird zum bildhaften Ausdruck ihrer Stimmung.

Wie bekomme ich heraus, wie jemand ist, was jemand 
kann und nicht kann? Das Wichtigste: Wenn möglich, muss 
ich die Person alleine treffen, am besten bei ihr zu Hause. 
Nur in ihrer gewohnten Umgebung habe ich die Chance, 
dass sie sich unverstellt zeigt. Am Dümmsten ist es, sich in 
einem Café zu mehreren zu treffen. Dann will einer ›besser‹ 
sein als der andere, und die Gäste in der Umgebung dienen 
zu allem Überfluss noch als Publikum.

Zu einem zweiten Treffen mit Marianne Hoppe fuhr ich 
zu ihrem Bauernhof in der Nähe des Chiemsees. Nachdem 
sie mir ihr Anwesen gezeigt und dabei von ihrer Kindheit 
auf dem elterlichen Rittergut in der brandenburgischen 
Prignitz erzählt hatte, bat ich sie, gemeinsam mit mir das 
Drehbuch zu lesen. »Das geht nicht«, sagte sie, »ich habe 
hier keine Brille.« 

Natürlich – es kam ihr nicht in den Sinn, mit einem da-





hergelaufenen Regisseur ein Drehbuch zu lesen. Ich fragte: 
»Wann haben Sie denn eine Brille?« Sie grinste und sagte: 
»In vierzehn Tagen.« – »Gut, dann komme ich in vierzehn 
Tagen wieder.«

Zwei Wochen später also fuhr ich wieder Richtung Chiem-
see und neben mir saß Veronika Dorn, meine Kostümbildne-
rin. Sie hatte zwei Stoffe dabei, einen in Rot, einen in Blau. 
Frau Hoppe kam uns entgegen, und noch auf der Wiese vor 
ihrem Haus interessierte sie sich für die Stoffe. Frau Dorn 
legte ihr den blauen auf die eine, den roten auf die andere 
Schulter. »Beide schön«, meinte die Hoppe. Und ich sagte: 
»Gehen wir doch mal das Buch durch und überlegen, wo 
das Blau und wo das Rot passen würde.« Veronika Dorn bat 
ich, zu warten, spazieren zu gehen. 

In aller Regel lese ich mit einem Schauspieler das ganze 
Drehbuch, indem er seine Rolle und ich alles andere lese. 
Dabei kommt es nicht auf Betonung und Schauspielerei 
an. Beide lesen wir in einer Art Cantus firmus den Text he-
runter. Hin und wieder unterbricht der Schauspieler, stellt 
Fragen oder ist unzufrieden mit seinem Text und versichert: 
»Ich würde das so nicht sagen.« Das ist für mich ein guter 
Einstieg. Ich frage, wie er es denn sagen würde und ändere 
dann häufig meinen Text. 

So wird das Drehbuch für den Schauspieler immer mehr

zu seiner eigenen Sache.

Bei der Hoppe redeten wir, wie ausgemacht, auch immer 
wieder über die Farbe des Kostüms und näherten uns auf 
diese Weise der Figur der Elsa. 



Olivia Grigolli und Hans-Peter Luppa, Kleine Liebe, große Liebe





Jeder Schauspieler interessiert sich für seine Garderobe. 
So können

äußere Dinge

den Schauspieler in die Rolle führen. Neben Fragen des 
Kostüms können das auch Gegenstände sein, mit denen 
er hantiert. 

Olivia Grigolli spielte die weibliche Hauptrolle in Kleine 
Liebe, große Liebe (1991). Im Film ist sie durch einen Com-
puterfehler im Einwohnermeldeamt »aus dem Verbund 
gefallen«. Da ihr Pass abgelaufen ist, existiert sie von Amts 
wegen nicht mehr. Auf einem ihrer Amtsgänge trifft sie einen 
Kleinwüchsigen (Hans-Peter Luppa), der sich wegen seiner 
Körpergröße ebenfalls »aus dem Verbund gefallen« fühlt, 
und es beginnt eine kuriose Liebesgeschichte. 

Ich bin mit Olivia Grigolli die ganze Rolle durchgegangen 
– mit einer Handtasche. Immer war die Frage: Was macht 
sie in dieser oder jener Situation mit ihrer Handtasche – am 
Henkel durch die Luft schlenkern, krampfhaft an sich drü-
cken, öffnen und schließen, unbeachtet lassen etc.?

Am Ende des ersten Drehtags kam sie ganz aufgeregt zu mir: 
»Wir haben die Handtasche vergessen.« Ich musste ihr klar-
machen, dass die Handtasche für den Film eigentlich unwich-
tig ist und nur dazu diente, sie an ihre Rolle heranzuführen. 

Sie schaute mich erstaunt an, lachte dann. In dem ferti-
gen Film ist sie schließlich doch in ein paar Szenen mit ihrer 
Handtasche zu sehen. 

Elisabeth Endriss, Ehefrau von Bernhard Wicki, spielt in 
Prinzenbad eine kleine Rolle, eine Putzfrau. Wir waren uns 





über diese Person lange nicht im Klaren. Zu Beginn des Films 
wischt sie mit einem fiesen nassen Feudel über das erlesene 
Steinmosaik im Vorraum des Gellértbades. Vielleicht, so 
dachte ich, hilft uns dieser offensichtliche Kontrast weiter. 
Da sagte Elisabeth: »Was habe ich für Schuhe an?« 

Ich wusste es nicht. »Habe ich hohe oder flache Schuhe 
an?« – »Hohe Schuhe«, sagte ich sofort. Da mischte sich 
Bernhard Wicki ein: »Hol doch mal diese Pumps aus dem 
Schrank, die ich dir in Mailand gekauft habe.« Sie holte die 
Schuhe, zog sie an, und wir waren uns sofort einig, dass diese 
Schuhe die richtigen waren. 

Das Mosaik und der Feudel, die Putzfrau und ihre sünd-
teuren Pumps. Was ist das für eine Person, die ihr Geld au-
genscheinlich mit Putzen verdient und mit diesen Schuhen 
daherkommt? Wo hat sie die Schuhe her? Gestohlen, gelie-
hen, im Bett verdient? Gemeinsam entwickelten wir eine 
Geschichte für sie. Gerade für eine Figur, die nur hier und 
da im Film auftaucht, empfiehlt es sich, 

»ihre Geschichte« 

zu erfinden. Das gibt dem Schauspieler die Sicherheit, neben 
den Hauptdarstellern zu bestehen. 

Schuhe, eine Handtasche: Der Weg zur Rolle über äußere 
Dinge, die ganz real sind und – wie sich im gleichen Film 
bei Bernhard Wicki zeigte – real sein müssen. 

Wicki spielt in Prinzenbad den Chef des Bades, eine Art 
Gottvater im Bademantel, der alles weiß, aber den Din-
gen ihren Lauf lässt. Bei einigen Höhepunkten hört man 
das Klopfen der Dampfheizung, und Wicki versucht, dieses 


