Leseprobe aus:

Bettina
Stangneth

ROWOHLT

ISBN: 978-3-498-06448-8
Mehr Informationen zum Buch finden Sie auf www.rowohlt.de.



HASSLICHES SEHEN
Bettina Stangneth

ROWOHLT



1. Auflage Januar 2019
Copyright © 2019 by Rowohlt Verlag GmbH, Reinbek bei Hamburg
Lektorat Willi Winkler
Umschlaggestaltung Anzinger und Rasp, Miinchen
Satz aus der Berthold Baskerville
Gesamtherstellung CPI books GmbH, Leck, Germany
ISBN 978 3 498 06448 8



Inhalt

Widmung
Motto
Einleitung
Das menschliche Mal$
Im Angesicht Gottes
Unter sozialer Kontrolle
Vor dem unzerstorbaren Spiegel
Du sollst dir kein Bildnis machen
Das Ideal der Identitat
Werte, Tugenden, Traditionen
Belehrende Geschichte
Helden und andere Opfer
Heldenkonstruktion
Die positive Karikatur
Wir suchen, also sind wir
Vom Schonen
Nachwort zur Trilogie
Dank
Empfehlungen zum Weiterlesen
Uber die Autorin
Inhalt
Zitat auf dem Buchdeckel



Fir Willi.
Warum fertig werden?



Wir traumten von nichts als Aufklarung und glaubten,
durch das Licht der Vernunft die Gegend so aufgehellt zu
finden, dal’ die Schwarmerei sich gewil$ nicht mehr zei-
gen werde. Allein wie wir sehen, steiget schon von der
andern Seite des Horizonts die Nacht mit allen ihren Ge-
spenstern wieder empor. Das Furchterlichste dabei ist,
dals das Uebel so thatig, so wirksam ist. Die Schwarmerei
thut, und die Vernunft begniigt sich zu sprechen.

Moses Mendelssohn, deutscher Philosoph und juadischer Reformator,
Brief (1. September 1784)



Sollte die Welt nicht schon sein? Kein Erlebnis, keine Er-
fahrung, keine Geschichte konnte den Menschen abgewoh-
nen, sicher zu wissen, was mit dieser Frage gemeint ist.
Es braucht keine lange Uberlegung. Uns will einfach nicht
gefallen, was geschieht. Oder vielmehr: Uns gefallt nicht,
was wir tun. Es ist doch kein Zufall, dass sich die Schonheit
der Welt noch am leichtesten in der Einode besingen lasst,
also dort, wo kein Mensch und nichts Menschliches mehr
zu ahnen ist. Aber noch der Gipfelkletterer, der fur seinen
Aufstieg Tage investiert, seufzt sein «Ach, die Welt ist doch
schon!» mit Trotz und vor allem selten leise. Ob Selfie, Pan-
oramafoto, ein Buch oder gleich die Talkshowtournee: Of-
fensichtlich konnen wir der Welt nicht abhandenkommen,
ohne in die Gemeinschaft zuriickzustreben, um vom Scho-
nen zu berichten, das wir jenseits von ihr fanden. Als woll-
ten wir nicht nur uns, sondern allen beweisen, dass es zu-
mindest eine schone alte Welt gibt, irgendwo da drauf3en,
ganz weit weg von uns. Warum nur konnen wir nicht so sein
wie sie?

Die Absicht hinter dieser Frage ist Menschen so ver-
traut, dass einem das Erstaunliche daran nur allzu leicht
entgeht. Wenn wir einander auffordern, uns an der Schon-
heit der Natur ein Exempel zu nehmen, dann wollen wir
tatsachlich genau das nicht. Im Gegenteil. Wir finden die
Menschheit doch gerade dann besonders hasslich, wenn sie
so bleibt, wie sie ist. Uns beschleicht sogar das Gefiihl, dass
es besser ware, die Welt von uns zu heilen, damit die Na-
tur ewig schon sein kann, ungestort von einer Spezies, die
einfach nicht dazulernen will. Was uns an der Natur gefal-
len kann, ist genau das, was uns an der menschlichen Ge-
schichte das grofSte Unbehagen bereitet. Die Natur veran-
dert sich nicht, sondern wandelt sich unerbittlich in Zyklen.
Der Lauf der Sonne mit den schonen Auf- und Untergangen
ist so berechenbar wie die Jahreszeiten. Tierherden, deren
Bewegung uns faszinieren kann, kampfen wieder und wie-



der um Territorium und Ressourcen, und keinem Vulkan,
der so herrlich erhaben Feuer speit, wiirde es einfallen, die
Lava zuruckzuhalten, nur weil ein argloses Kind an seinem
Hang spielt.

Die Vorstellung einer unerbittlichen Wiederkehr des
ewig Gleichen erfreut im Leben und in der Geschichte nur,
wenn wir diejenigen sind, die damit die Welt erschrecken,
oder zu denen gehoren, die ihr eigenes Tun gern als Na-
turgewalt tarnen mochten. Morden im Einklang mit dem
Kreislauf von Werden und Vergehen ware schliefSlich nur
Toten, so wie auch der Fuchs die Gans holt, weil seine Na-
tur es ihm vorschreibt - nicht der Rede, erst recht nicht
der Erinnerung, also auch keiner Rechtfertigung wert. Aber
noch den argsten Schlachter kann der Gedanke provozie-
ren, dass alles menschliche Wollen vergeblich ist und zu
gar nichts fihrt. Auch wenn wir wissen, wie man den Fata-
lismus bei Bedarf heranzitiert, wenn er als Pose niitzt, sind
Menschen weder begabt fur das Anything goes noch fir
ein Laisser-faire, und noch das abgeklarteste Achselzucken
uber das ach so menschliche Treiben hinterlasst vor allem
den Eindruck, dass sich hier nur ein Besserwisser prapa-
riert, der hinterher schon immer alles vorher gewusst ha-
ben will.

Es mag durchaus sein, dass die Entwicklung der Zivili-
sation wesentlich eine Geschichte der Gewalt ist. Vielleicht
war es tatsachlich das Kriegerische, das die Menschen da-
zu brachte, sich in Zusammenarbeit zu uben, weil niemand
ohne ein Mindestmals an Verlasslichkeit und Vertrauen ge-
meinsam in den Kampf ziehen und vor allem siegen kann.
Man kann sich auch fragen, ob unsere Anlage zur Gesellig-
keit allein je gereicht hatte, um uns an Regeln und Geset-
ze zu gewohnen, oder ob es dazu nicht unvermeidlich den
Trieb zum Uberleben brauchte. Hatten wir je unseren Er-
findungsgeist so schnell geubt, wenn Werkzeugbau nicht
immer auch Waffenkonstruktion gewesen ware? Ja, es ist



sogar denkbar, dass diejenigen Evolutionstheoretiker recht
haben, die noch Altruismus als notwendige Folge der krie-
gerischen Anfange erklaren, weil schliefSlich nur derjeni-
ge fur seine Gruppe in den Krieg ziehen kann, der bereit
ist, sein eigenes Leben fur das der anderen zu opfern. Un-
bestreitbar ist allerdings, dass Menschen dieses Bild der
Gemeinschaft als Trutzburg und Kampfallianz schon lang
nicht mehr gefallt. Wir, die talentiertesten Zweckrationa-
listen unter allen Lebewesen, wollen am Ende doch mehr
sein als Werkzeugbauer und Uberlebenskampfer. Vor allem
wollen wir unbedingt einen anderen Vater aller Dinge als
den Krieg. Sosehr man die Einrichtung unserer Natur auch
bewundern und fasziniert erforschen kann, begegnen wir
dennoch jeder Theorie mit Skepsis, die Zivilisation und Kul-
tur allein auf Naturgesetze zuruckfuhrt und Entwicklung
grundséatzlich als Evolution beschreibt. Uns ist das Uberle-
ben nicht genug, und sei es auch noch so geschickt. Anders
gesagt: Uns interessiert nicht nur, was nutzlich ist. Der An-
spruch, den wir an uns stellen, ist ein anderer als die Frage
nach dem biologischen Erfolg, was nicht weniger heif3t, als
dass wir tatsachlich von MafSsstaben wissen.

Wer von Gesetz, Mals und Ordnung weils, kann sich auch
Gesetz, Mals und Ordnung geben - nach dem Vorbild der
Natur, aber zu einem eigenen, einem menschlichen Zweck.

Wenn Menschen dazu entschlossen sind, dass etwas
nicht mehr sein soll, iiberwinden sie es, auch wenn es Jahr-
tausende Bestand hatte. Wir agieren nicht nur aus Trieben
oder Tradition, sondern auch aus Prinzip. Sobald wir es wol-
len, konnen wir Sexualitat reglementieren und kein Fleisch
mehr essen. Wir konnten fur den Frieden aufriusten und fir
den Frieden abrusten, die Priuigelstrafe einfithren und En-
ergiespargesetze aufstellen, Kriege achten und uns auch
dazu entschliefSen, noch dem aufgeschlossen zu begegnen,
was wir nicht kennen. Der Einzelne hat ebenso wie die Ge-
meinschaft die Freiheit zur Neuausrichtung gegen die Ge-



wohnheiten der Vorfahren, womit noch nichts daruber ge-
sagt ist, wie wir das Ergebnis dieser Verabschiedung von
Tradiertem im Einzelnen beurteilen. Die fiir ihre unerschut-
terliche Nuchternheit gelobten Hamburger rissen Anfang
des 18.Jahrhunderts den Mariendom ab und buddelten so-
gar die Fundamente aus, weil sie das vormalige Gotteshaus
nicht mehr heilig, sondern nur noch entbehrlich fanden und
vor allem den Platz samt Baustoff anderweitig fiir das Ge-
meinwohl verwenden wollten. Reste des einst machtigen
gotischen Prachtbaus finden sich heute unter einem Park,
der zuvor ein Parkplatz war, im Namen eines Hamburger
Jahrmarkts und im Rohrenbau der Kanalisation. Die Berli-
ner hingegen bauen ein Stadtschloss wieder auf, obwohl die
Deutschen seit hundert Jahren keinen Kaiser mehr haben
und mehrheitlich auch keinen vermissen. Aber wenn uns
Derartiges moglich ist, warum nicht auch die Ausrichtung
unseres Lebens an der Vernunft?

Nun kann ja, wer die menschliche Gesellschaft uber ei-
nen grofleren Zeitraum betrachtet, durchaus Fortschritte
auf dem Weg zu einem verniinftigen Gemeinwesen ausma-
chen. Der immer alarmistisch drohnenden Tagesaktualitat
zum Trotz gab es in der Geschichte der Menschheit nie so
viele Staaten mit freiheitlicher Verfassung und offentlichen
Schulen wie heute. Keine Generation vor der unseren hat
sich Gedanken iiber nachhaltiges Leben gemacht und inter-
nationale Gerichtshofe etabliert. Nie war Wissen so nah wie
das nachste Smartphone, und zu keinem Zeitpunkt unserer
Geschichte konnten so viele Menschen lesen und schreiben
und auch den grofSten Unsinn sagen. Es spricht einiges da-
fur, dass Sigmund Freud zurecht auf eine gewisse Eigen-
dynamik der menschlichen Denkfahigkeit vertraute: «Die
Stimme des Intellekts ist leise, aber sie ruht nicht, ehe sie
sich Gehor verschafft hat», heilst es 1927 in seiner Schrift
Die Zukunft einer Illusion. «Am Ende, nach unzahligen oft
wiederholten Abweisungen, findet sie es doch. Dies ist ei-

10



ner der wenigen Punkte, in denen man fiir die Zukunft der
Menschheit optimistisch sein darf, aber er bedeutet an sich
nicht wenig. An ihn kann man noch andere Hoffnungen an-
kntipfen.»

Wenn es nur nicht so langsam ginge. Und wenn da vor
allem nicht die unvermuteten Ruckschlage waren.

Der Mensch kann noch so viel iiber das Vernunftige wis-
sen und noch so genau erkennen, was das Richtige ware,
sobald es aber ans Handeln geht, zwingt ihn rein gar nichts,
sich an sein eigenes Wissen zu halten. Wir sind so radikal
frei, dass uns noch nicht einmal unsere tiefsten Uberzeu-
gungen binden. Verniuinftig sein und moralisch handeln wol-
len heilst noch lange nicht, es auch zu tun. Auch werden
Kinder geboren und damit immer wieder Menschen, die gar
nichts von Aufklarung wissen. Und dann sind da noch die-
jenigen, die zwar aufgeklart sind, aber ihre Mundigkeit al-
lein als Willkiir, ohne Verpflichtung auf die Vernunft, wollen
und lieber den totalen Krieg predigen. Es gibt das bose Den-
ken. Die Anti-Aufklarung rustet auf und kann sich des Bei-
falls derer sicher sein, die von unverniinftigen Einrichtun-
gen profitieren. Naturlich warnen die Krisengewinnler seit
je am lautesten vor dem grofSen Crash. Je diisterer die Dys-
topie, je blutiger die Vorboten des Weltuntergangs, je talen-
tierter die Ablasshandler, desto zahlungswilliger sind die
Angstlichen. Nach dem schlichten Diebstahl hat sich wohl
kein Unternehmen als so eintraglich erwiesen wie das Ge-
schaft mit der Apokalypse und der dazugehorige Handel mit
Versicherungen, Alarmanlagen, Notrationen und Utensili-
en zur Selbstverteidigung. Kein Wunder also, dass die Ver-
teidiger der Vernunft schon lange nach einer Moglichkeit
suchen, ihrerseits gegenzuristen und dem Intellekt schnel-
ler Gehor zu verschaffen, bevor die Aufgeregtheit der an-
deren so dekorativ wird, dass auch die eigene Zuversicht
wankt.

11



Aufklarer waren von Anfang an fur den Gedanken emp-
fanglich, dass es vielleicht doch mehrere Wege zur ver-
nunftigen Gestaltung der Welt geben konnte als das miih-
same Warten auf die Selbstrationalisierung der Menschen
zu mundigen Individuen. Als Wesen, die aus der Geschichte
lernen konnen, wissen wir namlich langst, dass jedes War-
ten Opfer kostet, die auch die Wartenden zu verantworten
haben. Die Suche nach Abkiirzungen, also Mitteln, der Ver-
nunft nicht nur rational Eingang in das menschliche Ver-
halten zu verschaffen, hat naturlich auch damit zu tun, dass
es auf Dauer ziemlich langweilig ist, vernunftig zu sein, ei-
nem also auch beim besten Willen die Motivation abhan-
denkommen kann. Es macht keinen Spal3, es ist nicht ver-
wegen und so wenig originell, dass man sich nicht einmal
mit seinem Andersdenken oder seinem regionalen Exotis-
mus profilieren kann. Mit Ausnahme der wenigen Momen-
te in der menschlichen Geschichte, in denen der Common
Sense die Unvernunft feiert und darum die letzten Verniinf-
tigen wie Helden aussehen lasst, ist es auch nicht gefahr-
lich. Vernunftig zu handeln provoziert nur selten, fiihlt sich
aber vor allem nicht nach dem grofSen Abenteuer an, uber
das sich Bucher schreiben lassen. Es reicht nicht einmal,
um damit im Alter auf Familienfeiern Eindruck zu schinden.
Auch wenn Handeln aus Vernunft der Inbegriff von Selbst-
bestimmung ist, hat es doch so gar nichts mit Selbstver-
wirklichung gemein, weil es wesentlich mit Selbstiiberwin-
dung zu tun hat. Erfahrungsgemals empfinden es nur die
wenigsten als lustvoll, Diener der Vernunft zu sein, auch
wenn es ihre eigene ist. Warum nicht die Menschen verfiith-
ren und besonders hartnackige Falle auch uiibertolpeln, also
quasi heimlich noch diejenigen umprogrammieren, die sich
gegen eine Orientierung an der Vernunft wehren? Zwar ist
die Manipulation eigentlich zu verurteilen, weil es offen-
sichtlich unmoralisch ist, die Unmuindigkeit anderer auszu-
nutzen. Aber wenn es die Verbesserung der Menschenwelt

12



doch leichter macht und dazu verhelfen konnte, dass uns
das Erscheinungsbild der Menschheit nicht mehr so pein-
lich ist? Oder dass wenigstens Burger, die das Gluck haben,
in einem Staat mit vorbildlich verntunftiger Verfassung zu
leben, auch etwas Vernunftiges wahlen? Was bei Kindern
erlaubt ist, die wir auch an das richtige Verhalten gewoh-
nen, lange bevor sie es verstehen konnen, sollte doch, so
der sozialpadagogische Ansatz, auch unter Erwachsenen
vertretbar sein, wenn wir uns iber die Vernunftigkeit des
Ziels einig sind. Dass Menschen sich nicht aus eigenem Wil-
len, sondern sozusagen aus Versehen aufklaren, ware ein
geringer Preis, und das nicht nur, weil am Ende das freie,
das mundige Individuum steht, denn auch das ist nur der
Anfang.

Es geht ja nicht nur darum, den einen oder anderen fur
die Kultivierung seiner eigenen Erkenntnisvermogen zu be-
geistern, damit es zumindest fiir einen kleinen Club der An-
standigen reicht, die sich im herrschaftsfreien Diskurs und
vor allem im Herabsehen auf alle anderen tiben. Es geht
nicht um eine gonnerhafte Popularisierung der Philosophie.
Es geht um die Frage, wie sich ein Wir schaffen und er-
halten lasst, das dauerhaft zusammenhalt, weil es das bes-
sere Bindemittel hat. Denn das Streben nach Selbsterhal-
tung und Erfolg, die Notwendigkeit der Versorgung und
Sicherheit fur Leib und Besitz, ja sogar gute allgemeine
Lebens- und Erwerbsbedingungen konnten Ruckfalle nach-
weislich nicht verhindern. Zweckbuindnisse sind schliefSlich
nur Gelegenheitsverbindungen, und wer sie eingeht, ist al-
lein darum fir Versprechen einer besseren Gelegenheit im-
mer empfanglich. Wer nach einem Wir fragt, das wirklich
eines ist, sucht nicht weniger als die Menschheitsidentitat,
die etwas ganz anderes ist als ein sich von Fall zu Fall zu-
sammenraufender Haufen aus diversen Gruppen von Men-
schen, die gerade mal wieder schmerzhaft erfahren, dass
sich manche Probleme auf einem begrenzten Planeten doch

13



nicht aussitzen oder allein und mit ein wenig Folklore 1osen
lassen.

Entgegen einer beliebten Unterstellung ist Aufklarung
nicht nur ein Glickseligkeitsversprechen von ewigem Frie-
den, Gerechtigkeit und Wohlstand fiir alle. Wobei einem
schon in dem Fall wenig einfiele, was dagegen sprache, es
sei denn, man gehort zu den Zeitgenossen, denen die Dies-
seitigkeit dieses Konzepts zu niichtern ist, weil die Trau-
me vom jenseitigen Paradies die unerfreuliche Tatsache er-
traglicher machen, dass jeder sterben wird, oder weil fai-
re Lebensverhaltnisse einen um die Lust an der Ubervor-
teilung anderer bringen. Es geht um viel mehr. Der Ruf
nach allgemeiner Miundigkeit und Vernunftorientierung ist
nicht zuletzt der Vorschlag, ein unerhortes Experiment zu
wagen: sich mit der ausdrucklichen Absicht zusammenzu-
tun, einmal herauszufinden, was Menschen erreichen kon-
nen, wenn sie sich ganz auf das verlassen, was jedem un-
abhangig vom Gliick seiner Geburt gegeben ist. SchliefSlich
weil3 bis heute niemand, was wirklich menschenmoglich ist,
wenn wir Angeborenes und traditionell Uberkommenes, al-
so die vielerlei Kulturen in ihrer ganzen Zufalligkeit, tat-
sachlich konsequent dem einzigen Malistab unterwerfen,
den weder Geschichte noch Kultur verandern konnen, so-
dass er bei allen Menschen vorausgesetzt werden kann: der
Vernunft. Wir haben noch keine Gemeinschaft auf dem Ver-
sprechen aufgebaut, einander einfach nur darin zu unter-
stutzen, Wissen zu sammeln, jederzeit das zu tun, was man
als das Richtige erkannt hat, und alles andere dem Einzel-
nen und seinem Privatleben zu iiberlassen. Bisher hat sich
die Menschheit trotz viel Verstand doch mit mehr Gluck als
Willen durchgemogelt. Ja, man kann es wie der Skeptiker
Immanuel Kant tatsachlich fir eine wundersame Einrich-
tung der Natur halten, dass die Menschheit uberhaupt et-
was zustande bringt, was wenigstens von Zeit zu Zeit ver-
nunftig aussieht. Denn bisher, so seufzte der grofse Philo-

14



soph 1795 in seiner Schrift Zum ewigen Frieden, kommen
Menschen offensichtlich nur «nach vielen Verwiistungen,
Umkippungen und selbst durchgangiger innerer Erschop-
fung ihrer Krafte zu dem, was ihnen die Vernunft auch ohne
so viel traurige Erfahrung hatte sagen konnen».

Wer jetzt einwerfen mochte, dass doch schon allein die
Vorstellung, es konnte sich je etwas andern, hoffnungslos
naiv sei, sollte vorsichtig sein, und das nicht nur, weil der
Ausgang dieses Experiments noch aussteht. Erfolgreicher
waren die Theoretiker der Resignation jedenfalls selbst
nicht: Was auch immer Menschen bisher angestellt und so-
oft wir auch versucht haben, uns von der Nutzlosigkeit oder
sogar irrefuhrenden Wirkung der Vernunft zu iiberzeugen -
wir horen die Stimme des Intellekts immer noch. Auch wer
die Vernunft am liebsten als kranke Vorstellung verbieten
und das Gerede von Moral und Wahrheit abschaffen moch-
te, kann das nur, weil er weils, wovon die Rede ist. Jeder,
der es weils und dennoch behauptet, ohne Vernunft auch
nur ein einziges Argument vorbringen zu konnen, der ligt
oder ist bestenfalls sich selbst gegeniiber nicht aufrichtig.
Menschen fragen immer noch nach Moral, und wer den Ver-
zicht auf moralisches Fragen fordert, beweist allein damit,
dass er sehr wohl von der Moglichkeit weil3, Denken und
Handeln einer Norm zu unterwerfen, denn sonst konnte er
uns auch sein eigenes Denken gar nicht anempfehlen. Ei-
ne kategorische Forderung zum Verzicht auf kategorische
Forderungen ist offensichtlich Unfug. Vernunft schafft sich
nicht ab. Und allem menschengemachten Grauen zum Trotz
haben wir immer noch das sichere Gefuihl, dass die Welt
nicht so schon ist, wie sie es sein konnte, wenn wir unsere
eigene Vernunft ernster nehmen wurden.

Genau diese eigentiimliche Verknipfung vom Guten und
Wahren mit dem Schonen weckt seit je eine Hoffnung.
Wenn dem Menschen das vernunftige Handeln und die
Aufrichtigkeit im Urteil uber die eigenen Moglichkeiten

15



so schwerfallen, konnten wir dann nicht stattdessen auf
das zuruckgreifen, was uns offensichtlich viel leichter fallt,
namlich auf unsere Empfanglichkeit fur das Schone? Lie-
e sich also der Mensch vielleicht mehr auf seine Vernunft
ein, wenn sie nicht als strenge Mahnung stetig schrillte,
sondern in einer anziehenden Gestalt daherkame, mit der
wir gern Schritt halten wollen, weil das Bildnis, das wir uns
von ihr machen, uns endlich fur sie einnimmt? Konnten wir
dann aus Interesse am Wohlgefallen sogar lernen, unsere
Vernunft zu lieben? Dann ware es geradezu selbstverstand-
lich, das Richtige und Gute zu tun, weil uns das Falsche und
Bése ganz ohne jede Uberlegung so hasslich vorkame, dass
wir davor sofort angeekelt zurickschreckten wie vor einem
verwesenden Kadaver.

Hinter der Erwartung, die moralische Verbesserung der
Menschen liefSe sich durch eine Schule des hasslichen Se-
hens beschleunigen, steckt sehr viel mehr als die Erfahrung
des Padagogen, der auf Anschaulichkeit zuruckgreift, um
abstrakte Gedanken zu vermitteln. Wem es um eine Abkiir-
zung des Wegs zum ethischen Fortschritt geht, der moch-
te nicht nur Lerninhalte vermitteln, denn es geht gerade
nicht darum, etwas Hassliches zu erkennen, sondern es vor
allem wirklich zu lassen. Der Versuch, Gedachtes anschau-
lich werden zu lassen, gilt nicht nur der Illustration. Hier
soll ein Bild leisten, was Gedanken nicht schaffen: die un-
mittelbare handlungsleitende Erkenntnis.

Das Vertrauen in die Bildgewalt ist das Vertrauen auf die
Unschuld des Sehens.

Dass Bilder wie jeder Eindruck auf unsere Sinne zumin-
dest machtiger sind als Worte, und seien es auch noch so
viele, gehort zum Glaubensbekenntnis eines jeden, der dar-
auf vertraut, dass es Mahnmale gibt. Daran glauben aber
auch diejenigen, die Bilder am liebsten verbieten mochten.
Denn worauf sonst grundet sich die Furcht, dass allein das
Betrachten der falschen Bilder, das Anschauen falscher Fil-

16



me oder das Spielen falscher Spiele aus einem ganz norma-
len Menschen einen sittenlosen Strolch oder sogar einen
Morder macht? Dann miusste es wirklich von gar nicht zu
uberschatzendem Nutzen fur unsere fortschreitende Kul-
tivierung sein, wenn wir einander statt der falschen ein-
fach die richtigen Bilder zeigten. Nichts anderes bewegt
auch die Bilderstirmer unserer Tage, die offenbar fest da-
von Uberzeugt sind, dass sich Diskriminierung und Gewalt
gegen Frauen durch das Abhangen von Bildern in Museen
verhindern lasst und die Gesellschaft schon dadurch von
Vorurteilen geheilt werden kann, dass man einschlagig ver-
dachtigte Manner nicht nur aus Spielfilmen, sondern auch
nachtraglich aus Fotos vergangener medial erfasster Ereig-
nisse herausretuschiert. Wer nur sehen kann, was er sehen
sollte, so die Hoffnung, wird auch eher tun, was er tun soll.
Wer die Bilder kontrolliert, so die Befurchtung, kontrolliert
auch, was Menschen denken und tun. So begrinden Zen-
soren und andere Gedachtnisspieler seit je ihre besten Ab-
sichten, auch wenn sie nur selten versuchen, uns zu erkla-
ren, wie genau diese Bildmagie funktioniert. Naturlich ist
es kein Zufall, dass die Sorge vor dem zwingenden Eindruck
des Anschaulichen zu einer Zeit wachst, in der es so leicht
und erschwinglich ist, Bilder zu machen und miteinander
zu teilen, dass schon die Kinder langst lieber mit Bildern
als mit Worten kommunizieren. Es gehort zu den erstaun-
lichsten Vorlieben der Menschen, hausgemachte Probleme
erst dann hingebungsvoll zu diskutieren, wenn sie auch mit
drastischen MafSnahmen garantiert nicht mehr zu andern
sind.

Dabei reichte doch schon die Erinnerung an die end-
lose Reihe der gescheiterten Versuche, Menschen hinter
bunten Geschichten statt Gedanken zu versammeln, um zu
der Erkenntnis zu gelangen, dass es so einfach nicht sein
kann. Was haben wir nicht schon alles zu veranschauli-
chen versucht, um unseren besten Ideen mehr Realitat zu

17



verschaffen? In der Hoffnung, dass der sinnliche Eindruck
auch die menschliche Schrittrichtung synchronisiert und
so unwiderstehlich eine ethische Gemeinschaft formt, hat-
ten unzahlige Lehrer schonste Handschriften zu fordern,
klaglichstes Geigengewimmer zu ertragen und ungebardi-
ge Horden durch Kunstmuseen zu gangeln. Noch die be-
langlosesten Traditionen wurden beschworen, um Werte-
gemeinschaften zu schmieden. Ideale, Symbole und Iko-
nen, eine endlose Reihe von Beispielen des Guten und Wah-
ren und ganze Kolonnen von mustergiltigen Helden wur-
den in der Uberzeugung ausgemalt, dass die Kultur auch
noch den leiten kann, dem sie unverstandlich bleibt. Und
dann waren es doch wieder Werte, Ideale und eine Menge
Symbole, die dazu befahigten, mit Fleil3, Disziplin und An-
stand noch mehr zu morden als je zuvor. Eine der schons-
ten Handschriften, die ich je gesehen habe, und das sind
bei jemandem, der sie beruflich entziffert hat, doch nicht
wenige, stammt ibrigens von Reinhard Heydrich, dem man
auch nachriuhmt, besonders gefallig Geige gespielt zu ha-
ben. Und es war Adolf Eichmann, der seinen Kollegen bei-
brachte, dass sich das Massenmorden viel leichter ertragen
lasst, wenn man sich jeden Abend fernab der Zivilisation
den Sonnenuntergang anschaut.

Wer verstehen mochte, warum die Hoffnung auf den
schnelleren Fortschritt in moralischer Hinsicht durch eine
Schule des hasslichen Sehens von Anfang an zum Scheitern
verurteilt ist, kommt ohne Erkenntnistheorie nicht aus. Erst
wenn wir verstanden haben, was wir tun, wenn wir nach
Abbildern zu den Ideen der Vernunft suchen, wissen wir
auch, wie Ideale und Beispiele wirken. Nur auf diesem Weg
lasst sich vorab beurteilen, wann wir mit Anschaulichkeit
nur noch mehr Grauen hervorbringen und mit unseren Ge-
schichten Schaden anrichten, also unsere Welt weiterhin
in bester Absicht verheeren und in einen immer noch gro-
Beren Friedhof verwandeln, nur weil wir gern eine schone

18



Welt hatten. Natuirlich behaupte ich jetzt, dass sich die Be-
schaftigung mit der anspruchsvollsten Abteilung der Philo-
sophie gerade in diesem Fall mehr lohnt als in jedem ande-
ren. SchlielSlich mochte ich Sie verfuhren, dieses Buch zu
lesen, das - man wird es Thnen verraten haben - der letzte
Band einer Kritik des dialogischen Denkens ist. Schon dar-
um habe ich auch keine Einwande, wenn Sie sich diesen Teil
als Einstieg ausgewahlt haben. Aber es ist tatsachlich nicht
wichtig, mit welchem Abschnitt eines Weges man beginnt,
wenn dieser Weg im Idealfall einen Kreis beschreibt. Natiir-
lich werden diejenigen, die mich schon durch Béses Denken
und Liigen lesen begleitet haben, ganz von allein Scharnie-
re erkennen. Fir alle anderen erlaube ich mir den gelegent-
lichen Hinweis, wo die Tafeln dieses Triptychons aneinan-
derhangen. Dabei liegt es sogar nahe, mit dem Sehen zu
beginnen, glauben wir doch gemeinhin, dass alle mensch-
liche Erkenntnis hier ihren Ausgang nimmt und dass das
einsame Denken sich immer wieder mit dem gemeinsamen
Blick auf das zu korrigieren hat, was eindeutig vor aller Au-
gen liegt, sodass wir uns nicht nur auf die eigenen verlas-
sen mussen. Weil es sich hier, auch wenn so viel vom Bosen,
der Luge und dem Hasslichen die Rede ist, nicht um einen
Kriminalroman handelt, kann ich Thnen das leicht zu uber-
sehende Detail immerhin auch gleich verraten.
Bilder sagen gar nichts.

[...]

19



