Jorn Kiefer
Gut und Bose



Herders Biblische Studien
Herder’s Biblical Studies

Herausgegeben von
Christian Frevel (Altes Testament)
und
Knut Backhaus (Neues Testament)

Band 90
Jorn Kiefer

Gut und Bose



Jorn Kiefer

Gut und Bose

Die Anfangslektionen der Hebrdischen Bibel

HERDER 7

FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-

tungsvollen Quellen
EWEE; FSC® C005833

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder GmbH
Satz: Claudia Wild, Konstanz
Herstellung: Tésinska Tiskarna, a.s.
Printed in the Czech Republic
ISBN (Print) 978-3-451-37793-8
ISBN (E-Book) 978-3-451-84793-6



Vorwort

Die Frage nach Gut und Bose gehort zu den Grundfragen der Menschheit.
Bis heute hat sie nicht an Bedeutung verloren. Auf der Suche nach einer
gerechten Gesellschaft und in ethischen Konfliktfallen fragen wir nach
dem Guten. Angesichts von Leid und Gewalt versuchen wir das Bdse zu
begreifen, um es fassbar und damit beherrschbar zu machen.

Fiir das jiidische, aber vor allem das christliche Verstdndnis von Gut
und Bose spielt die biblische Urgeschichte (Genesis 1-11) eine wesentliche
Rolle. Ihre Erzahlungen bilden die Grundlage jeder biblisch-theologischen
Studie tiber den Menschen und sein Verhaltnis zu Gott, und ihre anthropo-
logischen und hamartiologischen Aussagen stellt so gut wie jede christli-
che Dogmatik an den Anfang der entsprechenden Kapitel. Das hat nicht
nur pragmatische Griinde, sondern entspricht durchaus der Intention des
Textes: Die biblische Urgeschichte steht ja nicht einfach nur am Anfang
des biblischen Lesestoffes, sie will selbst als Vorgabe der weiteren Lektiire
verstanden werden. Sie bietet ein Vorwissen iber Gott und die Welt, das
fur die folgenden Lektionen unerléasslich ist. In diesem Sinne sind die ers-
ten Kapitel der Genesis Anfangslektionen - fiir die Thematik ,Gut und
Bose sogar in einem dreifachen Sinn: Sie stehen am Anfang der abendlan-
dischen Denktradition tiber Gut und Bose. Sie sind, in ihrer Endgestalt,
bewusst als Anfang eines biblischen Kanons konzipiert. Und sie wollen
selbst vom Anfang erzidhlen: vom Anfang der Menschheit, vom Anfang der
Beziehungsgeschichte zwischen Gott und Mensch und darin auch vom
Anfang des Guten und Bosen.

Nun sind solchermaflen theologisch beanspruchte Texte im Laufe der
Zeit unvermeidlich mit allerlei dogmatischen Urteilen und Vorurteilen tiber-
zogen worden. Die hier vorgelegte Untersuchung mochte dazu beitragen,
die theologiegeschichtliche Patina abzutragen und die Botschaft der bibli-
schen Texte selbst freizulegen. Diese ausgesprochen kritische Absicht lasst
sich in einer hermeneutischen Testfrage zuspitzen: Sind die ersten Kapitel
der Genesis wirklich noch pragende Anfangslektionen fiir unsere theologi-
sche Sicht auf Gut und Bése, oder sind sie nur noch ein weit zuriickliegender
Ausgangspunkt, der selbst langst aus dem Blick geraten ist? Das Ziel muss
darin bestehen, den urgeschichtlichen Aussagen iiber Gut und Bdse im
Kanon der biblischen Stimmen neu Gehor zu verschaffen, sie wieder ernst



Vorwort

zu nehmen als Anfangslektionen, die fiir das Verstandnis aller folgenden
Texte, auch des Neuen Testaments, grundlegend und richtungsweisend sind.

Mein Vorhaben, vom dogmatisch tiberformten Wissen zu den ur-
spriinglichen biblischen Aussagen durchzudringen, steht in der Tradition
der klassischen Biblischen Theologie, die schon vor 200 Jahren angetreten
war, um die Exegese aus der Abhangigkeit von der Dogmatik zu befreien
und zur Basis theologischen Nachdenkens zu machen. Die Frage nach Gut
und Bose hat seitdem nichts an Brisanz verloren und lohnt jede Anstren-
gung, sich abermals ad fontes zu begeben, womoglich verschiittete Quellen
wieder aufzudecken und die Anfangslektionen der Hebréischen Bibel neu
fur sich sprechen zu lassen.

Mein herzlicher Dank gilt allen, die mich in den Jahren meiner Arbeit
an diesem Thema inspiriert, begleitet und unterstiitzt haben: Prof. Stefan
Beyerle fiir seine Ermutigung und mancherlei Anregungen, der Alttesta-
mentlichen Sozietat der Universitaten Greifswald und Rostock fiir die Dis-
kussion meiner Thesen, Prof. Christian Frevel fur die konstruktive Kritik
und die freundliche Aufnahme in Herders Biblische Studien, Maria Steiger
vom Verlag Herder fiir die Begleitung der Drucklegung, der Evangelischen
Kirche in Deutschland, der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Nord-
deutschland und dem Pommerschen Evangelischen Kirchenkreis fiir Druck-
kostenzuschiisse, sodann meiner Kirchengemeinde fiir all die Sonntags-
und Alltagsgespriche, die mein theologisches Nachdenken gepriagt und
geschérft haben, und zugleich fiir das Wohlwollen, das sie meiner wissen-
schaftlichen Arbeit entgegengebracht hat, meiner Familie, die mir Halt und
meinem Forschen einen weiteren Horizont gegeben hat, und unserem
Schopfer, dessen Wort nie bloBer Gegenstand meiner Forschungen gewor-
den, sondern immer auch und vor allem ihre Quelle geblieben ist.

Jorn Kiefer im Mai 2018



Inhaltsverzeichnis

Vorwort . ... .. .
Abkirzungen .......... . ... ... .

Einleitung ......... ... ... .

Kapitel 1
Begriffe und Grundziige der alttestamentlichen Rede
vonGutundBoOse ........... ... ...

1. Die alttestamentliche Rede vom Guten ....................
1.1 DieWurzeln2wundav® .......... .. ... ... ...

1.2 Andere hebriische Ausdriicke fir Akzeptanz
und positive Bewertung ......... ... .. .. . oL
1.3 Die priesterlichen Kategorien ,heilig’ und ,rein ........
1.4 Die Definition des Guten in der Hebraischen Bibel ... ...
2. Die alttestamentliche Rede vom Bosen .. ..................
2.1 DieWurzel YY7 ...
2.2 Die Definition des Bosen in der Hebraischen Bibel ... ...

Kapitel 2
Voriiberlegungen zur Urgeschichte (Gen 1-11) ...........

1. Methodische Voriiberlegungen ...........................
2. Die Urgeschichte in synchroner Perspektive ................
3. Die Kompositionsgeschichte von Genesis 1-11 ..............
4. Das Vokabular von Gut und Bose in der Urgeschichte ........
Kapitel 3

Die Schopfung (Gen1,1-2,4a) ...........................

1. Abgrenzung und Einordnung ........ ... ... ... ... .. ...
2. Was,gut ist .. ..o
2.1 Die ausdriickliche Beurteilung ................... ...

11

13

19

20
20

20
22
23
29
29
31

45

45
48
51
83

87

87
90
90



Inhaltsverzeichnis

2.2 Was der Bestimmung der Geschopfe entspricht ......... 94
3. Was dem Guten entgegensteht .......................... 102
3.1 Die Vorwelt-Gegebenheiten ......................... 102
3.2 Astralméchte und mythische Ungeheuer? ............. 115
4. Der gute Anfang als hoffnungsvolles Prinzip ............... 117
Kapitel 4
Die Paradieserzahlung (Gen 2,4b-3,24) .................. 119
1. Die literarische Einheit ... ....... ... .. ... ... ... ... ..... 119
2. Die heile Welt des Anfangs: Gen 2,4b-25 ................... 124
3. Der Verlust des Paradieses: der ,Fall*von Gen3 ............. 140
3.1 Sind die Angeklagten schuldfahig? ................... 143
3.2 Ist das Strafmaf} angemessen? ........... ... ... ... .. 183
3.3 Welche Rolle spielt die Schlange? .................... 209
4. Die bleibende Bedeutung der Erzdhlung ................... 216
4.1 Der,Siindenfall? ....... ... ... 216
4.2 Atiologisch und prototypisch — die zwei Lesarten
der Paradieserzéhlung .......... ... .. ... .. ... ... ... 221
Kapitel 5
Der Brudermord und seine Folgen (Gen4) ............... 225
1. Gen 4 als Fortsetzung der Paradieserzdhlung ............... 225
2. Der,Sindenfall’ von Gen4 ......... ... ... 229
3. Gen 4 und die Frage nach Gut und Bose
in der Urgeschichte . ....... ... .. ... ... ... ... ... ... .... 243
Kapitel 6
Die Einmischung der Elohim-S6hne (Gen 6,1-4) .......... 247
1. Einordnung ............ ... .. . ... . il 247
2. Deutungsmoglichkeiten ......... ... ... .. .. ... .. .. ... 251
3. Die Ordnungsstorung von Gen 6,1-4 .. .................... 260
Kapitel 7
Die Sintflut (Gen 6,5-9,17) .................. ... ... ... 269
1. Textschichten und Redaktion ............. ... ... ... .. 269
Altorientalische Flutmythen ............. ... ... ... ...... 271
Die Begrindung der Flut . ......... .. .. .. .. .. .. .. ... 274
3.1 Der nichtpriesterliche Flut-Prolog (6,5-8) ............. 276



Inhaltsverzeichnis

3.2 Die priesterliche Flutbegriindung (6,11-13) ............ 290
4. DerSintflut-Held . ........ .. .. .. .. ... . 296
5. GottesWandlung . ......... ... ... .. . 300
6. Der Neuanfang nachderFlut .................... ... ... 303

6.1 Der nichtpriesterliche Flut-Epilog .................... 304

6.2 Der priesterliche Flut-Epilog . ........ ... ... ... ... ... 312
7. Gut und Bése in der Sintflut-Erzahlung — Fazit .............. 317
Kapitel 8
Noahs BloB3stellung (Gen 9,18-29) ....................... 321
1. Einordnung in die Urgeschichte ............ ... ... ... ... 321
2. DasVergehen ......... ... ... ... .. .. i . 325
3. DieStrafe ....... ... . 326
4. NoahsRolle ..... ... ... .. 334
5. Die Funktion der Erzédhlung im Rahmen der Urgeschichte ... .. 335
Kapitel 9
Die Babel-Erzdhlung (Gen 11,1-9) ....................... 339
1. Zerstreuung als Leitthema der Erzéhlung .................. 339
2. Sprachverwirrung und Sprachenvielfalt ................ ... 347
3. Sicheinen Namenmachen ............................. 348
4. Historischer Hintergrund und Entstehungsgeschichte ........ 354

Kapitel 10

Das Szenario der Urgeschichte .......................... 367
1. DasLeitthema .......... .. ... .. ... .. .. .. .. . ... 367
2. Der Spannungsbogen ......... .. .. .. . . il 372
2.1 Der Beginn der Erzelterngeschichte als Ziel und Zasur ... 375
2.2 Das Sintflut-Ende als Zasur ......................... 376
2.3 Das Proprium von Gen 9,18-11,26 . .................. 379

Kapitel 11
Grundziige von Gut und Bose

inder Urgeschichte ........... ... .. ... .. ... ... ... 387
1. DasGute ... . 387
2. DasBOse .. ... . 389
2.1 Die Ursachen fiir das physische Bése ................. 389
2.2 Die Ursachen fiir das moralische Bose . ............... 391



Inhaltsverzeichnis

3. Der Mensch zwischen Gut und Bose: Freiheit,

Verantwortlichkeit und Interaktion mit Gott ................ 392
. Gott zwischen Gut und Bése: die Theodizee-Frage ........... 397
5. Die Uberwindung des Bosen ..................coooiio.... 400

Kapitel 12

ZusammenfassendeThesen ............................ 403
Anhang ... ... . 439
Digitale Konkordanzen ............ ... ... ... ... ... ... 439
Literaturverzeichnis . ......... ... .. ... . .. . . .. 440
Stellenregister .. ... ... .. ... . . . 485
Sachregister ...... ... .. . .. . . . 491

10



Einleitung

Was ist gut und was ist bose? Wann ist ein Mensch gut, wann ist er bose?
Wodurch wird ein Mensch bdse und wie wieder gut? Wann empfinden wir
etwas, das wir erleben, als gut, wann als bose? Warum gibt es tiberhaupt
Boses auf der Welt, warum nicht nur Gutes? Und was ist mit Gott: kann er
gut oder bose genannt werden, und welche Rolle spielt er in diesem Drama?

Die Frage nach Gut und Bose gehort zu den Grundfragen der Mensch-
heit. Schon in den altorientalischen Kulturen standen angesichts von Leid
und Gewalt das ethische Potenzial des Menschen wie auch Gerechtigkeit
und Giite der Gétter zur Debatte. Das geistige Ringen um ,Stinde’ und
,Theodizee® war niemals nur theologisches Spezialinteresse, sondern hat
immer schon Recht und Ethik entscheidend beeinflusst. Beide Fragerich-
tungen haben bis heute nicht an Bedeutung eingebiifit. Noch immer tun
sich weltanschauliche Gréiben in anthropologischen Grundsatzurteilen
auf, und fir rechtliche, ethische und politische Entscheidungen ist es
nicht unerheblich, ob ihnen ein optimistisches oder pessimistisches Men-
schenbild zugrunde liegt. Auch die Theodizee-Problematik ist durchaus
noch gesellschaftlich relevant, spielt sie doch im Prozess der Sakularisie-
rung und des um sich greifenden Atheismus keine unwichtige Rolle. Sie
hat zweifellos nach den Katastrophen des 20. Jahrhunderts, allen voran
der Holocaust, an Brisanz gewonnen und ist fiir moderne Glaubige eine
allzeit offene Wunde. Die Frage nach Gut und Bose bleibt eine brennende
Frage.

Fiir die judischen und christlichen Antwortversuche spielt die bibli-
sche Urgeschichte (Genesis 1-11) eine primére Rolle. Die Erzahlungen vom
Anfang der Menschheit, die gleichzeitig das Urmenschliche beschreiben,
sind fur die Thematik von Gut und Bose im wahrsten Sinne des Wortes
,Anfangslektionen’. Sie stehen nicht nur am Anfang des biblischen Kanons
und haben damit richtungsweisende Funktion, sie bilden in der christli-
chen Tradition auch so gut wie immer den Ausgangspunkt des Nachden-
kens tiber Gut und Bése. Bis heute stellt jede christliche Dogmatik die
anthropologischen und hamartiologischen Aussagen der biblischen Urge-
schichte an den Anfang der entsprechenden Kapitel. Und jede biblisch-
theologische Studie tiber den Menschen und sein Verhiltnis zu Gott
beginnt selbstverstindlich mit diesen ,Anfangslektionen’.



Einleitung

Texte, die so im Fokus stehen, sind naturgemaf} theologisch aufgeladen
und sicher zuweilen tiberladen mit Anspriichen, Interessen und Behauptun-
gen. Angesichts der langen und reichen Auslegungsgeschichte kann es nicht
iiberraschen, dass sich gerade iiber Adam und Eva, die Schlange im Paradies,
Kain und Abel, die Sintflut und den Turm zu Babel allerhand Vorurteile in
den theologischen Schubladen angesammelt haben. Deshalb ist die Absicht
dieser Untersuchung ihrem Wesen nach eine kritische: Thr Ziel ist es, die
theologisch brisanten Texte der Urgeschichte aus der Umklammerung der
Dogmatik zu l6sen, die aus ihnen seit Jahrhunderten tiefe Weisheit geschopft,
den Brunnen dabei aber eben auch mit ihren Vor- und Fehlurteilen einge-
triibt hat. Schlagworte wie Stindenfall und Erbstinde oder Interpretations-
muster wie die Schlange als Satan, der Tod als der Stinde Sold und die Frau
als Einfallstor des Bosen haben sich fest ins kollektive Bewusstsein des
christlichen Abendlandes eingeprigt. Aber welche theologischen Urteile
sind wirklich von den ureigenen Aussagen der Genesis-Texte gedeckt, und
aus welchen spricht die kreative Stimme der Traditionsgeschichte?

An diesem Punkt verfolgt diese Untersuchung eine kritische Absicht.
Sie will dazu beitragen, theologiegeschichtliche Patina von den Texten ab-
zutragen und die originalen urgeschichtlichen Aussagen iiber Gut und Bose
sichtbar zu machen, damit sie wieder wahr- und ernstgenommen werden
konnen als das, was sie im Kanon der Bibel sein wollen: Anfangslektionen,
die fir das Verstindnis aller folgenden Aussagen, auch der des Neuen Tes-
taments, grundlegend und richtungsweisend sind.

Das dogmatische Vorverstindnis der urgeschichtlichen Gedanken
iiber Gut und Bdse ist nun aber nicht nur fiir die Dogmatik oder die bibli-
sche Hermeneutik problematisch, es hat auch in der alttestamentlichen
Exegese fiir Verzerrungen gesorgt. Denn traditionsgeschichtlich aufgela-
dene Begriffe und Motive wie Stindenfall oder Ursiinde beeinflussen und
pragen insgesamt die Lesart der Urgeschichte. Deshalb ist ein Abtragen der
dogmatischen Patina auch fiir die Gesamtinterpretation und die Einord-
nung von Gen 1-11 entscheidend. So kann und muss hinterfragt werden,
ob die Anfangskapitel der Genesis wirklich eine eskalierende Siindenge-
schichte darstellen wollen oder im Schema ,Stinde — Gnade® der Erzeltern-
geschichte gegeniibergestellt werden kénnen. Um es in ein umstrittenes
Schlagwort der Forschungsgeschichte zu fassen: Erzahlt erst die Erzeltern-
geschichte ,Heilsgeschichte’, oder tut dies auch die Urgeschichte schon,
und wenn ja, in welcher Hinsicht? Damit ergibt sich als zweites Ziel dieser
Untersuchung, die Leitmotive und das Szenario der Urgeschichte, die mit
der Thematik von Gut und Bose eng verkniipft sind, neu zu bestimmen.

Natiirlich wird hier keine Pionierarbeit unternommen. Die alttesta-
mentliche Wissenschaft hat ihrem Ruf als kritische Wissenschaft auch bei
der Auslegung von Gen 1-11 alle Ehre gemacht. So wurde in den letzten

14



Einleitung

Jahrzehnten nicht nur die traditionelle Darstellung einer ,jahwistischen’
Theologie der Urgeschichte in Frage gestellt, sondern iiberhaupt intensiv
Kritik geiibt an der Rede von ,Stinde® im Allgemeinen und an der Bezeich-
nung ,Siindenfall’ im Besonderen. Damit eriibrigt sich eine kritische Sich-
tung der Quellen jedoch nicht. Ganz im Gegenteil: manche im Einzelnen
berechtigte Kritik ist in ihren Pauschalisierungen unangemessen. Wenn
die Urgeschichte nicht von ,Stinde’ und Gen 3 nicht von einem ,Stindenfall’
spricht, wovon handeln sie dann? Beschreibt das moderne Schlagwort
,Autonomie’ die Thematik treffender? Geht es in den urgeschichtlichen
Erzdhlungen wirklich nur um die unvermeidliche Ambivalenz menschli-
chen Lebens oder gar um einen notwendigen Reifeprozess? In diesem
Sinne hatten schon die Pioniere der Aufklarung die Paradieserzahlung aus-
gelegt, um damit ihr Ideal vom emanzipierten Menschen zu untermauern.
Diese Deutung wurde in den letzten Jahrzehnten immer haufiger von Exe-
getinnen und Exegeten iibernommen und der traditionellen Deutung nach
dem Siinde-Strafe-Muster entgegenhalten. Hier scheint mir eine kritische
Revision - und zwar im Wortsinn: eine neue Sichtung der biblischen Text-
zusammenhéange — dringend geboten.

Vor allem miissen die kritischen Einzelbeobachtungen im Rahmen
einer Gesamtsicht der Urgeschichte neu gewertet werden: Wenn man Gen
3 als Erfolgsgeschichte der menschlichen Emanzipation beurteilt, wie ver-
hilt sich dazu die Fortsetzung in Gen 4-11? Gerade diese Gesamtschau ist
in der jingeren Forschungsgeschichte deutlich zu kurz gekommen. Neben
der Menge hochst qualifizierter und spezialisierter Einzeluntersuchungen
zu Texten und Themen aus Gen 1-11 stehen in neuerer Zeit einige redak-
tionsgeschichtliche Arbeiten, die sich mit den tibergreifenden Strukturen
der Urgeschichte befassen. Die biblisch-theologische Auswertung bleibt
dagegen weitgehend Kommentaren und groben Uberblicken in Lexika und
einleitenden Kurzdarstellungen vorbehalten. In dieser Beziehung hofft die
vorliegende Arbeit eine Liicke zu schliefen.

Eine inhaltliche, theologische Wiedererwigung unter Berticksichti-
gung der kompositionellen Zusammenhéange ist besonders dann, wenn es
um biblisch-theologische Orientierung in konkreten Problemfeldern geht,
wesentlich — und fir die Thematik Gut und Bose auch erfolgversprechend.
Beispielsweise hinsichtlich der drangenden Frage nach der Theodizee: Der
programmatisch voranstehende Schépfungsbericht (Gen 1,1-2,4a) und die
theologisch geradezu revolutiondre Aussage des Sintflut-Rahmens (Gen
8,20-22), die alles, was folgt, in einen vollig neuen Horizont stellen, kon-
nen theologisch schwergewichtige Antworten beisteuern. Aber auch die
in der biblischen Theologie oft vernachldssigten, weil befremdlichen
Erzdhlungen Gen 6,1-4 und 9,18-27 oder die allseits bekannte, aber in
ihrer Aussage doch oft verkannte Babel-Erzahlung bieten Ankniipfungs-

15



Einleitung

punkte, dem chaotischen oder systemimmanenten ,Bésen’ in der Welt den-
kerisch eine Struktur abzutrotzen und es in den Glauben an einen guten
Gott zu integrieren.

Einer Auslegung biblischer Texte steht heute ein vielfltiges Instru-
mentarium fir eine synchrone oder diachrone Analyse zur Verfiigung. Da
diese Untersuchung in besonderer Weise auf die urspriingliche Intention
der Texte zielt — namlich erklartermaf3en auf die Abgrenzung von ihrer tra-
ditionsgeschichtlichen Verwertung, sei sie dogmatischer, kreativer oder spi-
ritueller Art — missen die Texte historisch, also auch diachron gelesen wer-
den. Weil es letztlich aber um die Deutung des kanonischen, fiir die
Glaubensgemeinschaft verbindlichen Textes geht, ist die Untersuchung
zuallererst und zu guter Letzt auch einer synchronen Perspektive verpflich-
tet. Sie folgt dem Konzept einer ,diachron reflektierten Synchronie’, indem
sie versucht, die exegetischen Beobachtungen, die in einem ,close reading’
am Text gewonnen werden, anhand von diachronen Uberlegungen einzu-
ordnen und gegebenenfalls zu prézisieren (vgl. die Einleitung zu Kap. 2).

Angesichts der vielen, die sich bereits intensiv mit Gen 1-11 beschaftigt
haben, und im Bewusstsein der Fiille kluger Einsichten, die ihnen zu verdan-
ken sind, ist eine exegetische Untersuchung gerade dieser Texte zu wissen-
schaftlicher Demut verpflichtet. Denn wer immer es unternimmt, den unge-
zéhlten Buchseiten, die bereits der Urgeschichte gewidmet wurden, neue,
eigene hinzuzufiigen, wird es im Bewusstsein tun, nur eine Stimme in einem
iiberaus vielstimmigen und fast immer auch disharmonischen Chor zu ver-
treten. So gut wie jedes Einzelproblem der Urgeschichte ist vielfach behan-
delt worden. Es kann deshalb nicht darum gehen, innovative Antworten auf
einzelne Fragen zu erbringen. Das Innovative dieser Untersuchung wird in
der Systematisierung und der Klarung von Positionen zu suchen sein. Dieser
Forschungssituation sind auch die umfangreichen Literaturangaben, Zitate
und Fufinoten geschuldet. Ganz bewusst sollen sie anzeigen, dass mein eige-
nes Urteil nicht ohne Gegenstimmen bleibt, aber dennoch auch fir andere
plausibel ist. Trotz dieses Anspruchs, meine eigenen Uberlegungen in der
Forschungsgeschichte zu verankern, konnte aus Platzgriinden in vielen Fal-
len nur auf die neuere Literatur verwiesen werden. Die Pionierarbeiten las-
sen sich aber von dort aus unschwer zuriickverfolgen.

Die Beschaftigung mit der Urgeschichte und der enormen Menge an
Literatur, hat mir die Augen geoffnet, dass heute neue exegetische Tugen-
den gefragt sind: Nicht mehr Originalitét, sondern Zustimmungsfahigkeit
muss angestrebt werden. Das gilt nicht nur in exegetischen Einzelfragen,
sondern vor allem auch bei literarkritischen und redaktionsgeschichtli-
chen Hypothesen, die mit ihrer ausufernden Komplexitit und Wider-
sprichlichkeit die alttestamentliche Wissenschaft mehr und mehr in Ver-
ruf bringen, Experimentierfeld hochbegabter Individualisten zu sein. Wenn

16



Einleitung

im Folgenden manche redaktionsgeschichtlichen Rekonstruktionen vage
bleiben, so darf das getrost als Unsicherheit des Exegeten gewertet werden,
und der Verweis auf den hypothetischen Charakter meiner diesbeziigli-
chen Thesen ist durchaus mehr als eine Floskel.

Der Gang der Untersuchung ist schnell skizziert: Nach einer Erschlie-
fung der Wortfelder und der semantischen Besonderheiten der hebrédischen
Rede von ,gut’ und ,bose’ (Kapitel 1), wenden sich die folgenden Kapitel der
Urgeschichte zu: zunéchst ihrer synchronen und diachronen Einordnung in
den Pentateuch (Kapitel 2), dann den sieben relevanten Erzahlungen (Kapi-
tel 3-9). In diesen Einzeluntersuchungen wird es darum gehen, die je eige-
nen Sichtweisen und Beurteilungen von Gut und Bose herauszuarbeiten
und den Dialog, in den die verschiedenen urgeschichtlichen Stimmen tre-
ten, zur Sprache zu bringen. Kapitel 10 fragt danach, welche Gemeinsam-
keiten, moglicherweise auch in der Beurteilung von Gut und Bése, die ver-
schiedenen Erzdhlungen aufweisen und ob sich daraus Leitmotive bzw. ein
Szenario der Urgeschichte als ganzer ableiten lassen. Kapitel 11 biindelt die
verschiedenen urgeschichtlichen Aussagen zu Gut und Bése und ordnet sie
in systematisch-theologischer Hinsicht. Kapitel 12 fasst alle Ergebnisse
noch einmal thesenartig zusammen und kann fiir einen schnellen Uberblick
wie eine Kurzfassung der Untersuchung gelesen werden.






Kapitel 1
Begriffe und Grundziige der alttestamentlichen
Rede von Gut und Bose

Gut und Bose sind Grundbegriffe unserer Sprache und unseres Denkens.
Intuitiv bezeichnen wir mit ihnen die Pole ethischen und lebensprakti-
schen Handelns. Aber so selbstverstandlich wir sie gebrauchen, so schwer
fallt ihre Definition. Das ist im biblischen Hebraisch nicht anders als in
modernen Sprachen. Aus Platzgriinden konzentriert sich die Begriffskl-
rung in diesem Kapitel auf die hebraischen Vokabeln, die philosophischen
und alltagssprachlichen Hintergriinde der im Deutschen gebrduchlichen
Begriffe flieflen en passant mit ein. Wesentlich fiir unser Thema ist es, auf
die Besonderheiten der biblisch-hebréischen Rede von Gut und Bose auf-
merksam zu machen: Wo liegen die Gemeinsamkeiten, wo die Unterschiede
im Sprachgebrauch? Gibt es beispielsweise Parallelen zu der im Deutschen
iiblichen Unterscheidung zwischen ,bose” und ,schlecht*? Oder lasst sich
die aus dem theologischen und philosophischen Diskurs bekannte Diffe-
renzierung in ontisch (bzw. physisch) und moralisch Gutes oder Béses im
hebriischen Sprachgebrauch und Denken wiederfinden? Uber rein begriff-
liche Klarungen hinaus ist also zu fragen, wo sich die Auffassungen von
Gut und Bose in der Hebriischen Bibel mit unseren Definitionen beriithren
und wo sie sich abheben. Ein wichtiger Punkt dabei ist das Problem, woran
die Beurteilung als ,gut‘ oder ,bdse’ tiberhaupt festzumachen ist: an der
Absicht des Téters, an der Einschéitzung des Opfers oder am Urteil eines
Dritten, der den ,objektiven‘ Tatbestand feststellt? Zur Begriffsuntersu-
chung gehort schlie8lich auch das weitere Wortfeld. Hier ist zu klaren, in
welcher Beziehung explizit theologische Vokabeln wie ,Siinde’ oder
,Gerechtigkeit’, ,Unreinheit’ oder ,Heiligkeit® zu ,gut’ und ,bose’ stehen.



Kapitel 1 Begriffe und Grundzilige der alttestamentlichen Rede von Gut und Bose
1. Die alttestamentliche Rede vom Guten
1.1 Die Wurzeln 210 und av°

Das deutsche Wort ,gut’ hat im hebriischen 20 sein Aquivalent.! Das
Adjektiv 20 wird oft substantiviert verwendet, meistens als Abstraktum:
,etwas Gutes® bzw. ,das Gute’. Das denominierte Verb 2iv mit der Neben-
form 2v* bedeutet im Grundstamm ,gut sein‘ in vielerlei Hinsicht, im Kau-
sativ ,etwas (fiir jemanden) gut machen® oder ,Gutes bewirken‘. Daneben
gibt es die beiden Substantivbildungen n2iv und 210, die sich in ihrer
Semantik vielfach tberschneiden. Ihr Bedeutungsspektrum reicht von
,Hab und Gut‘ und ,Wohlstand" iiber ,Guttat’ und ,Giite‘ bis zu ,Schénheit",
,Wohlergehen’, ,Gliick® und ,Segen‘.2 Eine Ableitung vom Kausativstamm
ist 2p°n ,das gute Teil’. In den aramdiischen Teilen des Alten Testaments
sind das Adjektiv 20 ,gut’ und das Verbum 280 ,gut sein’ belegt.

Als Grundbegriffe der Sprache und des Denkens werden Ableitungen der
Wurzeln 210 und 20 im Alten Testament hiufig gebraucht3 und - darin stim-
men die biblischen Sprachen mit den modernen europiischen tiberein —
inhaltlich ganz unterschiedlich gefiillt: 270 genannt werden kénnen nicht nur
Dinge?, sondern auch Handlungen®, Haltungen®, Umstande’ und auch Sub-
jekte als solche, sowohl Menschen? als auch Tiere® sowie Gott!0.

1.2 Andere hebraische Ausdriicke fiir Akzeptanz und positive
Bewertung

Neben Ableitungen der Wurzeln 210 und 20" treten Lexeme, die spezielle
Aspekte des Gutseins beschreiben:

1 Vgl. zum Folgenden die einschligigen Worterbuch-Artikel: STOEBE 1971a;
HOVER-JOHAG 1982; GORDON 1997.

2 Vgl. STOEBE 1971a, 662-664; GEs.'8 420f; KRUGER 1997.

3 STOEBE 1971a, 653: 738 Mal hebriisch und 3 Mal araméisch (ohne Eigennamen).
4 Z.B. der Baum (Gen 3,6), Honig (Spr 24,13), Ol (Ps 133,2), Israels Land (Dtn 6,18)
und Boden (Jos 23,13).

5 Z.B. fiir Gott musizieren (Ps 147,1), Weisheit erwerben (Spr 3,14), summarisch
das ,Werk’ des Menschen (Koh 12,14).

6 Z.B. Selbstbescheidung (Spr 25,7).

7 Z.B. die Lage einer Stadt (2Kon 2,19) oder Ruhe (Gen 49,15). Das Alleinsein des
Menschen ist laut Gen 2,18 nicht gut.

8 Z.B.der freigebige Mann in Ps 112,5 oder der Gerechte in Jes 3,10.

9 Z.B.Gen 1,21.25.

10 Z.B. Ps 25,8; zu weiteren Stellen s.u. S. 387, Anm. 1.

20



1. Die alttestamentliche Rede vom Guten

Formal entsprechen dem funktionalen und zugleich subjektiven Cha-
rakter des Guten Begriffe, die Akzeptanz ausdriicken, wie ,gefallen’
(1iv7/ ¥, pan, n xen), ,angenehm, lieblich sein® (2w3/op1, 37y III, 1x),
,wihlen’, ,erwahlen’ ("n3), lieben’ (pwn, 20K, 7).

Inhaltlich finden sich viele Uberschneidungen bei Eigenschaften, die
immer wieder als gut bewertet werden und als moralische Werte gelten, wie
Gerechtigkeit/ Gemeinschaftstreue (Wurzel p¥)'l, Aufrichtigkeit/Recht-
schaffenheit (Wurzel 2w)'2, Recht (vawn)'3, Wahrheit/Treue (nng),
Giite/Liebe (7011, 2nR'%) oder Barmherzigkeit (Wurzel on7)'7. Besonders
v, vawn und PTY stehen oft als nachpriifbare Normen des Guten neben
2jv.18 Als Eigenschaften Gottes, die in hebriischer Denkweise zwar nicht
sein Wesen, aber doch konsequent sein Tun bestimmen, sind sie dem Men-
schen zum Vorbild gesetzt und zur Nachahmung anempfohlen.!® Das gute

11 Vgl. 210/2v in Verbindung mit p7¥: Jer 22,15; Ps 52,5; 145,7; Spr 2,9; 16,8. Zu
7% als ,Gemeinschaftstreue® vgl. KocH 1961; KocH 1998, 51-55.

12 Vgl. 210 und W in Dtn 6,18; 12,25.28; Jos 9,25; 1Sam 29,6; 2K6n 10,3.30; Jer
26,14; 40,4; Mi 7,4; Ps 25,8 (von Gott); 125,4; Spr 17,26; 2Chr 14,1; 31,20 (beide Wur-
zeln auch noch Mi 2,7; Spr 28,10; Neh 9,13), also vor allem in deuteronomistischen
Texten (vgl. OBERFORCHER 1981, 110f). Zu "W s.u. S. 27, Anm. 59.

13 21w/2v in Verbindung mit vawn: Jes 1,17; Jer 7,5; 22,15; Ez 20,25; Am 5,15; Mi
6,8; Mal 2,17; Ps 112,5; 119,39; Hiob 34.4; Spr 2,9; 16,8; 18,5; 24,23; Koh 12,14; Neh
9,13.

14 2w0/2v in Verbindung mit npy: 2Kon 20,3.19; Jes 38,3; 39,8; Jer 32,41; Spr
14,22; Neh 9,13; 2Chr 31,20.

15 2w/2v in Verbindung mit T01: Jes 63,7; Jer 33,11; Mi 6,8; Ps 23,6; 25,7; 63,4;
69,17; 86,5; 100,5; 106,1; 107,1; 109,21; 118,1.29; 136,1; Spr 14,22; Rut 3,10; Est 2,9; Esr
3,11; 1Chr 16,34; 2Chr 5,13; 7,3.

16 Von Gott geliebte Menschen: Dtn 4,37; 7,7f; 10,15.18; 1Kon 10,9 || 2Chr 2,10;
2Sam 12,24; Jes 48,14; Jer 31,3; Hos 9,15; 11,1.4; 14,5; Zef 3,17; Mal 1,2; Ps 47,5; 146,8;
Spr 3,12; 15,9; 22,11; Neh 13,26 — Verhalten, das JHWH liebt, als ethischer Maf3stab:
Jes 61,8; Ps 11,7; 33,5; 37,28; 45,8; 99,4; Spr 15,9; 22,11 — Liebe als Gebot: Lev 19,18.34;
Dtn 6,5; 10,12; 11,1.13.22; 13,4; 19,9; 30,6.16.20; Jos 22,5; 23,11; 1K6n 3,3 — mit 210
verbunden: Gen 27,9; Dtn 15,16; Rut 4,15; Ps 34,13; 52,5; Spr 19,8; Hld 1,3; Am 5,15;
Mi 3,2; 6,8.

17 Vgl. 210 und onn in Ex 33,19.

18 Dazus.u. S. 27.

19 JHWH liebt das Recht (Jes 61,8). Er ist ,ein Gott des Rechtes® (0awn OR: Jes

30,18), ein ,Gott der Treue® (NRY] H8: Ps 31,6) und pauschal ,gerecht” (p™7x) und
saufrichtig® (W Ps 119,137); vgl. die kumulativen Bezeichnungen Dtn 32,4;
Ps 111,7f; 119,137; Neh 9,13. Die Gnadenformel in Ex 34,6; Ex 20,5f; Num 14,18; Dtn
5,9f; 7,9f; Joel 2,13; Jona 4,2; Ps 86,15; 103,8—13; 145,8; Neh 9,17.31f charakterisiert
JHWH wesentlich als gniddigen Gott. — Zu Gottes Treue (nR) vgl. Dtn 5,10; Jes
38,18f; 61,8; Jer 33,6; Mi 7,20; Sach 8,8; Ps 19,10; 25,5; 30,10; 31,6; 43,3; 54,7; 71,22;
86,11; 91,4; 111,7f; 132,11; 146,6; Dan 9,13; Neh 9,13.33; Vgl. Jer 10,10; Sach 8,3;

21



Kapitel 1 Begriffe und Grundzilige der alttestamentlichen Rede von Gut und Bose

Ergehen als erfahrbares Lebensgliick beschreibt die Wurzel 7WR, die vor
allem in der "JWR-Formel ,Selig...!" belegt ist.20

1.3 Die priesterlichen Kategorien heilig’ und,rein’

Ein Gott geméfies Verhalten kann auch in den Begriffen ,heilig® (&17{) und
,rein’ (71V) erfasst werden.?! Heiligkeit und Reinheit waren urspriinglich
kultische Anforderungen und auf das Kultpersonal beschrankt. Durch die
Tragerkreise der deuteronomistischen Theologie und die sogenannte Hei-
ligkeitsschule wurden die priesterlichen Kategorien spater ,demokrati-
siert’. Heiligkeit und Reinheit blieben nicht mehr nur Themen fiir kultische
Profis, sondern wurden alltagsrelevant. In diesem erweiterten Horizont
sind Heiligkeit und Reinheit dann sowohl im kultischen als auch im ethi-
schem Bereich diejenigen Verhaltensweisen, die Begegnung und Gemein-
schaft mit Gott ermdglichen.?? Sie vollziehen sich in beiden Bereichen
durch klare Trennung, Absonderung und Unterscheidung vom Profanen
und Unreinen.?

Ps 119,142.151.160; 2Chr 15,3; zum Parallelismus Gnade (701) und Treue (NnK): Ex
34,6; 2Sam 2,6; Ps 25,10; 26,3; 40,11f; 57,4.11; 69,14; 86,15; 89,15; 108,5; 115,1; 117,2;
138,2 - zu Gottes Recht(sordnungen) und rechtem Gericht (0awn): Dtn 33,10; Lev
18,4-5.26; 19,37; 20,22; 25,18; 26,15; 1Kon 6,12; Jes 26,8f; 58,2; Jer 1,16; 5,4f; 8,7; Ez
5,6—7; 11,20; 18,17; 20,11.13.19.21.24; 39,21; Zef 3,8; Ps 48,12; 97,8; 111,7; 119,13.20.3
0.39.43.52.75.137.160; Neh 9,13 — zu Gottes Gerechtigkeit (p78): Gen 18,25; Ex 9,27;
Dtn 32,4; Jes 45,21; 56,1; 61,8; Jer 11,20; 12,1; Zef 3,5; Sach 8,8; Ps 11,7; 50,6; 89,15;
92,16; 97,2; 98,9; 99,4; 103,6; 116,5; 119,75.137.142; 129,4; 145,17; Klgl 1,18; Dan
9,7.14; Esr 9,15; Neh 9,8.33; 2Chr 12,6 — zum Parallelismus ,Recht und Gerechtig-
keit: Jes 33,5; Jer 9,23; Hos 2,21; Ps 33,5; 36,7; 72,1; 89,15; 97,2; 99,4; 103,6; Hiob
37,23; vgl. Ps 19,10; 119,7.62.106.164; vgl. Ps 111,7f.

20 Der Ausdruck MW ist 44 Mal belegt, davon 26 Mal in den Psalmen.

21 Zur Zusammengehorigkeit der beiden Begriffe vgl. Ex 30,35; 37,29; Lev 10,10;
16,19; Jes 66,17; Ez 22,26; 44,23. An Lev 10,10 und Ez 44,23 wird deutlich, dass es
sich bei Reinheit und Heiligkeit um parallele Konzeptionen handelt: beide beruhen
auf Unterscheidung und Trennung (s.u. mit Anm. 23).

22 Vgl. Ps 15,1-5; Ps 24,3-5, auch Hiob 4,17 (p7% || 71v), die Heiligkeitsformel, die
sich sowohl auf rituelle Gebote als auch auf ethische Forderungen bezieht (Lev
11,44f; 19,2; 20,26; vgl. 20,7f; vgl. RENDTORFF 2001, 85.119-121), und auch die iiber-
tragene Redeweise von der Reinheit des Herzens (Spr 20,9; Ps 51,4.9.12) oder der
Lippen (Jes 6,5-7).

23 Vgl Y72 Hif. in Lev 10,10; 11,47; 20,25f; Ez 22,26 (dazu RENDTORFF 2001, 119-
121; JANOWSKI 2014, 136-139). An Lev 10,10 und Ez 44,23 wird deutlich, dass
sowohl Reinheit als auch Heiligkeit auf Unterscheidung und Trennung beruhen.
Der zweite und dritte Teil des Buches Levitikus entfalten jeweils das Unterschei-
dungsgebot in die eine bzw. andere Richtung: Lev 11-15 in Bezug auf die Unter-

22



1. Die alttestamentliche Rede vom Guten
1.4 Die Definition des Guten in der Hebraischen Bibel

1.4.1 Das Gute wird funktional bestimmt

Was in der neuzeitlichen Philosophie als einzige konsensfihige Definition
des Guten uibrig geblieben ist?4, hat auch fiir 210 in der Hebréischen Bibel
Giiltigkeit: Das Gute ist funktional zu bestimmen.?

Ob nun in Bezug auf Dinge?¢, Worte?” oder Taten?3, immer ist es das
Taugliche, Zweckdienliche oder einfach nur Angenehme. So sind Worte
und Botschaften ,gut’, wenn sie den Adressaten willkommen sind und
gunstig erscheinen.?® Taten heiflen ,gut’, wenn sie fir eine Sache als for-
derlich beurteilt werden.3® Etwas gut zu tun bedeutet, es sachgemaf,
kunstfertig oder sorgfiltig zu tun3' und nicht unbedingt sittlich gut. Man
kann sogar das Bose ausgesprochen ,gut® ausfithren (2v* Hif., Mi 7,3).

Selbst die ethisch gute Tat hat im alttestamentlichen Verstindnis einen
iiberwiegend funktionalen Aspekt. Fiir den Menschen, sein Wollen und
Tun ist das Gute vor allem das Lebensdienliche. Wo er vor die Alternative

scheidung von ,rein‘ und ,unrein‘, Lev 17-26 in Bezug auf die Unterscheidung von
Jheilig® und ,profan’ (vgl. RUWE 1999, 45-52). Grundlegend fiir die auf Absonde-
rung zielenden Reinheits- und Heiligkeitsforderungen ist zum einen das géttliche
JTrennen’ beim Schépfungswerk (572 Hif.: Gen 1,7.14.18; dazu s.u. S. 103), zum
anderen die Herausfithrung aus Agypten als Absonderung von den Vélkern (Lev
20,16: 572 Hif; vgl. 11,45; 22,32f; 25,38; Dtn 14,2.21). Zur ordnenden Trennung im
Kult vgl. auBerdem Ez 44,19.23; 46,20 und die abgestufte Heiligkeit z. B. Ex 26,33.36;
40,3.5 (dazu JENSON 1992, 89-114). Zur fundamentalen Bedeutung von Grenzset-
zung und Differenzierung im theologischen System der Priesterschrift vgl. auch
WILLI-PLEIN 1997, 155; RUWE 1999, 108—-120; KONKEL 2009, 598; JANOWSKI 2009;
JaNnowskiI 2010, 39-41; SMITH 2010, 90-93; SCHELLENBERG 2016.

24 Die philosophiegeschichtlichen Versuche, das Gute inhaltlich zu bestimmen,
gelten in der Neuzeit als gescheitert. Allein Aristoteles’ formale — genauer gesagt:
funktionale — Beschreibung des Guten, leuchtet bis heute allgemein ein: ,,Gut’
heifit, was Ziel-Mafistab ist od[er] ihm entspricht und seiner Verwirklichung
dient...“ (RIESENHUBER 1995, 1114).

25 Vgl. HOVER-JOHAG 1982, 324: ,Am héufigsten ist auch im AT die zweckimma-
nente Bedeutung fiir tob. Unter dem Aspekt der Eignung oder des Nutzens einer
Sache oder Person liegt der Schwerpunkt dabei auf dem funktionalen Aspekt als
etwas, das in der rechten Ordnung steht, seinem Wesen, d.h. seiner Aufgabe, ent-
spricht. Vgl. GorpoN 1997, 353: ,a state or function appropriate to genre, purpose,
or situation®.

26 Gen 2,9; Lev 27,10.12.14.33; Jer 24,2.3.5.

27 Jos 21,45; 1K6n 12,7 || 2Chr 18,12; Spr 15,30; 25,25.

28 1Sam 16,16.23; 19,4.

29 Z.B. Gen 40,16; 1Sam 9,10; Jes 52,7.

30 Z.B.Dtn 1,14; ex negativo: Ex 18,17; 1Sam 26,16.

31 So mit 21 Hif.: Ex 30,7; Jer 1,12; 1Sam 16,17; Jes 23,16; Ez 33,32; Ps 33,3.

23



Kapitel 1 Begriffe und Grundzilige der alttestamentlichen Rede von Gut und Bose

gestellt wird, zwischen Gut und Bése zu wiéhlen, hat er zu entscheiden,
,was dem Leben niutzt und was ihm schidlich ist, ohne dafy zunachst eine
moralische Beurteilung erfolgt“2.

Das Gute im Sinne der Hebraischen Bibel ist also kein Wert an sich, es
hat eine Funktion, ein Ziel. Es dient dem Leben. Und weil fiir den Erhalt
des Lebens eine funktionierende Gesellschaft notwendig ist, ist das Gute
auch das Gemeinschaftsférdernde. Die oft parallel zu 210/ 20” verwendeten
Begriffe vawn ,Recht’ und PR ,Gemeinschaftstreue3 sind nur der
konkrete Ausdruck einer grundlegenden Einsicht: Gutist, was Gemeinschaft
schafft und erhalt. Bose ist, was sie stort.34

1.4.2 Einheit von moralisch und ontisch Gutem

Die funktionale Definition von 20 und 1V ist der gemeinsame Bezugs-
punkt fiir das moralisch Gute und das ontisch Gute, also das vom Men-
schen praktizierte und das von ihm erfahrene Gute. Beides gilt als 2iv, weil
es lebensforderlich ist.

Gute Dinge oder gute Umstande 16sen Wohlbefinden beim Menschen
aus. Charakteristischerweise bezeichnet etwa das Substantiv 210 ,Giiter’,
die wohltun, daher ,Wohlstand‘ oder ,Schonheit’, in der Summe das, was
als ,Gliick® erfahrbar ist.?> ,Gut® bedeutet hier zunachst angenehm, dann
lebensforderlich. Derselbe semantische Grundton ist auch deutlich ver-
nehmbar, wo vom menschlichen Herzen (29) ausgesagt ist, es sei 2iv. Hier
geht es nie um innere, moralische Werte, sondern immer um ein Wohlbe-
finden.?¢ Das ,gute Herz® steht in der Hebréischen Bibel fir einen — durch
Essen, Trinken und Frohlichkeit — heiteren Gemiitszustand.3?

32 STOEBE 1971a, 659. Zur Wahl zwischen Gut und Bose, die eine Entscheidung
zwischen Leben und Tod ist, s.u. S.192f.

33 S.0.S.21, Anm. 11 und 13.

34 Vgl. HOVER-JOHAG 1982, 331: Das Gute liegt ,in der Riickkehr zur allzeit gilti-
gen Ordnung JHWHs®, in der ,Wahrung des Rechtes®.

35 Vgl. Gen 24,10; 45,18.20.23 etc. In Hos 10,11; Sach 9,17 (und Ex 33,19?) steht der
Aspekt der Schonheit im Vordergrund. Zu 2% 210 in Jes 65,14 s.u. mit Anm. 37.

36 Anders das ,reine’ (Ps 24,4; 51,12; 73,13; Spr 22,11), das ,ungeteilte/ganze’ (Jer
32,39; Ez 11,9; Ps 119,80; 1Chr 29,19; 2Chr 16,9; 30,12), das ,beschnittene’ (Dtn 30,6),
das Gott ,erkennende’ (Jer 24,7) oder ,firchtende® (Jer 32,40), das ,neue’ (Ez 18,31;
36,26), das in einem Buflakt ,zerrissene’ (Joel 2,13) oder ,zerbrochene’ (Ps 51,19),
das fest auf Gott ,ausgerichtete’ (Hiob 11,13; Ps 108,2; 1Chr 29,18; 2Chr 30,19), das
,treue’ (Neh 9,8) und das ,weise’ (Ps 90,12; Spr 10,8; vgl. 1Kén 3,12; Hiob 9,4; Spr
16,21.2; 23,15; Koh 7,4; 8,5) Herz.

37 Fast immer durch entsprechende Vokabeln im Kontext angezeigt: 1K6n 8,66 ||
2Chr 7,10; Est 5,9: nn; Koh 11,9: nnw; Koh 9,7: nnnw; Ri 16,25: pnw, pny; Jes 65,14:
137; 2Sam 13,28; Est 1,10: P%; Ri 18,20; 19,6.9.21f; Rut 3,7: 53R, nnw; 1Kon 21,7: Hax;
Spr 15,15: AnWnN; 1Sam 25,36: 72W.

24



1. Die alttestamentliche Rede vom Guten

Aber auch das moralisch Gute ist lebensférderlich. Es ist ,gut® — nicht
weil es einem Ideal entspricht, sondern weil es auf ein gutes Ziel zulauft.
Uberall in der Hebriischen Bibel begegnet die Uberzeugung: Gutes-Tun tut
gut — mir und den anderen. Der philosophische Streit zwischen einer Meta-
physik, die das Gute als vorgegebene Idee und moralische Verpflichtung
begreift, und Hedonismus oder Utilitarismus, die das Gute allein an seinen
angenehmen oder nitzlichen Auswirkungen messen, ist der Hebraischen
Bibel prinzipiell fremd. Moralisch Gutes und ontisch Gutes bilden in ihr
eine Einheit. Sie ist am Wohlergehen in gleichem Maf3e interessiert wie am
Wohlverhalten.

Dieser ,hedonistische Anteil der Semantik von 210 ist theologisch be-
deutsam. Nach alttestamentlicher Uberzeugung ist beides dem Menschen
aufgegeben und angemessen: die subjektive Bestimmung des Guten als
etwas, was niitzt oder einfach nur angenehm ist - biblisch gesprochen: was
»das Herz mit Freude fullt* (Ps 4,7f) -, und seine ,objektive’ Bestimmung
durch Gott und seine Gebote, wobei auch letzteres Freude, ja Vergniigen
bereiten kann.3® Gutes Ergehen und Gutes-Tun sind eben unauflésbar mit-
einander verkniipft.3?

1.4.3 Das Gute ist relational
Das Gute ist im Alten Testament keine absolute, universal giiltige Grofe,
sondern muss in vielerlei Hinsicht und je konkret bestimmt werden: Es ist
relational.

Ein beredtes Zeugnis dafiir legen die 71 Belege ab, wo eine Form von
2 oder 2v” in Relation zu einem mit % eingefiihrten, indirekten Objekt
naher bestimmt, also der Nutznief3er des Guten ausdriicklich genannt wird:
,gut fir jemanden oder etwas‘.40

Selbst die ,Gutheit® Gottes ist im Hebréischen nie als abstrakte Eigen-
schaft verstanden.*! Vielmehr ist das Gute auch hier in Relation zu sehen.
Sie wird zum Teil ausdriicklich angezeigt*?, hiufiger aber durch das pa-
rallel verwendete 7014 ,Giite, Liebe’, das ja nicht ohne ein Gegeniiber zu

38 Vgl Ps 112,1; 119,47.70.77.117.143.174.

39 Zum weisheitlichen Postulat eines Tun-Ergehen-Zusammenhangs s. u. S. 389f.
40 Gen 2,9; 12,13.16; 40,14 etc.

41 Vgl. STOEBE 1971a, 662.

42 Ps 73,1; 86,5; 145,9; Klgl 3,25: mit 5 und Dativobjekt.

43 Vgl. die Lobpreisformel i1on 0%ip’ '3 203 ,denn er ist gut und seine giitige
Liebe fir ewig“ (1Chr 16,34; 2Chr 5,13; 7,3; Esr 3,11; Ps 100,5; 106,1; 107,1; 118,1.29;
136,1; Jer 33,11); andere Zusammenstellungen von 2iv und 701 mit Bezug auf Gott:
Jes 63,7; Mi 6,8; Ps 23,6; 25,7; 63,4; 69,7; 86,5; 109,21; auf Menschen bezogen: Spr
14,22; Rut 3,10.

25



Kapitel 1 Begriffe und Grundzilige der alttestamentlichen Rede von Gut und Bose

denken ist: Gottes Gutsein duflert sich in seiner Giite und Liebe den
Geschopfen gegeniiber.

Gutes kann immer nur in seinen konkreten Beziigen bestimmt werden.
Das gilt nicht nur hinsichtlich seiner Nutznie8er, sondern auch hinsicht-
lich seines Maf3es. Das Gute ist namlich nicht nur relational, sondern auch
relativ: Es gibt mehr oder weniger Gutes. Neben den Gegensatz von ,gut’
und ,bose’ bzw. ,gut’ und ,schlecht’ tritt also die Alternative ,gut’ und
,weniger gut’ bzw. ,gut  und ,besser’. Das Abwigen des relativ Besten spielt
in der biblischen Weisheitstradition eine wichtige Rolle, wie die tov-min-
Spriiche zeigen.** Hier erweist sich das Gute jeweils als die bessere Alter-
native.*>

1.4.4 Das Gute ist subjektiv
Was fiir den einen gut ist, muss es fiir einen anderen nicht sein. Es ist ein
subjektives Urteil.#¢ Das Gute liegt deshalb nicht einfach auf der Hand. Es
fordert nicht nur die Einsicht des Menschen, sondern auch seine Zustim-
mung. Das gilt auch und in besonderem Mafe fiir das in Gottes Urteil Gute.
Nicht zuféllig ist im Alten Testament 59 Mal die Redefigur ~ 210 /20
"pa ,gut in den Augen von..” belegt.#’ In jiingeren Texten kann es hei-
Ben, etwas oder jemand sei ,gut vor ('49'7 oder 5p)° Gott48 oder dem Konig#
bzw. einer anderen menschlichen Autoritat. Ob nun gute Dinge, gute
Taten oder gute Menschen — immer sind sie fiir jemanden, nach seiner oder
ihrer Einschédtzung ,gut’. In den Augen anderer aber kann die Beurteilung
ganz anders ausfallen. Einleuchtend wird die Subjektivitit des Guten, wo

44 Koh 9,16.18; Spr 8,11.19; 22,1; Spr 28,6; Ps 37,16; 63,4; 84,11; Klgl 4,9; 1Sam 15,22.
45 Die Konstruktion mit jn-comparationis ist bei 270 haufiger als bei anderen
Adjektiven (vgl. STOEBE 1971a, 657). Diese Definition des Guten als bessere Alter-
native entspricht in bemerkenswerter Weise modernen philosophischen Definiti-
onsversuchen des Guten: Gut ist, was dazu stimuliert, eine bestimmte Sache oder
Handlung einer anderen vorzuziehen und sie insofern als ,gut® zu beurteilen. Hir-
PERT 1995, 1115, nennt dies die ,finale Konzeption des Guten®.

46 Wenn das hebriische 21 ,ganz allgemein die positive subjektive Stellung-
nahme zu einem Sachverhalt bezeichnet, wobei oft offen bleibt, ob diese Entschei-
dung richtig ist“ (STOEBE 1971a, 656), so nimmt dieser Befund gewissermaflen die
neuzeitliche Skepsis gegeniiber der Erkennbarkeit eines objektiv Guten vorweg. Im
Hedonismus und Utilitarismus wird das Gute streng subjektiv definiert: als das
Angenehme bzw. das Nitzliche.

47 Gen 16,6; 19,8; 20,15; 34,18; 41,37; 45,16 etc. HOVER-JOHAG 1982, 328, zdhlt
ohne die verbalen Belege von 210 und 20 42 Stellen.

48 Koh 2,26; 7,26; 2Chr 31,20.

49 Est 3,9;5,8; 7,3; Neh 2,5.6.7; vgl. Esr 5,17: aramaisch.

50 Est 5,14; vgl. 1Sam 25,36; vgl. auch zu den beiden vorigen Anm. STOEBE 1971a,
657.

26



1. Die alttestamentliche Rede vom Guten

2jv oder 2v* fir ,Schénheit’ stehen.5! Menschen konnen sogar dann etwas
fiir ,gut’ befinden, wenn die dueren Bedingungen das Gegenteil vermuten
lassen.52 Die Bewertung schlimmer Erfahrungen als ,gut’ ist ein zutiefst
personliches Urteil.>3 Sogar der Tod kann dann subjektiv als ,gut’ beurteilt
werden.>*

Was subjektiv 210 ist, muss nicht moralisch gut sein.>> Selbst Gewalt
kann ,gut in jemandes Augen® genannt werden.’® Wie leicht die zwangs-
laufig subjektive Bestimmung des Guten in Willkiir umschlagen kann,
zeigt die Erfahrung heute wie damals. Nicht zuféllig setzt die biblische Pro-
phetie den willkiirlichen Fehleinschitzungen das gottliche ,Wehe!* entge-
gen (Jes 5,20). Um zu verhindern, dass Subjektivitit und Relativitat des
Guten zu seiner volliger Relativierung fiithren, tritt an die Stelle der Vielfalt
menschlicher Meinungen die Autoritiat Gottes. Das Gute in Gottes Augen,
also das, woran Gott Gefallen hat%?, ist nimlich durch Gottes offenbarten
Willen durchaus erkennbar. Es ist nicht einfach nur subjektiv ,gut’, es ist
auch anerkanntermafien ,recht® ("), ,rechtméBig’ (vawWn) und ,gerecht’
(77%).%8 Diese haufig im Kontext von 2iv gebrauchten Vokabeln stehen fiir
nachpriifbare Maf3stdbe im juristischen und sozialen Bereich.”® Was in
Gottes Augen ,gut’ ist, ob es sich nun in allgemein bekannten Gesetzen®

51 Ex2,2;Est 1,11; 2,2-5.7.9.

52 Ex 14,12; Num 11,18; 14,3; 1Sam 27,1; 2K6n 25,24; Jer 40,9; 42,6.

53 Ps119,71.

54 Jona 4,3; vgl. Ps 63,4.

55 Das Gegenteil ist der Fall bei Abrahams Notliige in Gen 12,13 oder Israels
Talent, sich neue Liebhaber zu suchen in Jer 2,33 (20 Hif.).

56 Gen 16,6; Ri 19,24; 1Sam 11,10; 24,5; Est 3,11; 8,8, vgl. V. 13.

57 Vgl. mit n¥7, 11¥7: z.B. Ex 28,38; Num 14,8; Ps 147,11; Spr 12,2; 1Chr 28,4; 29,17;
mit pan: z.B. 1Kon 10,9; Jes 56,4; 62,4; Ez 33,11; Mi 6,7; 7,18; Mal 2,17; Ps 5,5; 18,20;
41,12; Koh 5,3; 2Chr 9,8; mit 9n2: z.B. Jes 58,5f; 65,12.

58 S.o.S.21 mit Anm. 11-13.

59 Zum quasi objektiven, juristischen Maf3stab, den 7w zur Beurteilung als ,gut’
beisteuert, vgl. HOVER-JOHAG 1982, 329. Dies belegt sehr schon Spr 17,26. Dennoch
bleibt auch 7w prinzipiell ein subjektives Urteil: Es wird wie 2i0 oft ndherbestimmt
durch ~ »p3 ,in den Augen von...". Meistens ist etwas 7" im Urteil JHWHs (Ex
15,26; Dtn 6,18; 12,25.28; 13,19; 21,9; 1K6n 11,33.38; 14,8; 15,5.11; 22,43; 2Ko6n 10,30;
12,3; 14,3; 15,3.34; 16,2; 18,3; 22,2; Jer 34,15; 2Chr 14,1; 20,32; 24,2; 25,2; 26,4; 27,2;
28,1; 29,2; 34,2; vgl. Jer 27,5), zuweilen aber auch im subjektiven Urteil von Men-
schen (Jos 9,25; Jer 26,14; Jer 18,4; 40,4; 1Chr 13,4; vgl. 1Sam 29,6). Dabei kann es
auch Fehlurteile geben (Dtn 12,8; Ri 17,6; 21,25; Spr 12,15).

60 Z.B.Dtn 6,18; 12,28; 2Chr 14,1; 2Chr 31,20.

27



Kapitel 1 Begriffe und Grundzilige der alttestamentlichen Rede von Gut und Bose

oder in konkreten Anweisungen fiir besondere Situationen®! duflert, wird
fur den Glaubigen zum - nun also doch: objektiven — Maf}stab des Guten.

Und dennoch hélt die Hebréische Bibel das Bewusstsein wach, dass die
Einschitzung als ,gut’ keine selbstverstindliche, sondern eine bewusst
eigenommene Perspektive ist: Menschen werden aufgefordert, sich zu die-
sem Werturteil zu entschlieflen. Sie werden in weisheitlicher Perspektive
eingeladen, den guten Weg einzuschlagen, oder in deuteronomistischer
Eigenart ermahnt, das Leben zu wihlen, was letztlich bedeutet, Gott und
seiner Einschatzung des Guten beizupflichten.6?

1.4.5 Das Gute als Erfiillung einer geschopflichen Bestimmung.

Die Funktionalitit und ZweckméBigkeit des Guten ist im Kontext des
Glaubens an einen Schopfer mehr als ein ,Funktionieren’. Das Gute am
Geschaffenen muss vielmehr als eine Stimmigkeit zwischen Berufung und
Dasein verstanden werden. Dem Leben der Geschopfe liegt der Wille des
Schopfers zugrunde. An seiner Absicht wird das Gute bemessen. Das Gute
liegt folglich in der Ubereinstimmung von Anlage und Funktion (z.B. bei
den Baumen in Gen 2,9) bzw. von Wesensbestimmung und Lebensweise
(beim Menschen). Der Begriff ,Bestimmung’ kann hier als hermeneuti-
scher Schlissel dienen. Gerade in seiner Doppeldeutigkeit umschreibt er
treffend, was in der Hebriischen Bibel als ,gut® fir den Menschen gilt.
Denn beide Aspekte finden sich hier nebeneinander — einerseits die
,Bestimmung’ im Sinne einer Anweisung (,was dem Menschen bestimmt
ist’) und andererseits im Sinne einer Zielsetzung (,wozu der Mensch - auf-
grund seiner Beschaffenheit — bestimmt ist).

In dieser Zweipoligkeit schwingt die Frage mit, ob der Mensch das Gute auto-
nom durch Vernunft und Erfahrung oder theonom durch géttliche Gesetze zu
bestimmen hat. Auch im Alten Testament stehen Menschen in diesem Span-
nungsfeld von Theonomie und Autonomie. Und es ist nicht tiberall ausgemacht,
welche Seite die grofiere Anziehungskraft hat. Natiirlich spielt die theonome
Bestimmung durch gottliche Gebote und menschliche Gesetzgebung, die den
Gotteswillen in soziale und kultische Ordnungen tibersetzt, eine zentrale Rolle.
Aber das weisheitliche Denken, das der Schopfung ihre Ordnungen ablauscht
und die Vernunft als gottliche Gabe hochachtet, hat der Hebréischen Bibel auch
einen starken Zug zu einer autonomen Bestimmung des Guten eingepragt.
Neben dem offenbarten ,Du sollst’ steht also durchaus gleichberechtigt das aus

der geschopflichen Beschaffenheit durch Erfahrung oder Vernunftleistung

61 Z.B. Num 24,1; 1Sam 3,18; 2Sam 10,12; 1Kon 3,10; 2Kon 20,3 || Jes 38,3; 1Chr
19,13.
62 S.u.S. 413.

28



2. Die alttestamentliche Rede vom B&sen

erkannte oder abgeleitete ,Ich muss, damit.... Diese weisheitliche Eigenverant-
wortung ist alles andere als gottlos, weil sie das verniinftig ermittelte Ziel
(,damit...") als Gottes Zielbestimmung fiir den Menschen begreift. Ganz abgese-
hen davon drangt auch die theonome Bestimmung des Guten auf Anerkennung

und Zustimmung, mithin auf einen autonomen Akt beim Menschen.3

Auch wenn die Hebraische Bibel keinen Begriff dafiir hat, gehort das Kon-
zept einer geschopflichen ,Bestimmung’ zu ihren schépfungstheologischen
Grundlagen: Der Baum ist gut, wenn er seiner Bestimmung, Frucht zu tra-
gen, gerecht wird. Der Mensch ist gut, wenn er seiner geschopflichen
Bestimmung gemaf} lebt. Wieder erweist sich, dass 210 sowohl das onti-
sche als auch das moralische Gute umfasst: Alles, was ist, ist ,gut’ in dem
Mafle, in dem es seiner geschopflichen oder wesensméafiigen Verfasstheit
entspricht.

2. Die alttestamentliche Rede vom Bdsen
2.1 Die Wurzel y31

Das hebriische Pendant zu ,bése’ und Antonym zu 210 ist das Adjektiv -,
das oft substantiviert verwendet wird. Aus seiner Wurzel yv9 sind aufler-
dem das Verb im Qal, Nif‘al und Hif'il sowie die Substantive nv3, 3 und
v abgeleitet.t4

Wihrend in europiischen Gegenwartssprachen beim Gegenteil von
,gut’ in einen moralischen (,bose’, ,evil’, ,mal‘) und einen gegenstandsbezo-
gen, funktionalen (,schlecht’, ,bad’, ,mauvais) Begriff unterschieden wird,
koénnen Derivate der Wurzel ¥ sowohl von Dingen als auch von Taten
oder Absichten ausgesagt werden. Das Hebréische differenziert nicht zwi-
schen ontisch-funktionalem ,Schlechten‘ und moralischem ,Bosen‘. Auch
die philosophische Unterscheidung von moralischem ,Bésen‘ und physi-
schem ,Ubel’ wird von der hebriischen Wurzel 7 unterwandert. Das
Adjektiv kann mit ,schlecht’ oder ,bose’ bzw. substantiviert ,das Schlechte’
oder ,das Bose® iibersetzt werden, das Verb mit ,schlecht oder bose sein’

63 Zum Verhiltnis von Autonomie und Theonomie s.u. den Exkurs S. 195-198.
64 Vgl. hierzu und zum Folgenden die einschldgigen Lexikon-Artikel: STOEBE
1976a; DOHMEN 1993; BAKER 1997. Insgesamt gibt es 780 Belege im Alten Testa-
ment (vgl. DOHMEN 1993, 585); davon zu unterscheiden: 711, eine Nebenform des
west- und siidsemitischen rss ,zerbrechen’ (vgl. DOHMEN 1993, 584; GEs.!8 1258f;
DCH 7,531f).

29



Kapitel 1 Begriffe und Grundzilige der alttestamentlichen Rede von Gut und Bose

(Qal), ,schlecht oder bose ergehen bzw. behandelt werden® (Nif.) und ,etwas
Schlechtes oder Bose verursachen® (Hif.). Das Substantiv ¥4 kann nicht nur
,Boshaftigkeit’, sondern auch ,Schlechtigkeit’ im Sinne von Unbrauchbar-
keit®s bedeuten oder einen schlechten, aber nicht moralisch bosen Gemiits-
zustand®® bezeichnen. NY7 und das Hapaxlegomenon y7n stehen dagegen
nicht fir das funktional Schlechte, sondern bedeuten immer ,Béses, Ubel*
oder als Abstraktbegriff ,Bosheit".

Vokabeln der Wurzel yp1 I kommen in allen Teilen der Hebraischen
Bibel vor, auffallig haufig in den von deuteronomistischer Theologie
gepragten Biichern.¢” Das semantische Feld der Wurzel pp3 umfasst neben
willentlicher moralischer Bosheit®® auch materiellen®® oder emotionalen”®
Mangel sowie die Schadigung von Leib und Leben, unabhéngig davon, ob
ein boser Wille dahinter steht’!. Manches Tun oder Verhalten erfillt den
Tatbestand von Y7 in mehreren Kategorien: So gilt Gewalt gegen Mitge-
schopfe als moralische Bosheit — oft ist das schon durch die Wahl spezifi-
scher, keineswegs neutraler Begriffe wie onn ,Gewalttat’, p™w ,Gewaltta-
ter’, oder N1y Pi. ,unterdriicken® ausgesagt’? —; sie schadigt Leib und Leben
und zieht materiellen und seelischen Mangel nach sich.”

65 Z.B.von Feigen (Jer 24,2f.8; 29,17) oder Kithen (Gen 41,19).

66 Z.B.Koh 7,3; Neh 2,2.

67 Vgl. DOHMEN 1993, 589.

68 Vgl. y7 oder Ny als Objekt zu Verben des Tuns, Sagens oder Planens: mit nwy:
Jes 56,2; Mal 2,17; Ps 34,17; Spr 2,14; Koh 4,17; 8,11.12; Neh 9,28; 2Chr 33,9; aufler-
dem die Wendung M "2 0 7y (s.u. S. 33); Hya: Mi 2,1; 5nx: Ps 7,5; Spr 31,12;
wAn: Spr 6,14; 12,20; 14,22; die Wendung ,Bosheit deiner Taten (75501 19) 0. A.:
Dtn 28,20; Jes 1,16; Jer 4,4; 21,12; 23,2; 26,3; 44,22; Hos 9,15; Ausdriicke des Redens
und Planens: Gen 8,21; Koh 9,3; Ez 11,2; Hos 7,15; Ps 41,6.8; 109,20; 141,4; Spr 15,26;
auflerdem die parallel verwendeten hebriischen Siindenbegriffe Ko, 1iv, pw, ywa
(dazus.u.S. 34-41); NRWK: Esr 9,13; vgl. Ps 34,22; n‘;]y: Ps 37,1; 18: Jes 31,2; Ps 64,3;
94,16; vgl. Spr 17,4.

69 Gen 41,19f; Lev 27,10.12.14; Num 20,5; 2K6n 2,19; 4,41; Jer 24,2f.8; 29,17, Spr
20,14; 25,19; Koh 1,13; 4,8; 5,13.

70 Gen 40,7; 44,31.34; Jona 4,1.6; Neh 2,2.

71 Durch Tiere: Gen 37,20.33; Lev 26,6; Ez 5,17; 14,15.21; 34,25; Waffen: Jes 32,7; Ez
5,16; Ps 144,10; Krankheit: Dtn 7,15; 28,35; Hiob 2,7; Koh 6,2; 2Chr 21,19; Ziichti-
gung (1010): Spr 15,10. Vgl. auBerdem die Parallelbegriffe: onn ,Gewalttat® (Jona
3,8; Ps 140,2; vgl. Gen 6,5.11); p™w ,Gewalttater’ (Jes 13,11; Jer 15,21); M1y Pi. ,unter-
driicken’ (Dtn 26,6); nnw Hif. (transitiv) ,verderben‘ (Jes 1,4; 11,9; 14,20; 65,25); 097,
Tar Hif. ,zerstoren’ (Jer 31,28; vgl. 24,6); 193 Pi. ,austilgen‘ (Jos 24,20); mn Hif.
Jtoten (1K6n 17,20); 390 (Jes 14,20); ,unschuldiges Blut vergieBen® (Jes 59,7).

72 Belege mit yp1 im Kontext s.o. Anm. 71.

73 Zu den drei Rubriken des semantischen Feldes vgl. FAro 2013.

30



