
Jutta Höfel · Mit Dante durch  Himmel und Hölle



Jutta Höfel studierte Romanistik, Germanistik und Philosophie 
an der Universität Wuppertal und promovierte 1993 über den 
belgischen Lyriker Emile Verhaeren (Frankfurt 1994). Sie ist als 
freie Moderatorin, Dozentin und Publizistin für Literatur und 
Kunst in Bildungseinrichtungen, Galerien und Verbänden tätig. 
Von 1996 bis 2006 leitete sie den Fachbereich Literatur der GE-
DOK Wuppertal, seit 1997 ist sie Vorstandsmitglied der Bergi-
schen Kunstgenossenschaft. Für ihr Vortragswerk erhielt sie 2006 
den Förderpreis der Enno-und-Christa-Springmann Stiftung. Zu 
den letzten Veröffentlichung zählen unter anderen »Mehr als ein 
Jahrhundert für die Kunst – zur Geschichte der BKG« (Katalog, 
Wuppertal 2017), »Vielschichtig« (Katalog, Köln 2017), »Kreise 
schließen« In: Die Beste Zeit, 03/2018



Jutta Höfel

Mit Dante 
durch Himmel und Hölle

Einblicke in die »Divina Commedia«

          

		

                  

	      N o r d P a r k   



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind 
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Gedruckt auf dem Schleipen Werkdruckpapier
der Cordier Spezialpapier GmbH aus Bad Dürkheim.
Chlor- und säurefrei und alterungsbeständig 
http://cordier-paper.de 

Die Besonderen Hefte im
N o r d P a r k V e r l a g 
Alfred Miersch
Klingelholl 53  42281 Wuppertal
Gesetzt in der Palatino
© Jutta Höfel, 2018
Umschlagabbildung: Fresko von Domenico Michelino in 
Santa Maria del Fiore, Florenz 1465 (Ausschnitt)
 
Alle Rechte vorbehalten

ISBN: 978-3-943940-50-3
www.nordpark-verlag.de

Die Besonderen Hefte werden eigenhändig in der Werkstatt 
des NordPark Verlages gesetzt, nach Bedarf in kleinen Aufla-
gen gedruckt, dann handgefalzt und handgeheftet und in den 
Schutzumschlag aus dem feinen Schleipen-Vorsatzpapier des 
Papierherstellers Cordier eingeschlagen.
Für Sammler: 
Dieses Heft wurde gedruckt im Dezember 2018



5

Der Dichter und seine Zeit

Dante Alighieris »Divina Commedia« ist ein Meisterwerk der 
Literatur, das in den sieben Jahrhunderten seit seiner Entstehung 
nichts von seiner Genialität verloren hat. Vor dem Hintergrund 
des beginnenden Rinascimento zwischen christlicher Religion 
und der Wiederentdeckung griechisch-römischer Kultur entführt 
uns der Dichter auf seiner phantastischen Reise durch das Jen-
seits zu weit reichenden Abenteuern der Erkenntnis über den 
Menschen, die Welt und Gott. 

Als Leser sind wir von der Fremdheit der Bilder überwältigt, die 
aus den Worten Dantes vor unseren Augen entstehen und zugleich 
überrascht durch die Nähe und Vertrautheit, mit der er uns über die 
Zeiten hinweg begleitet und in seinen Fragen und Kommentaren 
unseren Ängsten und Sehnsüchten Ausdruck verleiht. 

Der vom Text ausstrahlenden Faszination steht heute eine 
gewisse Schwierigkeit der Lektüre gegenüber, denn über viele 
der vom Autor vorausgesetzten Kenntnisse der Antike, der Bi-
bel, der mittelalterlichen Wissenschaft und Theologie, die er von 
gebildeten Lesern erwarten konnte, verfügen wir nicht selbstver-
ständlich. Daher ist eine schrittweise Annäherung an die »Com-
media« über die historische Situation und die Biografie Dantes 
sinnvoll, um unseren Gang durch Hölle, Läuterung und Paradies 
vorzubereiten. 

Dantes Lebensdaten von 1265 bis 1321 umfassen den bewegten 
und gewalttätigen Übergang zwischen dem italienischen Due- 
und Trecento, in dem Lebensgrundlagen, die über viele Jahrhun-
derte hinweg verbindlich waren, ins Wanken gerieten. 

Die Epoche wurde von den Konflikten zwischen den Päpsten 
und weltlichen Regenten geprägt, vor allem den Staufern, die 



6

in diesem Jahrhundert den Höhepunkt und zugleich das Ende 
ihrer Herrschaft erlebten. Friedrich II., der 1220 zum Kaiser des 
Heiligen Römischen Reiches gekrönt wurde, schuf in Sizilien 
eine modern anmutende Monarchie mit einer zentralen Gewalt, 
aus Zöllen und Steuern finanziert, verteidigt durch ein stehen-
des Heer, verwaltet durch bezahlte Beamte und versichert durch 
das Monopol auf die wichtigsten Verbrauchs- und Luxusgüter 
wie Getreide, Salz, Eisen, Kupfer und Rohseide. 

Während er Forscher, Denker und Dichter aus der ganzen be-
kannten Welt an seinen Hof zog, den interkulturellen, auch christ-
lich-muslimischen Austausch pflegte und den Beinamen »Stupor 
mundi«, das »Staunen der Welt« erhielt, wurde gleichzeitig der 
Kirchenbann gegen ihn verhängt.1 1228 entschloss er sich zum 
Kreuzzug, um Papst Gregor IX. zufrieden zu stellen, einigte sich 
ohne militärische Maßnahmen im Frieden von Jaffa mit Sultan Al-
Kamil Muhammad al-Malik und ernannte sich mit dessen Placet 
zum König von Jerusalem. Nach erneuter Exkommunikation und 
Absetzung als Kaiser durch Innozenz IV. überlebte er einen Mord
anschlag und starb 1250 unter nicht geklärten Umständen. Seine 
Nachkommen stritten um die Regentschaft.

Schließlich zog Friedrichs Enkel Konradin als Fünfzehnjähriger 
nach Italien, um sein Erbe anzutreten, wurde von Clemens IV. 
gebannt und von Karl I. von Anjou, der vom Papst das Königreich 
Sizilien als Lehen erhalten hatte, besiegt, durch Verrat ausgeliefert 
und 1268 in Neapel hingerichtet. 

Drei Jahre nach Dantes Geburt war ein Machtvakuum ent-
standen, das zu füllen zahlreiche Parteien bereit standen, vor 
allem der Papst und die wirtschaftlich bedeutenden Städte Ober-

1 Friedrich II. war nicht nur ein aufgeklärter Menschenfreund, andererseits 
erließ er Inquisitionsgesetze zur Bestrafung religiöser Irrlehren auf dem 
Scheiterhaufen. (1224 im Edikt »Cum ad conservandum«)



7

italiens, darunter das durch Handel berühmte Venedig und das 
durch Textilgeschäfte und Bankwesen unumgängliche Florenz. 
In vielen dieser Kleinstaaten herrschten bis ins 15. Jahrhundert 
Tyrannen, die ihre Macht durch heimtückische Morde und mit der 
Hilfe von Söldnerheeren behaupteten, deren Condottiere nicht 
selten selbst die Regierung übernahmen. 

Die Einmischung der französischen Krone komplizierte die 
Lage auf dem Schlachtfeld ebenso wie die feindlichen Frak-
tionen der Guelfen, die den Papst und die Städte unterstützten 
und der Ghibellinen, die für den Kaiser eintraten.2 In diesen 
Herrschaftskämpfen waren die weltlichen Belange von den 
kirchlichen kaum zu trennen. 

Entscheidende Veränderungen in religiöser Hinsicht forderte 
Franziskus von Assisi (1181/82 – 1226), der die Armut der Mönche 
zum wichtigen Gebot in der Nachfolge Christi erhob und damit 
gegen den Reichtum der Kurie und der älteren Orden aufstand. 
Schon bald nach der Festlegung der franziskanischen Regel spal-
tete sich die Gemeinschaft in die Spiritualen, die dem Ideal der 
Besitzlosigkeit folgten und die gemäßigten Konventualen, die die 
Nutznießung von Gütern befürworteten.3 

Unterdessen verlieh Papst Gregor IX. der Inquisition gegen die 
Verbreitung von Irrlehren die endgültige Form. Er entzog sie den 
Bischöfen und übergab sie zum größten Teil den Dominikanern, 
ab 1252 erlaubte Innozenz IV. die Folter zur Wahrheitsfindung. 
Die neue Justiz wurde zu Beginn des 14. Jahrhunderts auch gegen 
die Franziskaner eingesetzt, vor allem gegen die von ihnen in-

2 Die Staufer, nach ihrer Burg Waiblingen im Italienischen als Ghibel
linen bezeichnet, hatten den Guelfen, benannt nach dem deutschen Herr
schergeschlecht der Welfen, ihre Herzogtümer in Bayern und Sachsen 
genommen und damit den Grund für die Fehden gelegt. 

3 1223 wurde die franziskanische Regel in der Bulle »Solet annuere« 
festgelegt.



8

spirierten Gruppierungen der Fratizellen, die bußpredigend und 
sich geißelnd durch die Lande zogen – viele von ihnen wurden 
als Häretiker verfolgt, eingekerkert und oft zur Verbrennung bei 
lebendigem Leibe verurteilt.

1309 verlegte Clemens V. seinen Sitz nach Avignon, da Rom 
aufgrund der rivalisierenden Fürsten zu unsicher schien und in-
folge seiner persönlichen Verbundenheit mit Frankreichs König 
Philipp IV., den er gegen die Tempelritter unterstützte. Als sein 
Nachfolger Johannes XXII. den Aufwand seiner Residenz bedeu-
tend ausdehnte, erklärte das Generalkapitel der Franziskaner in 
Perugia 1322 erneut, Christus und die Apostel hätten in strengster 
Armut gelebt, woraufhin der Papst diese Überzeugung mit der 
Bulle »Cum inter nonnullos« als Ketzerei verdammte.4 So beweg
ten sich die politischen und religiösen Fronten jener Zeit.5 

Werfen wir auch einen Blick auf die literarischen Traditionen, 
denen Dante folgen konnte: Da waren zum einen die großen Latei
ner, die Lyriker Vergil, Ovid, Horaz und Lukan, die Geschichtss-
chreiber Sallust und Livius und der Staatsphilosoph und Rhetor Ci-
cero. Zum anderen blühte die provenzalische Dichtung, vor allem 
der Minnesang. Im Duecento konzentrierte sich der Umgang mit 
schöngeistiger, weltlicher Literatur in den feudalen Gesellschaften, 
zum Beispiel am Hofe Friedrich II., wo die erste italienische Lyrik 
überhaupt, das heißt in der Sprache des Volkes verfasst wurde 
und die »scuola siciliana« Formen wie Canzone und Sonett prägte, 

4 Der Großteil des Ordens unterwarf sich 1329 der päpstlichen 
Autorität. 

5 Eine empfehlenswerte Hintergrundlektüre zu dieser Epoche ist der 
Roman »Der Name der Rose« des Mediävisten und Schriftstellers 
Umberto Eco, der in der Verbindung von exakter Recherche und 
unterhaltsamer Fiktion ein anschauliches Bild der hier angedeuteten 
Konflikte entwirft. 



9

die sich von dort in Europa verbreiteten. Dann nahmen auch die 
adeligen Bürger der Städte das Verfassen von Gedichten als stan
desgemäße Unterhaltung auf. Einer von ihnen war in jungen Jahren 
Dante Alighieri, bis das Schreiben zu seinem Leben wurde.6 

Dante wurde 1265 in Florenz geboren, und da sein Tierkreiszei
chen die Zwillinge waren, zwischen Mitte Mai und Juni.7 Sein 
Vater Bellincione Alighieri, der zum niederen Adel gehörte, wird 
in einigen Dokumenten als Notar und Richter ausgewiesen, in 
anderen als »Cambiatore«, das heißt Geldverleiher. Über die Mut-
ter Bella weiß man wenig, doch starb sie vor 1278, als ihr Mann 
Lapa di Chiarissimo Cialuffi heiratete. Dante wuchs als älterer 
Bruder der drei Geschwister aus dieser Ehe auf. 

Er wurde wahrscheinlich zur Ausbildung in die Schule des 
Franziskanerklosters Santa Croce in der Nähe seines Elternhauses 
geschickt. Seinen Unterricht setzte er privat fort bei Brunetto Lan-
tini, der Texte Ciceros übersetzt und eine Enzyklopädie zeitge
nössischen Wissens verfasst hatte.8 1283 verlor Dante auch seinen 
Vater, und er verlobte sich mit Gemma di Manetto Donati, einer 

6 Die Darstellung des Lebens Dantes orientiert sich unteren anderen 
an: Vita di Dante. In: La Divina Commedia di Dante Alighieri. Per cura 
di Eugenio Camerini. Milano, Sonzogno, 1904. Und: Dante und seine 
Zeit. Hrsg. von Enzo Orlandi. Emil Vollmer Verlag, Wiesbaden, 1970. 
Sowie: Manfred Hardt. Nachwort zu: Dante Alighieri. Die göttliche 
Komödie. Reclam, Stuttgart, 2003. S. 535 – 563. Außerdem: Karlheinz 
Stierle. Dante Alighieri. Dichter im Exil, Dichter der Welt. C. H. Beck, 
München. 2014. 

7 Er wurde auf den bezeichnenden Namen Durante, der Dauernde 
getauft, der sich zu Dante verschliff.

8 Lantini (1220 – 95), Verfasser der »Rettorica« (nach Ciceros »De 
inventione«) und des »Tesoro«, des »Wissensschatzes«. Er vermittelte 
Dante nicht nur die lateinischen klassischen Autoren, sondern auch die 
provenzalische Literatur, in der er sehr bewandert war.



10

Adeligen aus gleichem Milieu, die ihm mit zwölf Jahren in einem 
Mitgiftvertrag versprochen worden war. 

Während diese Daten belegt sind, streiten die Biografen des 
Dichters darüber, ob er die in seinen Werken verehrte Beatrice mit 
dem sprechenden Namen »Bringerin der Seligkeit« tatsächlich 
getroffen hat. Schon in der ersten Lebensbeschreibung, die Gio-
vanni Boccaccio seinem bewunderten Vorbild widmete, wird 
sie mit der Tochter des Händlers Folco Portinari identifiziert, 
dessen Familie Nachbarn der Alighieris waren,9 so dass eine 
Bekanntschaft der Jugendlichen im Rahmen der damaligen für 
Frauen üblichen Zurückhaltung in der Öffentlichkeit durchaus 
möglich ist.10

Nach weiteren nicht exakt zu belegenden Studien schloss Dante 
sich einer Gruppe von Dichtern an,11 die sich als »Fedeli d’Amore«, 
die »Getreuen der Liebe«, bezeichneten und entwickelte mit ihnen 
den »dolce stil nuovo«, eine Verschmelzung christlicher Mystik 
mit der Minnelyrik, in der die Liebe als göttliche Ordnungskraft 
und die Geliebte als Verkörperung Gottes allegorisch besungen 
wird.12 

Für Dante war Beatrice die engelsgleiche Botin, und als sie 
1290 starb, begann er, schwer erschüttert durch ihren Tod, an der 
»Vita Nuova« zu arbeiten, einer religiös überhöhten Darstellung 
seiner Beziehung zu ihr,  »ein Stück nur«, so heißt es im Vorspann 

9 Giovanni Boccaccio. Tratello in laude di Dante. Ca. 1351 – 1370. Vgl. 
Hardt. In: Dante Alighieri. Göttliche Komödie. Reclam. S. 540. 

10 Als Dante sich mit Gemma verlobte, war Beatrice bereits mit Simone 
de’ Bardi verheiratet.

11 Möglicherweise ergänzte Dante seine Ausbildung während eines 
Aufenthaltes in Bologna an den dortigen Rhetorikschulen. 

12 Die »Fedeli«: Guido Cavalcanti, Guido Guinzelli, Lapo Gianni und 
Cino da Pistoia.



11

»des inneren Erinnerungsbuches«.13 Darin haben die später in 
der »Commedia« ausgefeilten Kombinationen von Symbolen und 
Zahlen bereits eine tragende Rolle, vor allem drei und neun als 
Zeichen der göttlichen Trinität und ihrer Potenzierung, die mit 
Beatrice in Verbindung gebracht werden. 

Nicht nur im »Trost der Philosophie« des spätantiken Autors 
Boethius, den Dante las und verehrte, fand er Ablenkung von 
seiner Trauer, sondern auch durch seine Beteiligung am wech-
selhaften politischen Geschehen in Florenz, vor allem im Krieg 
zwischen den verfeindeten schwarzen und weißen Guelfen.14

Die regierenden bürgerlichen Bianchi, zu denen er sich zählte, 
vertraten den politisch unabhängigen Ausbau der regionalen 
Wirtschaft, die Gegenpartei der adeligen Neri strebte nach der 
Herrschaft und ausgedehnteren Märkten und verbündete sich zu 
diesem Zweck mit dem Papst und dem Königshaus der Anjou in 
Neapel. Unter seinen Bundesgenossen war der Dichter ein Idea
list, der die Freiheit der Stadt, eine geistlich ausgerichtete Kirche 
und das Kaisertum als ordnende Instanz befürwortete, Ziele, die 
seine Prägung durch die franziskanische Lehre reflektieren. 

1295 heiratete Dante Gemma, und die Verantwortung, die er in 
seiner neuen bürgerlichen Stellung fühlte,15 mag dazu beigetragen 
haben, sich noch im gleichen Jahr in die Zunft der Ärzte und 
Apotheker einzuschreiben und damit Zugang zu den Consigli, 
den Räten, zu gewinnen. Insgesamt sechs Jahre beteiligte er sich 
in verschiedenen Funktionen an der Verwaltung der Stadt. 

13 Der ursprüngliche Titel »Vita nova« wurde später entsprechend der 
italienischen Sprache des Textes in »Vita nuova« geändert. 

14 Bereits 1289 hatte Dante auf Seiten der Guelfen an der Schlacht von 
Campaldino gegen das ghibellinische Arezzo teilgenommen.

15 Gemmas und Dantes Kinder waren Pietro, Giovanni, Jacopo und 
Antonia. 



12

Für Juni bis August 1300 wurde er zu einem der Prioren gewählt 
und lehnte mit ihnen den Anspruch der Kurie ab, ihr während 
der Vakanz des kaiserlichen Throns das höchste Verfügungsrecht 
über Florenz einzuräumen, ein mutiges und in den persönlichen 
Konsequenzen gefährliches Eintreten für die Selbständigkeit der 
Bürgerschaft. Glücklicherweise setzte der römische Legat Kardi-
nal Matteo d‘Acquasparta, der zu Exkommunikation, Güterkon-
fizierung und Kreditentzug bevollmächtigt war, diese Mittel erst 
ein, nachdem Dante bereits aus dem Rat geschieden war. 

Als Bonifaz VIII. das Heer Karls von Valois gegen die Stadt 
marschieren ließ, wurde Dante als einer der Botschafter zu Frie-
densverhandlungen nach Rom geschickt. Im November 1301 be-
setzte der französische Königsbruder und derzeitige päpstliche 
Vikar Florenz, doch es gelang ihm nicht, zwischen den streiten-
den Parteien zu vermitteln. Die Schwarzen stürzten die weiße 
Regierung und rächten sich an deren Führern, auch das Haus 
des Dichters wurde zerstört. 

Er selbst wurde wegen Betrugs, Erpressung und Widerstands 
gegen den Papst angeklagt, ging aber nicht nach Florenz zurück, 
um sich, was unter den damaligen Umständen vermutlich sinn-
los gewesen wäre, zu verteidigen, sondern zog von dann auf 
der Flucht durch Italien von einem ihn schützenden Haus in das 
nächste. Im Januar 1302 war er in Siena, wo ihn die Nachricht 
ereilte, dass er mit einer Geldstrafe und dem Ausschluss von 
öffentlichen Ämtern zu rechnen habe, im März lautete das Urteil 
auf Scheiterhaufen.16 

In den folgenden Jahren des Exils arbeitete Dante an »Il Convi
vio«, dem »Gastmahl« der Wissenschaften, an dem er alle Bürger, 

16 1303 – 04 war er in Verona bei Bartolomeo della Scala, 1304 – 06 in 
Treviso bei Gerardo da Camina, danach in der Region Lunigiana bei 
den Grafen Malaspina. 



13

ausdrücklich auch die Frauen, teilhaben lassen wollte und das er 
daher wie die »Vita nuova« in italienischer Sprache verfasste.17 
Von den ursprünglich geplanten 15 Traktaten und 14 Kanzonen 
wurden vier beziehungsweise drei abgeschlossen, in denen der 
Autor auf der Grundlage von Schriften des Aristoteles, Thomas 
von Aquins und Albertus Magnus seine Gedanken über den Wert 
der Philosophie, über die Rolle der Engel und die Funktion der 
Seele entwickelt, um nur einige Beispiele zu nennen. 

Das nächste ebenfalls fragmentarisch gebliebene Werk ist die 
lateinische Abhandlung »De Vulgari Eloquentia Libri duo«, über 
die »Beredsamkeit der Volkssprache«, in der die Entwicklung 
einer biblischen Ursprache in viele verschiedene erklärt und 
selbstbewusst die Bedeutung des Toskanischen, auch für die 
Literatur hervorgehoben wird.

Während Dante sich 1308 in Verona bei Francesco »Can 
Grande« della Scala aufhielt,18 wurde in Deutschland Heinrich 
VII. zum König gewählt, ein verheißungsvolles Zeichen nicht nur 
für den Dichter, der in einem Brief an den zukünftigen Kaiser 
dessen Herrschaft als Friedensgarantie bezeichnete.19 

17 Die Urheberschaft an den ihm zugeschriebenen lyrischen Bänden »Detto 
d’Amore« mit 480 paarreimigen Siebensilbern und den 232 Sonetten der 
»Fiore« bleibt umstritten.

18 Er war Mitregent seines Bruders Alboino I. nach dem Tod ihres Bruders 
Bartolomeo. Sein Kriegsname »Can Grande« bedeutet »großer Hund«. 

19 Vgl. Dante Alighieri. An Kaiser Heinrich VII. (1311) In: Dantes Werke. Hrsg. 
von Albert Ritter, übersetzt von Karl Ludwig Kannegießer. Berlin, Gustav 
Grosser Verlag, 1922. S. 223 – 228. Ein Beispiel: »Und als du, Nachfolger 
des Cäsars und Augustus, die Kuppen des Apennins überspringend, die 
ehrwürdigen Fahnen des Tarpejums zurückgebracht hast, sind sofort 
unsre langen Seufzer verstummt und die Überschwemmungen der Tränen 
zurückgewichen, und so hat uns, wie ein aufgehender ersehnter Titan, eine 
neue Hoffnung auf bessere Zeiten für Italien bestrahlt.« S. 223. Der Tarpeius 
ist die südliche Felsspitze des römischen Kapitols, von der Verräter in den 



14

Die in diesem Zusammenhang entstandene Schrift »Monar-
chia«, eine der ersten europäischen Geschichtsphilosophien, lei
tet die Rechtmäßigkeit des Imperium Romanum aus göttlicher 
Vorsehung ab, unter anderem durch Christi Geburt zu Zeiten des 
großen Augustus. Damit bescheinigt sie der Fortsetzung durch 
das Heilige Römische Reich das Recht auf Weltherrschaft, die nur 
Gott und keineswegs dem Papst verantwortlich ist. Diese Thesen 
waren so brisant, dass ein Manuskript des Buches 1329 in Rom 
öffentlich verbrannt wurde. 

1312 fand die Kaiserkrönung statt, doch Heinrich, der sich ge-
gen Robert von Anjou und Papst Clemens V. behaupten musste, 
starb bei den Vorbereitungen des Feldzugs 1313 an Malaria. Der 
Kampf um die Vorherrschaft setzte sich unter seinen Nachfolgern 
Ludwig IV. und dessen Gegenkönig Friedrich III. fort.

Dante blieb als Gast della Scalas in Verona, wo er seine bereits 
begonnen Arbeit an der »Commedia« fortführte. Als 1315 eine auch 
für ihn gültige Amnestie ausgesprochen wurde, lehnte er wegen 
der demütigenden Bedingung ab: »Fern sei es von einem Manne, 
der die Gerechtigkeit predigt, dass er, der Beleidigte, seinen Beleidi-
gern, als wären es seine Wohltäter, Geld zahle! [...] Wenn man nicht 
auf einem ehrenvollen Weg in Florenz eingehen kann, so werde ich 
nie wieder in Florenz eingehen.«20 Im November des Jahres wurde 
er erneut zum Tode verurteilt, ebenso seine Söhne. 

Seit 1320 lebte Dante in Ravenna bei Guido Novello da Polenta, 
den er im nächsten Jahr auf einer Gesandtschaft nach Venedig 
begleitete. Auf dem Rückweg erkrankte er und starb am 13. oder 
14. September in Ravenna. Zuvor jedoch hatte er die »Comme-
dia« abgeschlossen und damit sein im letzten Kapitel der »Vita 

Tod gestürzt wurden. 

20 Dante Alighieri. An einen florentinischen Freund. (1316) In: Dantes 
Werke. Berlin 1922. S. 233.



15

nuova« gegebenes Versprechen eingelöst, ein noch größeres Werk 
zu Ehren Beatrices zu verfassen. 

La Commedia
 
Die »Commedia« ist eine gewaltige Evokation des Lebens nach 
dem Tode, mit der Dante die Menschen seiner Epoche und die 
ihnen nachfolgenden durch die Aussicht auf Bestrafung, Buße 
und Belohnung zu Gottesfurcht und Glaubensfestigkeit erzie-
hen wollte. Seine Absicht war, unser Vertrauen darauf stärken, 
dass, unabhängig von der nur unzureichenden irdischen, eine 
unverbrüchliche ewige Gerechtigkeit existiert, so wie er sie selbst 
zwischen Zweifel und Zuversicht immer erhoffte. 

In einem Brief an Can Grande della Scala heißt es: »Aber ohne 
in das Genaue einzugehen, lässt sich kurz sagen, der Zweck des 
Ganzen und des Teiles sei, die Lebendigen in diesem Leben aus 
dem Zustande des Elendes herauszuführen und zu dem des 
Glückes zu geleiten.«21 An gleicher Stelle begründet er den Titel 
damit, dass das Buch zum Heiteren, zum Erlösenden hin strebe: 
»Denn wenn wir auf den Stoff sehen, ist er anfangs schrecklich und 
stinkend, nämlich die Hölle, am Ende glücklich, wünschenswert 
und hold, nämlich das Paradies.«22

Mit der Niederschrift begann Dante schon früh, wahrscheinlich 
um 1306/07, 1320 war der Text vollendet.23 Er wurde zunächst in 
Handschriften verbreitet, 1472, 150 Jahre nach seinem Tod, zum 
ersten Mal gedruckt. Das Adjektiv »divina« wurde von späteren 

21 Dante Alighieri. An Can Grande della Scala. Ebd. S. 240. Die Echtheit 
des undatierten Briefes wird inzwischen von manchen bezweifelt.

22 Ebd. S. 239. 

23 1304 – 07 Inferno, 1308 – 12/13 Purgatorio, 1316 – 20 Paradiso 



16

Bewunderern in der Bedeutung von »hervorragend«, »prächtig« 
und bezogen auf die Leistung des Autors hinzugesetzt.24 

Die »Commedia« gliedert sich in drei umfangreiche Cantiche, 
»Inferno«, »Purgatorio« und »Paradiso« zu je 33 Gesängen oder 
Canti. Im »Inferno« kommt die Einleitung dazu, die vor der Hölle 
angesiedelt ist, so dass die vielfach gesteigerte Dreifaltigkeit von 
99 durch die vollendete 100 umfasst wird. 

Die Zahlen haben eine zentrale Funktion sowohl für die Ge-
staltung als auch für den Inhalt der »Commedia«, denn: »Dante 
rechnete, bevor er schrieb.«25 Dafür sprechen unter anderem fol-
gende Verse am Ende des »Purgatorio«: 

»Hätt’ ich, o Leser, noch mehr Raum zu schreiben, 
	 So könnt’ ich doch zum kleinsten Teil nur singen 
	 Vom süßen Trank, nach dem mich immer dürstet. 
Doch da nun vollgeschrieben alle Blätter
	 Die ich bestimmt’ zu diesem zweiten Liede, 
	 läßt mich der Zaum der Kunst nicht weiterschreiben.«26 
(Purg. 33, 136 – 141) 

Selbst in einem Augenblick größter emotionaler Bewegung mahnt 
das formale Bewusstsein zur Disziplin. Dantes Berechnungen 

24 Vgl. Dante und seine Zeit. Hrsg. von Enzo Orlandi. Darin wird 
Boccaccio als derjenige genannt, der »divina« ergänzte. Dazu Karlheinz 
Stierle: »Der Titel ›Divina Commedia‹ ist nicht authentisch. Er ist, wenn 
man so will, geradezu ein Werbeeinfall des venezianischen Verlegers 
Giolito von 1555.« http://www.deutschlandfunk.de/karlheinz-stierle-
ueber-dante-alighieri-eine-fuehrung-durch.700.de.html?dram:article_
id=313284

25 Hardt. In: Dante Alighieri. Göttliche Komödie. Reclam. S. 554. 

26 Dante Alighieri. Die göttliche Komödie. Übersetzt von Hermann 
Gmelin. Reclam, Stuttgart, 2003. S. 265. 



17

fußen auf dem Gedanken der das Universum auch nummerisch 
durchwaltenden Göttlichkeit: »Du hast alles nach Maß, Zahl und 
Neigung angeordnet.« sagt eine Weisheit Salomos (11, 21). Um die 
Schöpfung zu erkennen, muss man deshalb um ihre manchmal 
hervortretenden, manchmal verborgenen Bezifferungen und ihre 
Verhältnisse zueinander wissen. 

Die »Commedia« bietet einen reichen Fundus zu interpretier-
ender Zahlen, von denen eine kleine Auswahl zur Veranschau
lichung genügen mag: 1 ist das Symbol des Schöpfers, des ein-
zigen Ursprungs des Universums, 3 steht für die Trinität von 
Vater, Sohn und Heiligem Geist, die auch in allen Vielfachen der 
3 enthalten ist, sowie für die theologischen Tugenden Glaube, 
Hoffnung, Liebe. 4 verweist auf die Jahreszeiten, die Elemente, die 
natürlichen Tugenden Gerechtigkeit, Tapferkeit, Mäßigung und 
Klugheit, auf die Evangelien und auf die Arme des Kreuzes. 

Die 7 bezieht sich auf die Tage der Schöpfung, die Geister 
Gottes in der Offenbarung, auf die Summe der Tugenden und 
auf die Laster Hochmut, Neid, Zorn, Trägheit, Geiz, Völlerei und 
Wollust, um deren Bestrafung und Läuterung es in den ersten 
beiden Bereichen der »Commedia« geht. Die 10 erinnert an die 
Gebote und wird als Symbol der Perfektion mit anderen Zahlen 
multipliziert, gleiches gilt für die 100. 

Betrachten wir unter diesem Aspekten die Jahreszahl 1300, 
in der die fiktive Wanderung Dantes durch die Jenseitsregionen 
stattfindet, 27 so ergibt sich, entgegen unserer heutigen Assoziation 
der 13 als eine Unglückszahl, eine andere Aussage:28 

27 Aus der Konstellation der Gestirne beim Betreten des Läuterungsbergs 
kann auf den Ostertag 1300 geschlossen werden (Vgl. Pur. 1, 19 – 21) 

28 1300 war auch das erste Heilige Jahr, später Jubeljahr genannt, das von 
Bonifatius VIII. ausgerufen wurde und in dem Rompilger unter bestimmten 
Bedingungen mit einem vollständigem Ablass rechnen durften. 



18

Einzeln genommen stehen die 1 und 3 für den Schöpfer und 
die Trinität, die mit der Potenz der 10 erhöht werden. Anders 
gerechnet ergibt sich, nicht weniger heilig: 10 plus 3 mal 100.

Außerdem bediente Dante sich der Gematrie, vor allem des 
additiven Thesissystems, bei dem die Buchstaben des Alphabets 
Zahlenwerten entsprechen, beginnend von a gleich 1 bis z gleich 
24.29 Dabei ergibt sich für den Namen Dante die 42, für Dante 
Alighieri die 118. 

Nach diesem Maß ist die erste Cantica aufgebaut, sie enthält 
118 x 40 Verse.30 So zeigt sich der Dichter in der Hölle als sündiger 
Mensch, der aufbricht mit der Hoffnung auf das Heilsversprechen 
des Kreuzes Christi. 

Auf den Stufen des Läuterungsbergs wird er von der Erwar-
tung der Geliebten geleitet, so dass im zweiten Teil mit 118 x 39 
+ 153 Versen durch die 3 und 9 auch die Beatrice in der »Vita 
nuova« zugewiesenen Zahlen einbezogen sind. 153 ist die Zahl 
der Fische, die Simon Petrus in seinem Netz fängt und als Zahl 
der Auserwählten gilt (Joh. 21, 11), zu denen im übertragenen 
Sinn auch die angebetete Frau gehört. Ihr Name hat den Wert 
61, und damit lassen sich die Verse des Paradieses aufgliedern: 
2 x 39 x 61. 

Der Text ist durchdrungen von solchen Korrespondenzen, 
sowohl im Aufbau der Cantiche als auch in der Anordnung der 
Verse und der Wiederholung wichtiger Worte wie Liebe, Gnade 
und Tugend. Im Inferno wird das Wort »amore« zum ersten Mal 
im 39. Vers des ersten Gesangs verwendet, zum letzten Mal im 39. 
Vers des 30. Gesangs, dazwischen liegen genau 3993 Verse, und 
all diese Zahlen verweisen auf die Dreifaltigkeit und Beatrices 

29 Im Unterschied zum deutschen Alphabet fehlen j und w. 

30 Die erste Cantica hat insgesamt 4720 Verse, die zweite 4755, die dritte 
4758. 



19

göttliche Sendung, die auch in die Hölle hinein ausstrahlt. Und 
es ließen sich noch viele Beispiele für Dantes Nachbildung der 
mathematischen Vollkommenheit des Kosmos finden. 

Die lyrischen Qualitäten des Textes, die Klangfülle des durch
gehend verklammerten Reimes der 14233 Verse und die Rhyth-
mik des florentinischen Originals in elfsilbigem Metrum kön-
nen wir als deutsche Leser nicht erleben. Das Kriterium für die 
Auswahl der Übersetzung von Hermann Gmelin, aus der die 
hier verwendeten Zitate entnommen sind, war daher die Nähe 
zum Inhalt.31 

Inferno

Nach diesen Vorbereitungen können wir uns auf die Nachwan-
derung Dantes begeben. Wir steigen herab durch die neun Ringe 
des Höllentrichters, der nach unten hin enger und dessen Strafen 
strenger werden. Sie sind gestaffelt nach aristotelischen Katego-
rien der Sünde, die Thomas von Aquin für das Christentum auf-
griff und gelten der Maßlosigkeit, der Bosheit und im untersten 
Kreis dem Verrat.32 

Die Strafen sind physisch und richten sich nach dem mittelalter
lichen »contrappasso«, das heißt »Gegenschritt«, der Gleiches un-
gefähr mit Gleichem vergalt. Die Sünder können ihren Kreis nie 
verlassen, sondern müssen in Ewigkeit die gleiche Strafe erleiden. 

31 Er übersetzte die »Commedia« 1949 – 51 in Blankversen mit weib-
lichen Kadenzen. Die Rechtschreibung der Zitate ist nicht der Reform 
angeglichen. Mit dem Vers-Layout in Dreiergruppen greift der 
Herausgeber die Einteilung in Terzinen auf.

32 Die thomistischen Begriffe sind »incontinentia« (Maßlosigkeit), 
»malitia« (Bosheit) und »feritas«, das sich mit Wildheit und Rohheit 
übersetzen last. 


