
Francia-Recensio 2010/2
Frühe Neuzeit – Revolution – Empire (1500–1815)

Andrea Bendlage, Andreas Priever, Peter Schuster (Hg.), Recht und Verhalten 
in vormodernen Gesellschaften. Festschrift für Neithard Bulst, Bielefeld (Verlag 
für Regionalgeschichte) 2008, 296 S., 27 Abb., ISBN 978-3-89534-773-3, EUR 
29,90.

rezensiert von/compte rendu rédigé par
Claude Michaud, Orléans

De l’évocation d’une cloche datée du XIe siècle par les campanologues à un roman policier de 

Simenon de 1937, ne tentons pas l’impossible synthèse de ce volume de mélanges. Égrenons donc 

les 15 articles, tous en allemand sauf un en anglais et étonnons nous de l’absence de collaboration 

française en l’honneur d’un savant très lié à l’histoire française. La cloche, c’est la nola beati  

Meinulphi, une cloche des morts, conservée actuellement dans l’église de Wewelsburg, honorée 

pendant des siècles comme une relique de saint Meinolf; elle sonnait d’elle-même pour annoncer la 

mort proche d’un religieux; elle tinta pour la dernière fois en 1409 pour marquer l’accord du saint au 

transfert du couvent de Böddeken, la plus ancienne fondation du pays de Paderborn, où elle était 

alors, aux chanoines de Saint-Augustin de la congrégation de Windesheim (Heinrich Rüthing). Le 

tournoi du haut Moyen Âge est revisité à partir du livre de Georges Duby sur Guillaume le Maréchal et 

dans l’optique de l’économie nobiliaire: la distribution des profits de la joute n’était pas folle prodigalité 

ou gaspillage, mais entretien d’un capital social et culturel qui était souvent un investissement plus sûr 

que l’accumulation capitaliste; renoncer à une rançon, c’était gagner l’estime et le respect du 

rançonné; sa position rétablie en Angleterre en 1216, Guillaume le Maréchal la doit à la loyauté de ses 

vieux amis et compagnons (Jan Keupp). Les crimes et châtiments du Bas Moyen Âge sont relevés 

dans les chroniques d’Augsbourg et Nuremberg où on note particulièrement les circonstances 

exceptionnelles: crime dans une église qu’il faut reconsacrer, transgression du droit d’asile, délit des 

clercs; pour ce milieu de criminels et d’asociaux, souvent récidivistes, cruellement punis (5 à 6 

décapitations par an à Augsbourg à la fin du XVe siècle), la société n’a pas de pitié, mais elle ne se 

sent pas menacée; la mort subite fait bien plus peur (Peter Schuster). De quand date le signe jaune 

qui distingue les juifs? Le concile de Latran (1215) imposa l’habit spécial ou la marque visible, mais 

dans un but moral: il fallait empêcher la fréquentation d’un juif et d’une chrétienne; malgré le zèle des 

franciscains allemands et italiens pour contraindre à porter la marque in loco evidenti et non coperto, 

l’application fut difficile: manque de moyens de contrôle, résistances juives, refus de conseils de villes 

où les juifs étaient indispensables à la vie économique, de souverains comme ceux de Castille et 

d’Aragon craignant la fuite des juifs chez mes maures; les papes accordèrent beaucoup de dispenses 

(à leurs médecins); au siècle des Lumières, la législation des pays d’Europe abolit ces discriminations; 

la législation raciste du régime nazi imposant l’étoile jaune avec l’inscription »Jude« aux juifs à partir 

de 6 ans, fut radicalement nouvelle car elle faisait des juifs des »sans loi, ce qui n’était pas le cas au 

Moyen Âge et aux Temps modernes« (Klaus Schreiner). Les bâtards apparaissent comme des 

victimes d’un droit qui les marginalise et la thèse de la discrimination a la vie dure; or sur les 50 

Lizenzhinweis: Dieser Beitrag unterliegt der Creative-Commons-Lizenz Namensnennung-Keine kommerzielle Nutzung-Keine 
Bearbeitung (CC-BY-NC-ND), darf also unter diesen Bedingungen elektronisch benutzt, übermittelt, ausgedruckt und zum 
Download bereitgestellt werden. Den Text der Lizenz erreichen Sie hier: http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de


corporations de Cologne au XVe siècle, cinq seulement excluent les bâtards; le pape, l’empereur, le roi 

de France accordent des lettres de légitimation, valables pour la descendance, qui ouvrent les 

carrières, dont les bénéfices ecclésiastiques et permettent les héritages; beaucoup de légitimés sont 

mariés, établis, la lettre est alors la consécration d’une reconnaissance et assimilation antérieures; les 

familles princières, les ducs de Bourgogne, les Este recourent massivement à la procédure (Simona 

Slanička). On s’est longtemps interrogé sur la signification de la représentation d’un homme nu 

portant une paire de ciseaux et un ballot de tissu; c’est Melanchthon qui, en 1527, raconte l’histoire en 

la situant à la cour ottomane: l’homme européen change si souvent de tenue, est si esclave de la 

mode qu’on ne sait comment le représenter; d’où l’homme nu avec la pièce de tissu dont il fera ce 

qu’il voudra; le thème fut repris par les moralistes catholiques ou protestants, tonnant contre le luxe du 

vêtement, comme dans les ouvrages traitant du costume, le »Degli habiti antichi et moderni«de 

Cesare Vecellio (1590) ou le »Trachtenbuch« de Hans Weigel (1578); mais dans ce dernier ouvrage, 

l’homme nu représentant nommément l’Europe est un corps athlétique, en mouvement, non 

caricaturé, aux côtés des trois figures statiques de l’Afrique, de l’Asie et de l’Amérique; c’est un homo 

faber dont la créativité saura fabriquer un vêtement (Thomas Lüttenberg). Le vêtement encore avec 

les pantalons baggy et autres habits bouffants consommateurs de riches étoffes, portés par les 

hommes du XVIe siècle; le gnéso-luthérien A. Musculus, professeur à Francfort/Oder et 

superintendant de l’église de Brandebourg, tonna contre l’extravagance de ces accoutrements qui 

attiraient l’attention sur un corps qui devait être caché; du luxe de l’habit à l’intempérance sexuelle, il 

n’y avait qu’un pas; son ouvrage »Vom Hosen Teuffel« (1555) fut un succès de librairie; on se situe 

dans une optique de strict moralisme, très différente de celle des lois somptuaires des États, qui 

limitaient le luxe à certains groupes dans un but de distinction sociale identitaire (Philip M. Soergel). 

Une histoire d’adultère en 1585 à Görlitz (Haute Lusace), un garçon barbier qui séduit l’épouse d’un 

fourreur, très bien documentée par un appel à la cour suprême de Prague, par delà les péripéties très 

bien rapportées, renseigne sur l’environnement matériel de la vie quotidienne, les émotions et les 

sentiments des protagonistes, le mari, l’épouse, l’amant, mais aussi une entremetteuse, la sexualité, 

les relations de parenté, l’usage de l’écrit, le passage du domaine privé à l’espace public avec l’action 

de la justice (Lars Behrisch). Un autre procès oppose en 1554 un bourgeois de Münster, aux abois 

financièrement, et un juif, à la fois homme d’affaire et chirurgien de l’évêque protecteur, dans une ville 

où, après la crise anabaptiste, le pouvoir municipal contraint par les guildes et l’artisanat antisémite, 

décide d’exclure les juifs de la cité; de façon surprenante, la justice généralement défavorable aux 

étrangers, se prononce en faveur du juif, qui dispose de beaucoup d’appuis dans la ville (Andrea 

Bendlage). La justice, c’est aussi l’institution reconnue de la torture telle qu’elle est codifiée dans la 

Constitutio Criminalis Carolina de 1532; qui torture-t-on, comment, pourquoi, quelles sont les 

questions à poser; depuis Ulpien, la torture est le moyen de chercher la vérité au moyen de la douleur 

physique; si le torturé résiste et n’avoue pas, tortura purgat a crimine, il est lavé de tout soupçon; 

prévaut l’idée que celui qui résiste à la douleur, comme les martyrs chrétiens, est crédible; il n’a pas 

laissé au juge le droit de disposer de sa vie et de l’intégrité de son corps; paradoxalement la torture, 

comme le jugement de Dieu, peut être un moyen de combat dans les mains de l’accusé (Wolfgang 

Lizenzhinweis: Dieser Beitrag unterliegt der Creative-Commons-Lizenz Namensnennung-Keine kommerzielle Nutzung-Keine 
Bearbeitung (CC-BY-NC-ND), darf also unter diesen Bedingungen elektronisch benutzt, übermittelt, ausgedruckt und zum 
Download bereitgestellt werden. Den Text der Lizenz erreichen Sie hier: http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de


Schild). Le droit commercial accompagne le développement mercantiliste; il est illustré ici par la 

législation de Cologne sur le change; la ville, en dépit d’une certaine décadence, demeure à l’époque 

moderne, une place majeure pour le commerce d’expédition et de commission, en relation avec 

l’Italie, l’Angleterre, les Pays-Bas, l’Allemagne du sud, d’où des transactions financières importantes et 

l’usage massif du crédit et des lettres de change: l’ordonnance de 1675, inspirée de la législation 

d’Amsterdam, complétée en 1691 et 1726, fixe les règles de la protestation des lettres, la durée du 

change, les obligations du créancier, elle renforce les droits du débiteur (Stefan Gorissen). 

L’introduction de la seconde réforme en Hesse-Kassel par le landgrave Maurice le Savant, de 1605 à 

1609, provoqua les protestations des luthériens; l’enlèvement des images, la couverture de l’autel par 

un drap noir, l’expulsion des fonds baptismaux de l’intérieur des lieux de culte, la nouvelle manière de 

communier en prenant le calice soi-même et en rompant le pain de tous les jours (plus d’hostie) 

heurtèrent certains fidèles, des pasteurs furent démis; si la majeure partie du pays avec Kassel passa 

à la seconde réforme, la région de Marburg demeura luthérienne, tandis que le comté de Hanau 

inaugura en 1818 l’union des confessions (Bettina Wischhöfer). Protestations des luthériens 

orthodoxes encore contre le tableau d’autel représentant l’Ascension, peint en 1571 par Merian le 

Jeune et installé dans l’église des Déchaux de Francfort/Main, passée à la réforme; il y manquait les 

saintes femmes autour de Marie-Madeleine, l’étendard du Christ ne portait pas la croix, le doute était 

permis sur la conception de l’Eucharistie et l’unité de la personne du Christ; le théologien Spener, 

doyen des pasteurs luthériens de la ville, mais soupçonné de crypto-calvinisme, prit la défense de 

l’œuvre: elle était en accord avec le récit de Marc, 16,4, elle ne représentait pas le Ressuscité, mais 

l’apparition du Sauveur juste près l’ouverture du tombeau. Merian ne fut payé qu’en 1577 et ne reçut 

aucune autre commande à Francfort (Andreas Priever). Daniel Defoe publia en 1722 »A Journal of the 

Plague Year«, celle de Londres en 1665, après s’être sérieusement documenté sur les conséquences 

démographiques du drame et avoir consulté les écrits médicaux; Defoe donne à son récit qui relate 

semaine après semaine et rue par rue la progression de l’épidémie, la dimension de l’expérience 

individuelle; par l’articulation entre les représentations du temps et de l’espace et la description, il crée 

un modèle du récit historique; mais, prémisses théologiques, les événements naturels, tempête, 

épidémie trouvent leur sens dans leur rapport aux hommes; fuir la ville de la peste, c’est fuir devant 

Dieu (Jochen Hoock). La littérature encore avec le roman de Simenon, »L’Assassin«, écrit en 1935; la 

société décrite dans la petite ville neerlandaise de Sneek peut se permettre de faire abstraction des 

sanctions qui devraient condamner un criminel, au nom de la stabilité et de la paix civile; pour 

Simenon, ce petit monde de Sneek, c’est le passé allemand, ses illusions, son cadre gothico-

renaissant, c’est le »Kaisersaschern« de Thomas Mann, c’est ce calme menaçant que l’auteur-

journaliste avait ressenti lors de son séjour en Allemagne en 1933; l’homme moderne y a comme trait 

dominant une nervosité et une neurasthénie qui peuvent s’avérer dangereuses; le roman serait donc 

une illustration de la pathologie de la modernité (Frank Rexroth). Au total un beau florilège, une 

lecture stimulante et suggestive, un éclectisme enrichissant à la mesure des curiosités et des intérêts 

du récipiendaire. 

Lizenzhinweis: Dieser Beitrag unterliegt der Creative-Commons-Lizenz Namensnennung-Keine kommerzielle Nutzung-Keine 
Bearbeitung (CC-BY-NC-ND), darf also unter diesen Bedingungen elektronisch benutzt, übermittelt, ausgedruckt und zum 
Download bereitgestellt werden. Den Text der Lizenz erreichen Sie hier: http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de

