
27

Kapitel 1

Spielerische Kommunikation in der
Familientherapie
Probleme sind im allgemeinen grausam. Wenn sie ein Credo hätten,
könnte es sehr wohl lauten: „Nimm uns ernst!“ Und so müssen ernste
Probleme denn ja wohl auch aufgefaßt werden, oder? In dem Maße,
wie ein Problem uns bedrückt, scheinen die Intensität unserer Aufmerk-
samkeit und die Ernsthaftigkeit der Maßnahmen, die wir ergreifen, um
es abzustellen, wachsen zu müssen. Da sie Sorge, Verzweiflung und
Hoffnungslosigkeit auf sich ziehen, können schwerwiegende Probleme
Familien wie auch die Menschen, die ihnen beistehen, bewegungsunfä-
hig machen. Wir fragen uns, ob es für die Probleme vorteilhaft ist, so
ernst genommen zu werden. Wir können die Frage auch umgekehrt
stellen: Wird ihre Existenz durch Humor und Verspieltheit bedroht?

Wenn Kinder die Wahl haben, ziehen die meisten von ihnen es vor, in
spielerischer Weise miteinander umzugehen. Ernsthafte Diskussionen
und methodisches Problemlösen können für die Kommunikation der
Kinder eine Bürde sein, indem sie ihre Stimmen ausschalten und ihre
speziellen Fähigkeiten, ihr Wissen und ihre kreativen Ressourcen be-
hindern (FREEMAN, LOPTSON & STACEY, 1995; STACEY, 1995). Der Preis
dafür, daß wir als Therapeuten uns für die Ernsthaftigkeit entscheiden,
liegt im Unterdrücken unserer eigenen Ressourcen, wie zum Beispiel
der Fähigkeit, lateral zu denken, neugierig zu sein, genügend unbe-
schwert zu sein, um uns auf spielerischen Umgang mit dem Kind einzu-
lassen, und den Glauben an die Lösbarkeit der Situation zu bewahren.
Wenn uns dieses alles fehlt, sind unsere intellektuellen Fähigkeiten
gedämpft, wir verlieren unsere Attraktivität für die Kinder, oder wir sind
überwältigt. Haben wir den Mut, angesichts bedrückender Probleme
spielerisch kreativ zu sein? Was geschieht, wenn wir Phantasie, Humor
und Erfindungsreichtum den todernsten Problemen gegenüberstellen?
Wir sind hier der Auffassung, daß es damit zum Anstieg einfallsreicher
Problemlösungen kommt und zum Niedergang ernsthafter Probleme.
Wie unser Freund Michael SEARLE (persönliche Mitteilung, August,
1995) sinnierte: „Ist Spiel so abstoßend für ein Problem wie Knoblauch
für den Vampir?“

Gewichtige Probleme scheinen besonders gut den Dreh heraus zu ha-
ben, verantwortliche Erwachsene davon zu überzeugen, daß es an der



28

Zeit ist, mit der Spielerei aufzuhören und sich an die Arbeit zu machen.
Solche Sorgen sind sehr verständlich. Es ist frustrierend für Erwachse-
ne, wenn sie sich gerade abmühen, eine bestimmte Situation in Angriff
zu nehmen – und das Kind möchte lieber mit den kleinen Figuren
spielen, im Raum herumspringen, ein Spiel anfangen, ein Bild malen,
über einen Film sprechen oder aus dem Fenster starren. In der Famili-
entherapie werden Therapeuten und Familienmitglieder leicht in Bemü-
hungen hineingezogen, die Kinder auf ihre „Aufgabe“ auszurichten und
sich dabei auf Wege der Problemlösung zu konzentrieren, die Erwach-
senen geläufig sind. Von mühelosen oder sogar spielerischen Vorge-
hensweisen zu sprechen, scheint vielleicht angesichts dieser Dinge läp-
pisch, unbedarft oder oberflächlich. Ein ernster Ansatz könnte jedoch
Kinder ausschließen oder entfremden und förderlich für das Problem
sein.

Es mag schon angehen, mit einem vierjährigen Kind humorvoll und
spielerisch umzugehen, wenn es um Sneaky Pee („Hinterlistiges Pipi“)
geht, das Schuld am Bettnässen ist, oder um Wutausbrüche, die die
Mahlzeiten der Familie stören. Aber wie ist es angesichts eines er-
schreckenden und gefährlichen Problems, wie z. B. einer Eßstörung,
selbstzerstörerischen Verhaltens, rücksichtslosem Weglaufen eines
Teenagers, Gewalt in der Familie, der Gesundung eines Kindes nach
sexuellem Mißbrauch1 oder einer lebensbedrohlichen Krankheit?

Spielerische Ansätze sollten als wertvolle Herausforderungen für ernste
Probleme nicht unterschätzt werden. Wie die Zwillingsmasken von Ko-
mödie und Tragödie reflektiert Spiel sowohl die Freude wie auch das
Pathos der menschlichen Erfahrung. Wenn Kinder und Erwachsene
zusammentreffen, bietet das Spiel eine gemeinsame Sprache, in der
die Breite und Tiefe von Gedanken, Gefühlen und Erfahrung ausge-
drückt werden können – und hierin haben wir eine gemeinsame lingua
franca. Zudem hängt spielerische Kommunikation nicht völlig von der
kognitiven Entwicklung ab, da sie die Fähigkeit hat, äußerst ansteckend
zu wirken und alle Altersstufen zu umfassen.

1 Da nur eine Falldarstellung in diesem Buch die Arbeit mit sexuellem Kindesmißbrauch
erwähnt, verweisen wir Leser, die am narrativen Ansatz für die Therapie bei sexuellem
Kindesmißbrauch interessiert sind, auf ADAMS-WESTCOTT und ISENBART (1990, 1996),
LAING und KAMSLER (1990) und ROBERTS (1993).



29

In einer auf das Kind fokussierenden Familientherapie wird die We-
sensart von Kindern und ihre Art zu kommunizieren, anerkannt und
respektiert. Wenn ein Erwachsener eine spielerische Interaktion mit
einem Kind aufnimmt, erweitern sich Kompetenz und Kreativität des
Kindes. Die Erwachsenen einer Familie sind oft überrascht, wenn spie-
lerische Kommunikation es den Kindern erlaubt, Verantwortung für Pro-
bleme zu übernehmen und erfindungsreich nach einer Lösung zu su-
chen. Das Interesse der Kinder an spielerischen Vorgehensweisen mit
Phantasievorstellungen, Einbildungen, Mysterien, Zauber, Symbolis-
mus, Metaphern, Geschichtenerzählen und verschiedenen Spielen mag
anfänglich unbedeutend erscheinen. Aber innerhalb dieser eher unvoll-
ständigen Bereiche der Bedeutungsgebung entdecken wir Schätze, die
von zentraler Wichtigkeit für die Motivation und Fähigkeit des Kindes
sind, Probleme zu lösen.

Junge Menschen benutzen ihre Vorstellungskraft und ihre Fähigkeiten
in einer Weise, die von Erwachsenen oft nicht wahrgenommen werden;
sie können besondere Fähigkeiten besitzen, die man nie erraten hätte.
Jenny war neugierig, wie Kinder, die nie in einer Therapie gewesen
sind, mit Problemen alleine fertig werden. Sie beschloß, einige Kinder,
die sie kannte, zu befragen; sie begann mit einer Reihe offener Fragen:
Hast du jemals ein Problem gehabt, mit dem du dich allein auseinan-
dergesetzt hast? Hat deine Phantasie dir dabei geholfen?

Jenny fragte eine elfjährige australische Freundin, Annie, ob sie sie
darüber befragen dürfte, „wie junge Menschen Probleme allein lösen.“
Annie führte sie an einen ruhigen Ort, wo sie nicht gestört werden
würden. Sie kletterten auf einen mit Flechten bewachsenen Felsen, von
dem aus sie die Weiden mit den Schafen sehen konnten, und Annie
überlegte eine Weile, während sie und Jenny ruhig zusammen saßen
und sich von der Sonne den Rücken wärmen ließen. Dann erzählte sie
Jenny, daß sie, als sie sechs war, unglücklich gewesen sei, weil sie
nachts das Bett naß machte. Sie hatte einen Weg gefunden, das abzu-
stellen.

Annie war abends nach draußen gegangen, um in die Sterne zu guk-
ken, und sang dann ein Wunschlied, das sie einmal gehört hatte: „Hel-
ler Stern, Sternenpracht, erster Stern, den ich seh’ heute Nacht, ich
wünsche ich könnte, ich hätte die Macht, bekäme den Wunsch, den ich
wünsch’ heut Nacht.“ Annie erklärte, daß es der erste Stern sein mußte,
sonst würde es nicht funktionieren. Dieses nächtliche Ritual half ihr zu
beschließen: „Ich kann aufhören, wenn ich wirklich will“ und „zu den-



30

ken, es wird funktionieren.“ Mit Freude stellte sie nach einer Weile fest,
daß es wirklich funktionierte und sie mit Freude in einem trockenen Bett
aufwachen konnte.

Dann wurde sie nach anderen Malen gefragt, wo die Phantasie ihr
eine Freundin gewesen sei, und Annie berichtete Jenny weiter von
einem Phantasiehund, der ihr in traurigen Zeiten geholfen habe.
Dieser Phantasiehund brauchte regelmäßig Phantasiefutter und
-wasser und schlief in seinem Korb neben ihrem Bett. Er war ein
toller Spielgefährte, konnte in Kreisen um sie herumrennen, um sie
aufzumuntern, „konnte aber auch sanft und lieb sein, wenn man ihn
brauchte.“ Wenn Annie traurig war, konnte sie mit ihm spazierenge-
hen auf den Weiden, wo sie dann anhielt, mit ihm schmuste oder
trostsuchend in sein Fell weinte.

Megan, ein anderes Kind, das befragt wurde, hatte eine ausgelassene
Phantasiefreundin namens Julie, die immer mit ihr zur Vorschule und
zum Kindergarten kam. Julie kletterte dann in die Gepäckrahmen im
Schulbus und sprang herum und winkte. Wenn Julie auf den Lehrer
wütend war, kletterte Julie immer auf ihre Schulter und schnitt Gesich-
ter, und dadurch fühlte sich Megan besser in der Klasse. Wenn Megan
sich Sorgen machte, Julies Frechheit könnte ihr Ärger machen, flüsterte
sie ihr zu: „Komm schnell runter.“ Glücklicherweise schien der Lehrer
nie etwas zu bemerken.

Die achtjährige Jane hatte einen Phantasiefreund, der ihr immer bei
den Hausaufgaben half. Dieser Freund war ein erwachsener Mann, der
von einer Tropeninsel kam und der freundlich, klug und ruhig war. Er
wohnte in einer Maske an der Wand, und Jane konnte ihn herunterru-
fen, damit er sie besuchte, mit ihr spielte oder ihr aushalf. Sie brauchte
viel Hilfe bei Fächern wie Mathematik und Geographie. Ihr Freund wür-
de sie daran erinnern, wie man die Rechenaufgaben machte. Aber
dann mußte sie weitermachen und sie allein zu Ende bringen. Manch-
mal jedoch, wenn sie sehr drängte, ging er so weit, daß er ihr beson-
ders schwierig Antworten lieferte!

Es ist eine Freude, die Wahrnehmungen eines Kindes zu erleben, das
sich frei auf entspannte und natürliche Weise ausdrücken kann. Zum
Beispiel spielt Laura RANGER in dem Gedicht (1995, S.22), das sie als
Sechsjährige schrieb, mit der Komplexität ihrer Gefühle gegenüber ih-
rem kleinen Bruder und ihrer Wahrnehmungen der Wörter, die er beim
Sprechen durcheinanderbringt.



31

Pete und ich

Ich liebe Pete
und Pete liebt mich.
Pete wird bald drei,
und sieben bin ich.

Meine Mama und mein Papa
lassen uns oft Rollschuhfahren
in dem Flur und anderswo:
wir landen oft auf dem Popo.
Heil in die Küche schaff’ ich’s nie
und krache ständig auf mein Knie.

Im Dunkeln sagt der Pete zu mir:
da ist ein Monster an der Tür.
Er glaubt, da ist ein Dinosaurier
soeben in Mamas Zimmer gewesen.
Den vertreiben wir mit dem Besen.

Pete ist süß,
er lernt jetzt sprechen.
Er nennt den Hund vom Onkel „Kino“
doch wirklich ist sein Name „Dino“
Pete sagt,
„Trockodiele leben im Lamm“,
und meint,
„Krokodile leben im Schlamm“.

Pete ist urkomisch.
Im Schuppen hat er Quatsch gemacht.
Dort fand er Öl und Papas Pinsel,
bemalte schnell
das Bettgestell,
dadrunter gab’s ein Ölgerinsel.

In meinem Zimmer
spiel’ ich immer
mit meiner Freundin Brigitte.
„Laß’ uns allein, Pete, bitte.“
Er haßt mich,
wenn das so geschieht,
und ich haß’ meinen Bruder Pete,



32

Wo sich Phantasien von Kindern und
Erwachsenen überschneiden
Der Geist eines Kindes ist anders als der eines Erwachsenen, wird
aber wesentlich von der Phantasie der Erwachsenen beeinflußt.
Denken wir nur an all die Geschichten, Lieder und Märchen, die den
Kindern Freude machen. Die meisten wurden von Erwachsenen ge-
schrieben, die sich für Kinder neue Welten erdachten. Alice im Wun-
derland wurde von einem Mann geschrieben, der keine Kinder hat-
te: Lewis CARROLL (1989); Pooh der Bär von einem Vater (MILNE,
1957), der sich in Gegenwart seines Sohnes Robin befangen fühlte,
aber einen Weg suchte, ihn zu erreichen. Kinder lieben diese Ge-
schichten. Sie hören zu, lassen ihrer Phantasie freien Lauf und bil-
den ihre eigenen Vorstellungen. Sie nehmen Fäden aus dem, was
ihnen die Erwachsenen anbieten, und weben sie in beständiges
Spiel und Geschichtenerzählen. Die erwachsenen Geschichtener-
zähler bieten ein Gerüst an, an dem die Phantasien und Narrative
der Kinder wie Weinlaub ranken.

In der Therapie sind wir an einer Beziehung zwischen Erwachsenen
und Kindern interessiert, bei der jede Seite ihre eigenen einzigarti-
gen Ressourcen einbringt. Kinder sind erstaunlich fähig, ihre eige-
nen Probleme zu lösen. Unser Ziel ist, Zugang zu ihrer Phantasie
und ihrem Wissen zu erhalten und mit ihnen zusammenzuarbeiten.
Das Zusammenspiel zwischen Kindern und Erwachsenen führt zu
einer Bereicherung der Narrative. Statt einfach die Sprache eines
Kindes zu reflektieren oder zuzuhören und theoretisch begründete
Interpretationen zu liefern, bemühen wir uns, willkommene und akti-
ve Teilhaber an der Bedeutungswelt des Kindes zu sein. Indem wir
zulassen, daß unsere eigenen Phantasien entzündet werden, ent-
decken wir mit den Kindern und den Familienmitgliedern gemein-
sam neue Alternativen und Möglichkeiten. Da das Kind eine anders-
artige Konversation über ein Problem führt oder mit uns in seiner
Phantasie spielt, findet es oft eine „Lösung“, die wir nie hätten vor-
aussehen können.

Wir benutzen Fragen, um sprachliche Ressourcen bereitzustellen,
die das Kind mit seinem Wissen und seiner Phantasie verbinden
kann, um mögliche Bedeutungen auszuweiten und um neuen Ideen
die Türen zu öffnen (BRUNER, 1986). Es ist wichtig, daß wir uns bei
der Wahl unserer Beiträge und Fragen unseres Einflusses bewußt
sind. LOPTSON und STACEY (1995, S.19) schreiben:



33

Da Kinder sich verglichen mit Erwachsenen in einem formbareren
Entwicklungsstadium befinden, obliegt es uns, mit der Macht unse-
res Einflusses verantwortlich umzugehen, wenn es darum geht, das
Leben und die Narrative der Kinder, mit deren Hilfe sie ihr Leben
beschreiben, zu gestalten. Auch ihnen muß es erlaubt sein, als Per-
sonen zu sprechen, die in bezug auf ihr eigenes Leben Expertise
besitzen, statt daß man über sie als Objekte spricht, an denen von
anderen gehandelt wird.

Während es jungen Menschen oft gefällt, wenn man ihren Fähigkeiten
und ihrem Wissen Aufmerksamkeit schenkt, ist ihnen Beachtung ihrer
Probleme vermutlich nicht so willkommen. Wenn sie gefragt werden:
„Warum hast du das gemacht?“, „Kannst du mir sagen, was in dir
geschieht?“, „Was ist los mit dir?“ oder „Warum hast du Angst?“ reagie-
ren Kinder häufig, indem sie sagen: „Ich weiß nicht“, die Augen abwen-
den oder verdrehen, sich winden, mit Bruder oder Schwester einen
Streit anfangen oder ins Leere starren. Jungen Menschen scheint es oft
zu widerstreben, Beschreibungen von sich selbst im Sinne von „Ich bin
das Problem“ in Angriff zu nehmen; sie ziehen es vor, sich verdeckt
über Probleme mitzuteilen – durch Metaphern oder Spiel. Hierbei hilft
eine externalisierende Sprache.

Ein Problem ist ein Problem ist ein Problem
„Das Problem ist das Problem, die Person ist nicht das Problem“ ist
eine oft zitierte Maxime der narrativen Therapie. Die linguistische Pra-
xis des Externalisieren (WHITE, 1989/1997; WHITE & EPSTON, 1990b), bei
der Person und Problem getrennt werden, stellt eine spielerische Art
dar, Kinder zu motivieren, sich Schwierigkeiten zu stellen und sie zu
verringern.

In einer Familie haben Vorwürfe und Scham wegen eines Problems
meist eine verheimlichende und bewegungsunfähig machende Wir-
kung. Zudem ist es schwierig für Menschen, sich zu ändern, wenn sie
ein Problem für einen wesentlichen Bestandteil ihres Charakters oder
ihrer Beziehung halten, da das Problem zu sehr „unter die Haut geht“.
Trennt man in einer externalisierenden Konversation das Problem von
der Person, wird der Druck, der durch Scham und Rechtfertigungs-
zwang entsteht, geringer. Da der junge Mensch nicht mehr als derjeni-
ge definiert wird, der an sich das Problem darstellt, kann er eine Bezie-
hung zum externalisierten Problem herstellen. Diese Praxis erlaubt es
einer Person oder einer Gruppe von Personen, dem Problem gegen-



34

über eine reflektierendere und kritischere Position einzunehmen. So-
bald eine gewisse Distanz zwischen dem Ich und dem Problem herge-
stellt ist, können die Familienmitglieder über die Auswirkungen des Pro-
blems auf ihr Leben nachdenken und ihre eigenen Ressourcen zum
Tragen kommen lassen, wenn sie ihre Beziehung zum Problem neu
überdenken. Im Raum zwischen Person und Problem weiten sich im
allgemeinen Verantwortung, Entscheidungsmöglichkeit und persönliche
Handlungsfähigkeit aus.

Diese Praxis schafft meistens auch eine lockerere Atmosphäre, in der
die Kinder aufgefordert werden, erfindungsreich mit ihrem Problem um-
zugehen, statt durch Beschuldigungen, Schuldgefühle und Scham so
bewegungsunfähig zu werden, daß ihre Eltern die ganze Last der Pro-
blemlösung tragen müssen. Wie WHITE (1989/1997, S. 6) bemerkt, „be-
freit [eine externalisierende Konversation] die Menschen, so daß sie
sich ‘todernsten Problemen’ leichter, effektiver und weniger gestreßt
nähern können.“

„In die Hose machen“ war eines der ersten Probleme, das von Michael
WHITE (1984/1997) externalisiert wurde. Durch eine ganz einfache Ex-
ternalisation wurde Enkopresis in Sneaky Poo („Hinterlistiges Aa“) um-
benannt. Enkopresis ist ein medizinischer diagnostischer Begriff; an
und für sich spricht nichts gegen seine Verwendung. Dennoch hat die
Grammatik, mit der wir zu jungen Menschen und über sie sprechen,
gewisse Auswirkungen. Wenn man sagt: „Tom ist enkopretisch“ impli-
ziert das etwas über seine Identität. Wenn man sagt: „Toms Problem
ist, daß er seine Hosen vollmacht“, ist das richtig, fügt aber der an sich
schon erniedrigenden Situation zusätzliche Beschämung hinzu. Wenn
man sagt: „Das hinterlistige Aa verpestet Tom das Leben, weil es sich
in seine Hosen hinausschleicht“, benutzt man eine spielerische Form,
um Toms Beziehung zu seinem Problem mit dem Beschmutzen zu
beschreiben. Sie wird wahrscheinlich eher Toms Teilnahme an der Dis-
kussion über sein Problem bewirken. Sie kann auch eine eher sportli-
che Haltung in Tom gegenüber dem Problem hervorrufen, da wir nun
darüber sprechen können, wie „Tom das hinterlistige Aa überlisten und
daran hindern kann, sich aus ihm herauszuschleichen.“ Tom braucht
nicht ein anderer Mensch zu sein als den er sich versteht. Im Gegenteil,
betrachtet man noch einmal seine Beziehung zu solch einem Problem
wie dem „Hinterlistigen Aa“, könnte sich herausstellen, daß er genau
die richtige Person für die bevorstehende Aufgabe ist – nämlich „das
hinterlistige Aa zu überlisten“.



35

Als Alternative zur Diagnose und Behandlung von Pathologie konzen-
triert sich die externalisierende Konversation darauf, Entscheidungs-
möglichkeiten und Handlungsspielräume in der Beziehung zwischen
Personen und Problemen zu erweitern. ROTH und EPSTON (1996, S. 5)
schreiben:

Im Gegensatz zu der in Beruf und unserer Kultur vorherrschenden
Praxis, die Person als das Problem oder das Problem als innerhalb
der Person bestehend zu identifizieren, wird in dieser Arbeit das
Problem als außerhalb der Person befindlich beschrieben. Dies ge-
schieht nicht aus der Überzeugung heraus, daß ein Problem etwas
objektiv Separates ist, sondern als linguistische Gegenmaßnahme,
die uns befreiende Konstruktionen verfügbar macht.

Wenn Mitglieder der von einem Problem überwältigten Familie eine
Therapie beginnen, erwarten sie möglicherweise, daß der Kliniker wei-
tere unterschwellige Konflikte in ihren Köpfen oder Beziehungen ent-
deckt. Therapeuten spielen eine aktive Rolle, wenn es darum geht,
Attributionen zu formulieren, die benutzt werden, um junge Menschen
und Familien zu beschreiben und ihre problematische Situation zu er-
klären. Wenn ein Therapeut sich die pathologische Beschreibung eines
Kindes anhört, sie akzeptiert und die Untersuchung unterstützt, kann
die Identität des Kindes leiden.2

Wenn ein Problem externalisiert ist, verändert sich normalerweise die
Haltung der jungen Menschen in der Therapie. Wenn sie feststellen,
daß statt ihrer nun das Problem auf den Präsentierteller kommt oder
unter die Lupe genommen wird, schalten sie sich enthusiastisch in die
Konversation mit ein. Auf ihren Gesichtern zeigt sich Erleichterung. Ihre
Augen leuchten auf, als wollten sie sagen: „Ja, genau. So seh’ ich das
auch. Es ist nicht meine Schuld.“ Sie sind dann in der Lage anzuerken-
nen, daß „das Problem“ zufällig sie und andere unglücklich macht, und
sie sind bereit, über die Dinge mit manchmal bemerkenswerter Offen-
heit zu diskutieren.

Obwohl es sich so gesehen hierbei durchaus um eine ernsthafte Be-
schäftigung handelt, halten wir diese Praxis ihrer Natur nach für spiele-
risch und attraktiv für Kinder. Die in der Einleitung erwähnte Maria
schickte Jenny in einem Jahr eine Valentinskarte mit dem Titel: „Aa an
Angst und Wut“ und einer kleinen Zeichnung von den beiden auf der
Vorderseite. Auf der Rückseite hatte sie geschrieben: „Ich rede gern mit

2 Siehe EPSTON (1993), GERGEN (1994)



36

dir und ich beschimpfe gern die Angst und die Wut. Deine Maria.“
Jenna, eine Neunjährige, deren Geschichte in Kapitel 8 erscheint,
schrieb einmal in Bezug auf eine Maske, die sie von dem „Schwindler
Angst“ gemacht hatte: “Du bist nicht mehr Nichts ... als du Nichts warst,
konnte ich dich eigentlich nicht erkennen. Jetzt, wo du einen Namen
hast, kann man dich kennen und besiegen!“

Abgesehen von dem verständlichen Widerstand dagegen, Schuld oder
Schande zugesprochen zu bekommen, zeigen Kinder vielleicht gesun-
den Menschenverstand, wenn sie sich dagegen wehren, durch Be-
schreibungen definiert zu werden, die implizieren, daß ihre Identität
begrenzt oder festgelegt ist. Selbst Erwachsene finden starre negative
Beschreibungen von sich nicht besonders motivierend bei dem Versuch
sich zu ändern. Warum sollten Kinder sich nicht einer festgelegten, von
Erwachsenen aufgedrängten Definition oder normativen Charakterisie-
rung widersetzen? Schließlich bleibt Identität bis weit in die Erwachse-
nenzeit hinein auf der Suche und in einem relativ fließenden Zustand.

Betrachtet man das Kind als jemanden, der sich einem Problem gegen-
übersieht und nicht selbst das Problem ist, so ist damit ein hilfreicher
Anfang gemacht, um das Fließende der Identitätsbildung zu bewahren.
Externalisieren scheint für viele Kinder ganz selbstverständlich zu pas-
sen. Es ist mit der Art und Weise vereinbar, wie sie sich normalerweise
in der dynamischen Lernumgebung des Spiels Schwierigkeiten nähern.
Beim „Verkleiden“ und anderen Spielen werden vielfältige Perspektiven,
Persönlichkeiten und Rollen zusammen mit Hüten, Kostümen und Ak-
zenten ausprobiert. Dieses Fließende erlaubt es dem Kind, eine ganze
Spielbreite von Haltungen, Identität und Verhalten zu erkunden – und
den emotionalen Geschmack des Augenblicks oder Tages auszuprobie-
ren. Wenn das Spiel eines Kindes sich nur ständig in ritualisierter Form
wiederholt oder in der Variation seiner Rollen und Verhaltensweisen
eingeschränkt ist, sollte man sich tatsächlich fragen, ob es Mißbrauch
oder andere schwerwiegende Unterbrechungen in der Identitätsent-
wicklung gegeben hat.

Für das Kind ist Externalisieren so ein Spiel wie „wir tun jetzt so, als
ob“. Implizit oder manchmal sogar explizit sagen wir zu dem Kind: „Laß
uns so tun, als ob das Problem außerhalb von dir ist, und dann spielen
wir mit ihm von da aus.“ Wie PALEY (1990, S. 7) schreibt: „‘So tun, als
ob’ verwirrt den Erwachsenen, aber für das Kind ist es die wirkliche und
ernsthafte Welt, die Bühne, auf der jede Identität möglich ist und gehei-
me Gedanken gefahrlos aufgedeckt werden können.“


