
62

Unser Ich: unvermeidbar, unverzichtbar?

Ich denke, also bin ich nicht.
Ich denke nicht, also bin ich. 

Teil 1

Unser »Ich«, diese definierbar undefinierte Substanz aus per-
sönlicher Biografie, aktuellen Lebensumständen, sozialem 
Kontext, kulturellen Gegebenheiten, intellektuellen Vorstel-
lungen, emotionalem Gedächtnis und schierem Überlebens-
trieb, dem ein Name gegeben wurde, den wir den unsrigen 
nennen.

Der Buddha sprach von drei Welten (Sanskrit: tiloka), in 
denen wir uns bewegen: der materiellen Welt (rupaloka), der 
Welt in Beziehung mit anderen (kamaloka), der spirituellen 
Welt (arupaloka).

Wir bewegen uns ständig in diesen drei Bereichen und in 
jedem gibt es eine andere Sichtweise unseres Ichs. 

Wir sagen: »Ich komme aus Würzburg.« Oder: »mein 
Bankkonto, meine E-Mail-Adresse«. Oder: »Immer, wenn ich 
jemanden treffe, der aussieht wie mein Exmann, bekomme 
ich Kopfschmerzen.« Das ist die materielle Welt. 

Zweitens haben wir eine soziale Identität. Wir sind Ge-
schwister, wir sind Kinder. Viele sind Eltern, Ehepartner, 
Lehrerinnen, Schüler. Der Buddha war sehr eindeutig in 



63

seinen Lehrreden: Wir müssen in dieser Welt der Beziehun-
gen erwachen, uns in sie eingliedern und sehen, wie sehr 
wir verbunden sind. Wenn wir unsere Handlungen auch 
unter dem Gesichtspunkt betrachten, was sie für unsere El-
tern, Lehrer und Freundinnen bedeuten, werden wir anders 
handeln.

Und wir sind auch spirituelle Wesen mit einem reichen 
– unsichtbaren – Innenleben an Phantasie und Humor, an 
Wertvorstellungen, an Mitgefühl und Gleichmut, an Sehn-
süchten. 

Wir streben danach, in diesen Welten zu erwachen und 
uns möglichst frei in ihnen zu bewegen. Es ist unsere Praxis, 
unsere gelebte Übung, die den gegenwärtigen Moment berei-
chert und ihn so lebendig werden lässt.

Meister Zuigan rief sich selbst jeden Tag an: »Meister!«, 
und antwortete: »Ja!«. Dann sagte er: »Sei hellwach!«, und 
antwortete: »Ja!«
Und weiter: »Lass dich niemals von anderen täuschen!«, 
und weiter: »Nein, niemals!«
Mumonkan, Fall 12

Teil 2

Im Zen beschäftigen wir uns damit, dieses Ich zu vergessen. 
Das ist ungefähr so leicht, wie wenn wir versuchen, unseren 
Namen zu vergessen. Es ist nahezu unmöglich. 

Und doch und doch …
Wir können es versuchen. 



64

Zunächst auf dem Kissen, jenem halbwegs überschau-
baren Terrain, zeitlich begrenzt und in einem geschützten 
Rahmen. Wir sitzen und sitzen – plötzlich denken wir einen 
Moment lang nicht mehr an uns selbst. Das geschieht einfach. 
In diesen anfänglich nur kurzen Augenblicken können wir se-
hen, dass das, was anstelle unseres unverzichtbar geglaubten 
Ichs rückt, viel weiter reicht als jener begrenzte Rahmen, den 
wir so gut kennen. Und dass es nicht die Wüste einer unbe-
wohnten Leere ist, die uns erwartet. 

Das, was dann erscheint, ist grenzenlos, grenzenlose Le-
bendigkeit: Die »zehntausend Dinge« kommen nach vorne, 
wir treten zur Seite. Sie zeigen sich uns in ihrer ganzen Ehr-
lichkeit und Schönheit, in ihrer Fülle und Vielfalt. Sie laden 
uns ein, mitten in ihr Leben. Sie bereichern uns, denn ihr Le-
ben ist auch das unsrige. Ohne uns wären auch sie nicht. 

Wir sind es, die sie in Erscheinung bringen können. In-
dem wir selbst hintan treten und dem großen weiten Leben 
für einen kleinen Moment nur zuschauen. Das Leben wird 
gut ohne unsere ständige Einwirkung florieren. 

Ohne uns wäre selbst der Buddha in erster Linie eine his-
torische Figur aus weiter Ferne. Durch unsere Praxis, wäh-
rend der wir Tag für Tag, Zazen für Zazen, lernen, ihn einzu-
atmen und auszuatmen und wieder einzuatmen, immerfort 
– bleibt er am Leben, gibt uns das, was er verkörpert, Energie, 
Imagination, Stille, Mitgefühl und Verbundenheit. 

Das ist »Weisheit innerhalb des Kreises«. Sie kann nicht 
erdacht, nur erfahren werden. Sie kennt weder Form noch 
Nicht-Form. Sie gehört nicht zu uns und doch entsteht sie 
in uns. Sie leitet uns und doch tut sie rein gar nichts. Sie ist 



65

überall und doch sehen wir sie nicht. Wir müssen sie weder 
suchen noch angestrengt hervorbringen. 

Nur lassen und schauen, lassen und schauen – Tag für Tag, 
Zazen für Zazen.

Alles denkt, also ist nichts.
Nichts denkt, also ist alles.

So – oder etwa nicht? 

Eine unserer häufigsten Gewohnheitsenergien ist das »Urtei-
len«. Ein Teil von uns urteilt ausgesprochen gerne, insbeson-
dere schauen wir immer dann ganz genau hin, wenn wir et-
was als »falsch« ausmachen können. Sehr häufig an uns selbst, 
aber natürlich auch an allem anderen.

Es gibt, in manchen mehr, in anderen weniger, eine Nei-
gung, alles, was uns begegnet, in diese beiden Kategorien ein-
zuteilen: falsch-richtig.

Während »richtig« meist nur kurz abgenickt wird, halten 
wir uns oft länger bei dem auf, was wir als »falsch« erachten. 

Dank der Medien erfahren wir viel und können täglich 
eine große Anzahl an Ungerechtigkeiten sehr nah miterle-
ben. Unsere geplagte Welt bietet uns zahllose Gelegenheiten 
dazu, Stellung zu beziehen, uns aufzuregen. Das Unbehag-
liche an dieser Art von Urteil ist ihre Sackgassen-Existenz. 
Es passiert nicht mehr so viel in dieser Straße, nachdem wir 
unser Urteil gefällt haben. Uns bleibt nur, das Ganze noch 
mehr zu polarisieren, indem wir nach »Gleichgesinnten« 
Ausschau halten und uns dann gegenseitig die Ohren voll-
jammern. 



66

Daran ist nichts verwerflich – solange wir unser Urteil 
auch wieder ablegen können.

Veränderung jedoch sieht anders aus.
Wenn wir alles, was wir jemals zu irgendeiner der tägli-

chen Tragödien auf unserer schönen Erde zu sagen hatten, zu 
uns selbst zurückbringen, können wir unserem Urteilen Ge-
legenheit geben, in unsere Praxis einzufließen.

Ein Urteil, das aus einer Haltung der Abwehr heraus ent-
steht, kann nahezu immer zurückverfolgt werden. 

Wer ist diese Person in mir, die urteilt? 
Wie alt ist sie?
Oder: Habe ich vielleicht Angst? Wovor?
Treibt mich eine Sehnsucht nach Gerechtigkeit? 
Möchte ich von etwas in mir selbst ablenken? 
Besagt mein Urteil, dass ich »besser« bin? 
Enthält es zumindest etwas Verständnis für die andere Seite?
Andererseits brauchen wir Meinungen und Urteile, denn 

ohne sie könnten wir im Alltag keinen einzigen Tag überste-
hen. Unsere Übung ermöglicht uns, zwischen dem Zustand 
der Denkpausen, des Stillstands unseres Denkens auf dem 
Kissen und dem Zustand des Denkens (und Urteilens) hin 
und her zu wandern. 

Wir können so – oder auch anders. 
Wir können urteilen und klarer werden. Wir können un-

terscheiden und dabei gleicher werden. Ich kann mich fragen, 
ob mein Urteil mir als Bodhisattva auf dem Weg hilft oder 
eben nicht. 

Letztendlich ist es ganz einfach: Führt dies zu mehr oder 
zu weniger Leiden?



67

Im Schatten der Berge:
wasserdurchzogenes Moos,
Rinnsale zwischen den Felsen.
Langsam werde ich 
ein wenig klarer.
Ryokan

»Verzicht« – unsere Übung zwischen Fülle und 
Verzicht

Verzicht ist ein schwieriges Wort. Gerade bei jenen, die in un-
serer christlichen Tradition groß geworden sind, kann dieses 
Wort ungute Erinnerungen wecken. Verzicht gilt zudem als 
»unmodern«, denn unser westliches Leben ist darauf ausge-
richtet, dass wir danach streben sollen, auf »nichts« zu ver-
zichten. 

Womit wir schon die wesentlichen Voraussetzungen für 
»gesunden« Verzicht geschaffen haben: So, wie das Sitzen mit 
der Haltung beginnt und das Handeln mit der rechten Ab-
sicht, kommt es auch beim Verzichten auf die Ausgangspo-
sition an. Aus einer Haltung der Kargheit kann ich nicht gut 
verzichten. Zumindest nicht, ohne eine Gegenleistung einzu-
fordern, und spätestens ab dann wird alles kompliziert.

Ein Verzicht aus der Erfahrung der Fülle hingegen ist so 
natürlich und spurlos wie das »Zurechtrücken des Kopfkis-
sens tief in der Nacht«.

Verzicht. Allein bei diesem Wort bekommen wir oft ge-
nug schreckgeweitete Augen, denn keiner mag gerne auf 
etwas verzichten, schon gar nicht auf Dinge, an denen wir 



68

hängen. Mehr noch: Je inniger wir an etwas hängen, umso 
weniger möchten wir es abgeben. Tief darunter verborgen ist 
jenes schwer beschreibbare, dunkel wabernde Empfinden, ist 
dieser Schatten, der uns permanent aufzeigen möchte, dass 
es nicht genug sei – dass wir nicht genug hätten. Oder sei-
en. Oder zwar im Moment hätten/seien, aber vielleicht später 
nicht mehr. Oder zwar genug hätten/seien, aber im Vergleich 
mit anderen weitaus weniger.

Oder eine situationsbedingte Mixtur aus alledem.
Daher: Bloß nichts rausrücken!
Stattdessen: Alle zusammentrommeln, die Stellung vertei-

digen und, wenn möglich, Vorräte horten!
Was wie eine Strategie aus dem Mittelalter klingt, mag 

damals zum Schutz der eigenen Burg sinnvoll gewesen sein. 
Für die Befreiung unseres Ichs im 21. Jahrhundert ist all dies 
denkbar schlecht geeignet.

Unser tragisches Problem: Der »Feind« befindet sich zu-
sammen mit uns fein im Trockenen und sicher verschanzt, 
und zwar auf unserer Seite des Burggrabens. All unsere Ver-
suche in oben beschriebener Weise werden ihn durch das 
Verstärken der Verteidigungsmauern nur noch mehr daran 
hindern zu verschwinden.

Der Buddha sprach: »Es gibt keinen Fluss, der dem des 
Habenwollens gleicht. Ein Fluss kann manchmal seine Ufer-
böschung ausfüllen, aber die Wünsche und Begehren eines 
Menschen können niemals erfüllt werden. Selbst wenn Geld 
wie Regen vom Himmel regnete, das Sinnesverlangen der 
Menschen wäre niemals erfüllt.« (Anguttara-Nikaya) 



69

Auch die momentane Weltlage ist eine Folge jener Illusi-
on des »Nicht genug«.
Verzicht ist etwas nicht nehmen, was ich gerne haben 
möchte. Und wir alle möchten doch so vieles gerne ha-
ben, oder nicht?
Ich verzichte aufs Schwatzen, auf Gesellschaft, die mir 
nicht guttut. 
Ich erlege mir eine Medienpause auf. 
Ich esse ein paar Tage keine Tiere.
Ich verzichte darauf, jemanden zu beurteilen, noch bevor 
er den Mund aufgemacht hat.
Ich verzichte beim Blick in den Spiegel auf jedweden 
Kommentar.
Ich verzichte auf meine Trägheit, schwinge mich auf und 
sage etwas.
Ich verzichte darauf, in Gegenwart Dritter über andere zu 
sprechen.
Ich verzichte auf mein schlechtes Gewissen nach dem 
Verzehr eines großen Eisbechers.

Oder:
Ich verzichte auf meine Wut.
Ich verzichte auf meine Melancholie.
Ich verzichte auf meine Geschichte(n).
Ich verzichte auf mein Wegschauen.
Ich verzichte auf das, was ich kenne.

Verzicht verschwindet erst dann, wenn ich keine anhaltenden 
Vorlieben mehr habe, obschon es immer Dinge und Situatio-



70

nen geben wird, die mir von meinem Innersten heraus mehr 
liegen als andere. In jeder Lage dennoch möglichst ausgegli-
chen zu reagieren, gewahr meiner Position der Fülle, stellt 
eine der vielen Herausforderungen unseres Bodhisattva-We-
ges dar.

Wenn ich von mir heraus das Empfinden habe, auf nichts 
mehr aktiv verzichten zu müssen, dann bin ich frei. Dann ist 
dieses so gut wie jenes.

Im Shinjinmei, einem Text von Seng-ts’an aus dem 7. Jahr-
hundert, heißt es: »… wenn Vorlieben beiseitegelegt werden, 
liegt der Weg klar und unverstellt vor uns.«

Worauf sollen wir verzichten? Der Buddha hat unmiss-
verständlich darauf hingewiesen, dass ein Verzicht auf äußere 
Dinge die Folge eines inneren Sinneswandels sein muss. Um-
gekehrt funktioniert es nur sehr selten.

Diese »Objekte des Anhaftens«, die Fünf skandhas, bilden 
zusammen die Ganzheit dessen, was wir »unser Ich« nennen: 
Form oder Materie, Empfindung, Wahrnehmung, Geistesob-
jekt oder geistige Handlung, Motivation und Bewusstsein.

Wir leiden an unserer Vergänglichkeit, unserem Haben-, 
und Festhaltenwollen, unserer Furcht, unserem Sein als et-
was, das sich aus verschiedensten Teilen zusammensetzt und 
über keine inhärent eigenen Eigenschaften verfügt. Wir lei-
den auch an unserer Furcht vor dem Nicht-Sein.

Der Buddha sprach: »In genau diesem Körper von sechs 
Fuß Länge, mit den Eindrücken seiner selbst, seinen Gedan-
ken und Ideen, ist die Welt, ist der Ursprung der Welt, ist die 
Beendigung der Welt und ist der Weg, der zur Beendigung 
der Welt führt.« (Anguttara Nikaya)




