Unser Ich: unvermeidbar, unverzichtbar?

Ich denke, also bin ich nicht.
Ich denke nicht, also bin ich.

Teil 1

Unser »Ichg, diese definierbar undefinierte Substanz aus per-
sonlicher Biografie, aktuellen Lebensumstidnden, sozialem
Kontext, kulturellen Gegebenheiten, intellektuellen Vorstel-
lungen, emotionalem Gedachtnis und schierem Uberlebens-
trieb, dem ein Name gegeben wurde, den wir den unsrigen
nennen.

Der Buddha sprach von drei Welten (Sanskrit: tiloka), in
denen wir uns bewegen: der materiellen Welt (rupaloka), der
Welt in Beziehung mit anderen (kamaloka), der spirituellen
Welt (arupaloka).

Wir bewegen uns stindig in diesen drei Bereichen und in
jedem gibt es eine andere Sichtweise unseres Ichs.

Wir sagen: »Ich komme aus Wiirzburg.« Oder: »mein
Bankkonto, meine E-Mail-Adresse«. Oder: »Immer, wenn ich
jemanden treffe, der aussieht wie mein Exmann, bekomme
ich Kopfschmerzen.« Das ist die materielle Welt.

Zweitens haben wir eine soziale Identitit. Wir sind Ge-
schwister, wir sind Kinder. Viele sind Eltern, Ehepartner,
Lehrerinnen, Schiiler. Der Buddha war sehr eindeutig in

62



seinen Lehrreden: Wir miissen in dieser Welt der Beziehun-
gen erwachen, uns in sie eingliedern und sehen, wie sehr
wir verbunden sind. Wenn wir unsere Handlungen auch
unter dem Gesichtspunkt betrachten, was sie fiir unsere El-
tern, Lehrer und Freundinnen bedeuten, werden wir anders
handeln.

Und wir sind auch spirituelle Wesen mit einem reichen
— unsichtbaren - Innenleben an Phantasie und Humor, an
Wertvorstellungen, an Mitgefithl und Gleichmut, an Sehn-
stichten.

Wir streben danach, in diesen Welten zu erwachen und
uns moglichst frei in ihnen zu bewegen. Es ist unsere Praxis,
unsere gelebte Ubung, die den gegenwirtigen Moment berei-
chert und ihn so lebendig werden lésst.

Meister Zuigan rief sich selbst jeden Tag an: »Meister!,
und antwortete: »Jal«. Dann sagte er: »Sei hellwach!«, und
antwortete: »Jal«

Und weiter: »Lass dich niemals von anderen tiuschen!«,
und weiter: »Nein, niemals!«

Mumonkan, Fall 12

Teil 2

Im Zen beschiftigen wir uns damit, dieses Ich zu vergessen.
Das ist ungefahr so leicht, wie wenn wir versuchen, unseren
Namen zu vergessen. Es ist nahezu unmaoglich.

Und doch und doch ...

Wir konnen es versuchen.

63



Zunachst auf dem Kissen, jenem halbwegs tiberschau-
baren Terrain, zeitlich begrenzt und in einem geschiitzten
Rahmen. Wir sitzen und sitzen - plotzlich denken wir einen
Moment lang nicht mehr an uns selbst. Das geschieht einfach.
In diesen anfanglich nur kurzen Augenblicken kdnnen wir se-
hen, dass das, was anstelle unseres unverzichtbar geglaubten
Ichs riickt, viel weiter reicht als jener begrenzte Rahmen, den
wir so gut kennen. Und dass es nicht die Wiiste einer unbe-
wohnten Leere ist, die uns erwartet.

Das, was dann erscheint, ist grenzenlos, grenzenlose Le-
bendigkeit: Die »zehntausend Dinge« kommen nach vorne,
wir treten zur Seite. Sie zeigen sich uns in ihrer ganzen Ehr-
lichkeit und Schonbheit, in ihrer Fiille und Vielfalt. Sie laden
uns ein, mitten in ihr Leben. Sie bereichern uns, denn ihr Le-
ben ist auch das unsrige. Ohne uns wéren auch sie nicht.

Wir sind es, die sie in Erscheinung bringen kénnen. In-
dem wir selbst hintan treten und dem grofien weiten Leben
fiir einen kleinen Moment nur zuschauen. Das Leben wird
gut ohne unsere standige Einwirkung florieren.

Ohne uns wire selbst der Buddha in erster Linie eine his-
torische Figur aus weiter Ferne. Durch unsere Praxis, wah-
rend der wir Tag fiir Tag, Zazen fiir Zazen, lernen, ihn einzu-
atmen und auszuatmen und wieder einzuatmen, immerfort
— bleibt er am Leben, gibt uns das, was er verkérpert, Energie,
Imagination, Stille, Mitgefiihl und Verbundenheit.

Das ist »Weisheit innerhalb des Kreises«. Sie kann nicht
erdacht, nur erfahren werden. Sie kennt weder Form noch
Nicht-Form. Sie gehort nicht zu uns und doch entsteht sie
in uns. Sie leitet uns und doch tut sie rein gar nichts. Sie ist

64



tiberall und doch sehen wir sie nicht. Wir miissen sie weder
suchen noch angestrengt hervorbringen.

Nur lassen und schauen, lassen und schauen - Tag fiir Tag,
Zazen fur Zazen.

Alles denkt, also ist nichts.

Nichts denkt, also ist alles.

So - oder etwa nicht?

Eine unserer hdufigsten Gewohnheitsenergien ist das »Urtei-
len«. Ein Teil von uns urteilt ausgesprochen gerne, insbeson-
dere schauen wir immer dann ganz genau hin, wenn wir et-
was als »falsch« ausmachen konnen. Sehr haufig an uns selbst,
aber natiirlich auch an allem anderen.

Es gibt, in manchen mehr, in anderen weniger, eine Nei-
gung, alles, was uns begegnet, in diese beiden Kategorien ein-
zuteilen: falsch-richtig.

Wihrend »richtig« meist nur kurz abgenickt wird, halten
wir uns oft langer bei dem auf, was wir als »falsch« erachten.

Dank der Medien erfahren wir viel und konnen téglich
eine grofle Anzahl an Ungerechtigkeiten sehr nah miterle-
ben. Unsere geplagte Welt bietet uns zahllose Gelegenheiten
dazu, Stellung zu beziehen, uns aufzuregen. Das Unbehag-
liche an dieser Art von Urteil ist ihre Sackgassen-Existenz.
Es passiert nicht mehr so viel in dieser Strafle, nachdem wir
unser Urteil gefillt haben. Uns bleibt nur, das Ganze noch
mehr zu polarisieren, indem wir nach »Gleichgesinnten«
Ausschau halten und uns dann gegenseitig die Ohren voll-

jammern.

65



Daran ist nichts verwerflich - solange wir unser Urteil
auch wieder ablegen kénnen.

Verinderung jedoch sieht anders aus.

Wenn wir alles, was wir jemals zu irgendeiner der tagli-
chen Tragodien auf unserer schonen Erde zu sagen hatten, zu
uns selbst zuriickbringen, kénnen wir unserem Urteilen Ge-
legenheit geben, in unsere Praxis einzuflief3en.

Ein Urteil, das aus einer Haltung der Abwehr heraus ent-
steht, kann nahezu immer zuriickverfolgt werden.

Wer ist diese Person in mir, die urteilt?

Wie alt ist sie?

Oder: Habe ich vielleicht Angst? Wovor?

Treibt mich eine Sehnsucht nach Gerechtigkeit?

Mochte ich von etwas in mir selbst ablenken?

Besagt mein Urteil, dass ich »besser« bin?

Enthalt es zumindest etwas Verstidndnis fiir die andere Seite?

Andererseits brauchen wir Meinungen und Urteile, denn
ohne sie konnten wir im Alltag keinen einzigen Tag {iberste-
hen. Unsere Ubung ermdglicht uns, zwischen dem Zustand
der Denkpausen, des Stillstands unseres Denkens auf dem
Kissen und dem Zustand des Denkens (und Urteilens) hin
und her zu wandern.

Wir koénnen so — oder auch anders.

Wir konnen urteilen und klarer werden. Wir kénnen un-
terscheiden und dabei gleicher werden. Ich kann mich fragen,
ob mein Urteil mir als Bodhisattva auf dem Weg hilft oder
eben nicht.

Letztendlich ist es ganz einfach: Fithrt dies zu mehr oder
zu weniger Leiden?

66



Im Schatten der Berge:
wasserdurchzogenes Moos,
Rinnsale zwischen den Felsen.
Langsam werde ich

ein wenig klarer.

Ryokan

»Verzicht« - unsere Ubung zwischen Fiille und
Verzicht

Verzicht ist ein schwieriges Wort. Gerade bei jenen, die in un-
serer christlichen Tradition grof§ geworden sind, kann dieses
Wort ungute Erinnerungen wecken. Verzicht gilt zudem als
»unmodern, denn unser westliches Leben ist darauf ausge-
richtet, dass wir danach streben sollen, auf »nichts« zu ver-
zichten.

Womit wir schon die wesentlichen Voraussetzungen fiir
»gesunden« Verzicht geschaffen haben: So, wie das Sitzen mit
der Haltung beginnt und das Handeln mit der rechten Ab-
sicht, kommt es auch beim Verzichten auf die Ausgangspo-
sition an. Aus einer Haltung der Kargheit kann ich nicht gut
verzichten. Zumindest nicht, ohne eine Gegenleistung einzu-
fordern, und spitestens ab dann wird alles kompliziert.

Ein Verzicht aus der Erfahrung der Fiille hingegen ist so
natiirlich und spurlos wie das »Zurechtriicken des Kopfkis-
sens tief in der Nacht«.

Verzicht. Allein bei diesem Wort bekommen wir oft ge-
nug schreckgeweitete Augen, denn keiner mag gerne auf
etwas verzichten, schon gar nicht auf Dinge, an denen wir

67



héngen. Mehr noch: Je inniger wir an etwas hiangen, umso
weniger mochten wir es abgeben. Tief darunter verborgen ist
jenes schwer beschreibbare, dunkel wabernde Empfinden, ist
dieser Schatten, der uns permanent aufzeigen mochte, dass
es nicht genug sei — dass wir nicht genug hatten. Oder sei-
en. Oder zwar im Moment hitten/seien, aber vielleicht spater
nicht mehr. Oder zwar genug hatten/seien, aber im Vergleich
mit anderen weitaus weniger.

Oder eine situationsbedingte Mixtur aus alledem.

Daher: Blof$ nichts rausriicken!

Stattdessen: Alle zusammentrommeln, die Stellung vertei-
digen und, wenn méglich, Vorrite horten!

Was wie eine Strategie aus dem Mittelalter klingt, mag
damals zum Schutz der eigenen Burg sinnvoll gewesen sein.
Fir die Befreiung unseres Ichs im 21. Jahrhundert ist all dies
denkbar schlecht geeignet.

Unser tragisches Problem: Der »Feind« befindet sich zu-
sammen mit uns fein im Trockenen und sicher verschanzt,
und zwar auf unserer Seite des Burggrabens. All unsere Ver-
suche in oben beschriebener Weise werden ihn durch das
Verstirken der Verteidigungsmauern nur noch mehr daran
hindern zu verschwinden.

Der Buddha sprach: »Es gibt keinen Fluss, der dem des
Habenwollens gleicht. Ein Fluss kann manchmal seine Ufer-
boschung ausfiillen, aber die Wiinsche und Begehren eines
Menschen kénnen niemals erfiillt werden. Selbst wenn Geld
wie Regen vom Himmel regnete, das Sinnesverlangen der
Menschen wire niemals erfiillt.« (Anguttara-Nikaya)

68



Auch die momentane Weltlage ist eine Folge jener Illusi-
on des »Nicht genug«.

Verzicht ist etwas nicht nehmen, was ich gerne haben
mochte. Und wir alle méchten doch so vieles gerne ha-
ben, oder nicht?

Ich verzichte aufs Schwatzen, auf Gesellschaft, die mir
nicht guttut.

Ich erlege mir eine Medienpause auf.

Ich esse ein paar Tage keine Tiere.

Ich verzichte darauf, jemanden zu beurteilen, noch bevor
er den Mund aufgemacht hat.

Ich verzichte beim Blick in den Spiegel auf jedweden
Kommentar.

Ich verzichte auf meine Tragheit, schwinge mich auf und
sage etwas.

Ich verzichte darauf, in Gegenwart Dritter {iber andere zu
sprechen.

Ich verzichte auf mein schlechtes Gewissen nach dem
Verzehr eines grofien Eisbechers.

Oder:

Ich verzichte auf meine Wut.

Ich verzichte auf meine Melancholie.
Ich verzichte auf meine Geschichte(n).
Ich verzichte auf mein Wegschauen.
Ich verzichte auf das, was ich kenne.

Verzicht verschwindet erst dann, wenn ich keine anhaltenden
Vorlieben mehr habe, obschon es immer Dinge und Situatio-

69



nen geben wird, die mir von meinem Innersten heraus mehr
liegen als andere. In jeder Lage dennoch moglichst ausgegli-
chen zu reagieren, gewahr meiner Position der Fiille, stellt
eine der vielen Herausforderungen unseres Bodhisattva-We-
ges dar.

Wenn ich von mir heraus das Empfinden habe, auf nichts
mehr aktiv verzichten zu miissen, dann bin ich frei. Dann ist
dieses so gut wie jenes.

Im Shinjinmei, einem Text von Seng-tsan aus dem 7. Jahr-
hundert, heifdt es: »... wenn Vorlieben beiseitegelegt werden,
liegt der Weg klar und unverstellt vor uns.«

Worauf sollen wir verzichten? Der Buddha hat unmiss-
verstiandlich darauf hingewiesen, dass ein Verzicht auf duflere
Dinge die Folge eines inneren Sinneswandels sein muss. Um-
gekehrt funktioniert es nur sehr selten.

Diese »Objekte des Anhaftens, die Fiinf skandhas, bilden
zusammen die Ganzheit dessen, was wir »unser Ich« nennen:
Form oder Materie, Empfindung, Wahrnehmung, Geistesob-
jekt oder geistige Handlung, Motivation und Bewusstsein.

Wir leiden an unserer Verginglichkeit, unserem Haben-,
und Festhaltenwollen, unserer Furcht, unserem Sein als et-
was, das sich aus verschiedensten Teilen zusammensetzt und
iiber keine inhérent eigenen Eigenschaften verfiigt. Wir lei-
den auch an unserer Furcht vor dem Nicht-Sein.

Der Buddha sprach: »In genau diesem Korper von sechs
Fuf$ Lange, mit den Eindriicken seiner selbst, seinen Gedan-
ken und Ideen, ist die Welt, ist der Ursprung der Welt, ist die
Beendigung der Welt und ist der Weg, der zur Beendigung
der Welt fihrt.« (Anguttara Nikaya)

70





